



جميع الحقوق محفوظة الطبعة الأولث 1809 هـ 1909 مر

مؤسیسة العمالة بیروت – شارع سوریا – بشایة صدی وصالحة ماتف: ۳۱۹۰۳ – ۳۱۹۹۳ ص.ب: ۷۱۹۰ برقیاً : بیوشران



# منها المنابين المنابين

تَأليف الإمَامُ الجُرْكَامِدِ عِجَدِبنُ عِجَدَبنُ عِجَدَالْهَ زَالِيْ

> تجق يُق الدَّكتوُر مِجمُودمُصْطِفى *حَلِاً و*يْ

مؤسسة الرسالة





# بسم الله الرحمن الرحيم مقدِّمة التحقيق

أولًا : الكاتب

ثانياً: الكتاب.

ثالثاً: التَّحقيق.

|  |  | -<br> |
|--|--|-------|
|  |  |       |
|  |  |       |
|  |  |       |
|  |  |       |
|  |  |       |
|  |  |       |

# أولاً: الكاتب: الغَزَالي(١)

الإمام زين الدين، حجَّة الإسلام، أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي، الفقيه الشافعي، أحد الأعلام<sup>(۲)</sup>؛ لم يكن في آخر عصره مثله<sup>(۳)</sup>. صاحب التصانيف والذكاء المفرط<sup>(3)</sup>؛ كان من أذكياء العالم في كل ما يتكلم فيه<sup>(٥)</sup>.

#### ١ ـ ولادته ونشأته: طوس ـ جرجان: ٤٥٠ هـ ـ ٤٧٣ هـ

ولد الغزالي سنة ٤٥٠ هـ/ ١٠٥٩ م(٢) بالطابَرَان، إحدى مدينتي طوس(٢) من أعمال «خراسان»، من والد فقير صالح، كان يشتغل بغزل الصوف، ويحبُّ مجالسة الفقهاء والمتصوَّفة ويشاركهم في حلقاتهم ويتأثر

<sup>(</sup>١) قال الغزالي في بعض مصنفاته: ونسبني قوم إلى الغزَّال، وإنما أنا الغزالي، نسبة إلى قرية يقال لها غزالة بتخفيف الزاي (را. الوافي بالوفيات ٢٧٧١).

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ٤/١٠.

<sup>(</sup>٣) الوافي بالوفيات ١ / ٢٧٤ ، وكذلك وفيات الأعيان ٢١٦/٤ .

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية ١٧٤/١٢.

<sup>(</sup>٦) في رواية أخرى قيل إنه ولد سنة ٤٥١ هـ (را. الوافي بالوفيات ١/٢٧٧).

<sup>(</sup>٧) معجم البلدان: مادة طابران (مجلد ٤ ص ٣) وفيه: أن طوس عبارة عن مدينتين أكبرهما طابران والأخرى نوقان. وقد خرج من طابران جماعة من العلماء نُسبوا إلى طوس، وقد قبل لبعض من نُسب إليها الطبراني.

بأقوالهم ؛ وكان يتضرَّع إلى الله أن يرزقه ولداً صالحاً مثلهم . ويجعله فقيهاً واعظاً<<!>) .

لمَّا احتضر والـده أوصى به وبـأخيه أحمـد إلى صـديق لـه صـوفي صالح، فعلَّمهما الخطَّ وأدَّبهما (٢). وبعد أن فني ما خلَّف لهما أبوهما من رزق، وتعذَّر عليهما تحصيل قوتهما، إنتظما في سلك مدرسة، تُعَلِّمُ الفقه وتوفر لتلاميذها القوت (٣).

اشتغل الغزالي في مبدأ أمره بطوس بالفقه (1) على أحمد الراذكاني (٥). ثم ارتحل إلى أبي نصر الإسماعيلي بجرجان (١)، فأقام عنده (٧) إلى أن أخذ عنه التعليقة في الفقه (٨).

بعد ذلك ، عاد الغزالي إلى طوس وأقام فيها ثلاث سنوات (٩).

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى ١٠٢/٤.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣ وشذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٥) الوافي بالوفيات ٢٧٤/١ وكذلك وفيات الأعيان ٢١٧/٤. والراذكاني نسبة إلى راذكان، وهي بليدة بنواحي طوس. راجع: معجم البلدان مادة: راذكان، (مجلد ٣ ص ١٣).

<sup>(</sup>٦) شذرات الذهب ١١/٤.

 <sup>(</sup>٧) انتقل الغزالي إلى جرجان وهو دون العشرين، ولا نعلم كم بقي فيها يدرس الفقه على استاذه أبي نصر الإسماعيلي. (راجع: الغزالي، تيسير شيخ الأرض ص ٧).

<sup>(</sup>A) سير أعلام النبلاء 19 / ٣٣٥، والتعليقة كما ذكر الغزالي هي « كتب هاجرت لسماعها وكتابتها ومعرفة علمها». راجع خبر هذه التعليقة وما جرى للغزالي مع اللصوص الذين سطوا عليها في طريق عودته من جرجان إلى طوس في كتاب طبقات الشافعية الكبرى للشبكي.

<sup>(</sup>٩) الغزالي، تيسير شيخ الأرض ص٧.

#### ٢ ـ ملازمته إمام الحرمين: نيسابور: ٧٣٣ هـ ٧٨٦ هـ

رغب الغزالي في زيادة تحصيله العلمي، فارتحل إلى إمام الحرمين بنيسابور أبي المعالي الجويني<sup>(1)</sup>، واشتغل عليه، وجدًّ في التحصيل حتى تخرَّج في مدَّة قريبة<sup>(۲)</sup> وصار من الأعيان المشار إليهم في زمن أستاذه<sup>(۳)</sup>، فكان أنظر أهل زمانه؛ وجلس للإقراء في حياة إمامه<sup>(٤)</sup> بعد أن برع في الفقه، ومهر في الكلام والجدل<sup>(٥)</sup>. وشرع في التصنيف في ذلك الوقت<sup>(٢)</sup>، وكان أستاذه يتبجع به<sup>(۷)</sup>؛ ولم يزل ملازماً له إلى حين وفاته<sup>(٨)</sup> عام ٤٧٨ هـ<sup>(٩)</sup>.

والملاحظ أن الغزالي لم يدرس على أستاذ غير الإمام الجويني فيما بعد (١٠) ؛ كذلك فإن أثر أستاذه الجويني كان قوياً إلى حدٍ كبير ، حتى يمكننا أن نعده أثراً حاسماً في تطور الغزالي الفكري (١١) .

#### ٣ ـ إقامته عند نظام الملك: العسكر: ٧٨٤ هـ ٤٨٤ هـ

لمَّا مات إمامه ، خرج من نيسابور إلى العسكر(١٢) ـ المخيّم

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات ١/٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان ٤ /٢١٧ .

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١١/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) الوافي بالوفيات ٢/٤٧١، وشذرات الذهب ١١/٤، ووفيات الأعيان ٢١٧/٤ وسير أعلام النملاء ٣٢٣/١٩.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، وسير أعلام النبلاء ١٩/٣٢٣.

<sup>(</sup>٨) الوافي بالوفيات ١/٢٧٤، وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٩) راجع ترجمة الإمام الجويني وأخباره في ملحق تراجم الأعلام ضمن ملاحق هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١٠) العقل في الإسلام ، كريم عزقول ، ص ٣٨ .

<sup>(</sup>١١) الغزالي ، تيسير شيخ الأرض ص ٨ .

<sup>(</sup>١٢) عسكر نيسابور: المدينة المشهورة بخراسان، فيها محلَّة تسمَّى العسكر. والعسكر

السلطاني(1) \_ ولقي الوزير نظام الملك(٢) . وكان مجلسه محطً رحال العلماء ومقصد الأثمة والفصحاء؛ فوقع للغزالي أمور تقتضي علوّ شأنه ، من ملاقاة الأثمة ومناظرة الفحول ومناطحة الكبار(٣) ، وجرى بينهم الجدال والمناظرة في عدّة مجالس(٤) ، وكان ذلك بحضرة نظام الملك(٥) ، فظهر الغزالي عليهم(٦) ، وانبهر له الوزير(٧) ، فأقبل عليه وحلّ منه محلاً عظيماً ، فعظمت منزلته وطار اسمه في الآفاق(٨) ، وسار بذكره الركبان(٩) ، فولاًه نظام الملك التدريس في نِظاميَّة بغداد سنة أربع وثمانين وأربعمائة(١١) ، وله أربع وثلاثون سنة(١١) .

## ٤ ـ التدريس في المدرسة النظامية: بغداد: ٤٨٤ هـ ـ ٤٨٨ هـ

قَدم الغزالي مدينة بغداد للتدريس في نظاميتها، وكان ذلك في جمادى الأولى سنة أربع وثمانين وأربعمائة(١٢)، فأعجب به أهل العراق

<sup>=</sup> مجتمع الجيش حين يأتي لدخول مدينة يعسكر خارجها أحياناً ، أو بعد أن يفتحها يعسكر الجيش خارجها في ناحية من نواحيها، ومع مرور الزمن يصبح العسكر هذا مدينة أو بلدة أو محلّة تابعة لمدينة . راجع: معجم البلدان، مادة عسكر، (المجلد الرابع ص ١٢٤).

<sup>(</sup>١) هكذا سمًّاه الذهبي، راجع: سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب ١١/٤ -١٢.

ري وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٣.

<sup>(</sup>٨) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان ٤ /٢١٧، والوافي بالوفيات ١ / ٢٧٥.

<sup>(</sup>١٠) سير أعلام النبلاء ٢٢٣/١٩، وشذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>١١) البداية والنهاية ٢ أ/١٧٤، سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٩.

<sup>(</sup>١٢) وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

وارتفعت عندهم منزلته (۱)، ونفذت كلمته وعظمت حشمته (۲)، حتى غلبت على حشمة الأمراء والوزراء، وضُرِب به المثل، وشُدَّت إليه الـرحال (۲)، وحضر عنده رؤوس العلماء فتعجبوا من فصاحته واطلاعه (٤)، وقال القاضي أبو بكر بن العربي: رأيته ببغداد يحضر مجلس درسِه نحو أربعمائة عمامة من أكابر الناس وأفاضلهم، يأخذون عنه العلم (٥).

وكانت هذه الفترة من حياته فترة إنتاج خصب، فقد أخذ في تأليف الكتب في الأصول والفقه والكلام والحكمة (٢).

# ه \_ تزهُّده وانقطاعه عن التدريس: دمشق ـ مكة: ٨٨٨ هـ - ٤٩٠ هـ

في ذي القعدة، سنة ثمان وثمانين وأربعمائة (٧)، شرفت نفس أبي حامد عن رذائل الدنيا فرفضها واطرحها وأقبل على العبادة والسياحة (٨)، وسلك طريق الزهد والانقطاع عن الناس (٩)، تاركاً جميع ما كان عليه في بغداد من شهرة وصيت ومركز، مظهراً العزم على الخروج لمكة لأداء فريضة الحجّ؛ فتوجّه إلى الشام واعتكف في زاوية بالمسجد الأموي، وظل في دمشق حتى ذي القعدة عام ٤٩٠هـ(١٠)، حيث قصد الحج وزيارة رسول الله على (١١).

<sup>(</sup>١) الوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ١٢/٤، والوافي بالوفيات ١/٥٧٠.

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية ١٢/١٧٢.

<sup>(</sup>٥) شذرات الذهب ١٣/٤.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٩.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٨) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، والوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>١٠) طبقات الشافعية الكبرى ٤/٤، والمنقذ من الضلال ص ١٣٠.

<sup>(</sup>١١) المنقذ من الضلال ص ١٣٠، سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٠.

# ٦ \_ اشتغاله بالعبادة وإيثاره للعزلة: دمشق: ٩٠٠ هـ ـ ٩٨٠ هـ

نمًا رجع الغزالي من أداء فريضة الحج توجَّه إلى الشام وأقام في مدينة دمشق يذكر الدروس في زاوية الجامع في الجانب الغربي منه (١) وقد عرفت هذه الزاوية آنذاك به (٢). وفي هذه الأثناء صنَّف كتباً عديدة يقال إن «الإحياء» منها (٣).

ويذكر العلماء الذين ترجموا للغزالي، أنَّ مدة إقامته في دمشق كانت عشر سنين (٤)، وهي تشمل زيارته الأولى لها بعد انقطاعه عن التدريس، ثم إقامته فيها بعد رجوعه من الحج (٥).

٧ - السياحة والاجتهاد في العبادة: بيت المقدس - مصر: 84٨ هـ - ٥٠٠ هـ

توجَّه أبو حامد من دمشق إلى بيت المقدس، واجتهد في العبادة وزيارة المشاهد والمواضع المعظَّمة (٦)، فقد جاور بالقدس (٧)، ويروي أنه كان يدخل كل يوم الصخرة ويغلق بابها على نفسه. كذلك توجَّه إلى الخليل لزيارة مقام إبراهيم عليه السلام (٨)..

ثم قصد مصر، وأقام مدَّة بالإسكندريَّة (٩)، ولعلَّه أراد زيارة مساجد مصر وأضرحة الأولياء فيها.

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان ٤ /٢١٧، والوافي بالوفيات ١ / ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب ١٢/٤، البداية والنهاية ١٧٤/١٢، سير أعلام النبلاء ١٩/٣٢٣.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١٢/٤، سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٤.

<sup>(</sup>٥) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٦) وفيات الأعيان ٢١٧/٤، الوافي بالوفيات ١/٣٧٥.

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٠ و٣٣٤.

<sup>(</sup>٨) المقصد الأسنى ص ٨.

<sup>(</sup>٩) سير أعلام النبلاء ١٩/٩٣٣، شذرات الذهب ١٢/٤، الوافي بالوفيات ١/٧٥٠.

ويقال: إنه عزم منها على ركوب البحر للاجتماع بالأمير يوسف بن تاشفين، صاحب مراكش لما بلغه منه من محبَّة أهل العلم والإقبال عليهم، فبلغه نعي المذكور ـ وكان ذلك عام خمسماية ـ فصرف عزمه عن تلك الناحية، وعاد إلى وطنه بطوس(٧).

#### ٨ ـ العودة إلى الوطن والاشتغال بالعبادة: ٥٠٠ هـ ـ ٥٠٠ هـ

بعد أن بلغه نعي يوسف بن تاشفين عاد إلى وطنه بطوس، وصنَّف بها كتباً نافعة (٢) مفيدة في عدة فنون (٣)؛ وأقبل على العبادة وملازمة التلاوة ونشر العلم وعدم مخالطة الناس (١).

ثم إن الوزير فخر الملك أبو المظفر علي بن نظام الملك، لما وَزَرَ على خراسان لسنجر حاكمها من قبل أخيه محمد بن ملكشاه، حضر إلى الغزالي والتمس منه القدوم إلى نيسابور والتدريس بنظاميَّتها(٥). وتشير المصادر إلى أنَّ فخر الملك ألحَّ عليه كل الإلحاح(٢)، وأن الغزالي ألزِم بالتدريس في نظامية نيسابور(٢)، وأجاب إلى ذلك بعد تكرار المعاودات(٨)، لكنه ما لبث أن ترك التدريس فيها وعاد إلى بيته في وطنه.

ولا ندري كم هي المدَّة التي قضاها الغزالي في نيسابور يدرِّس في نظاميتها. لكننا نعلم أن وفاة يوسف بن تاشفين التي جعلته يعود من الإسكندرية إلى طوس، ووفاة فخر الملك الذي ألزمه بالتدريس في نظامية

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٣٤، الوافي بالوفيات ١/٢٧٥، وفيات الأعيان ٤/٢١٧.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان ٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٢٤.

<sup>(</sup>٦) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان ٢١٨/٤، الوافي بالوفيات ١/٥٧٥، البداية والنهاية ١٢/١٧٤.

<sup>(</sup>٨) وفيات الأعيان ٢١٨/٤.

نيسابور، كانتا في العام ذاته، أي عام خمسماية للهجرة (١)، لذا يمكننا أن نرجًّح أن الغزالي استطاع أن يتخذ وفاة فخر الملك ذريعة لترك المدرسة النظامية، والعودة سريعاً إلى وطنه، والتخلُّص من الإلزام الذي مارسه عليه هذا الوزير.

لهذا لم نعتبر مدة بقائه في نيسابور للتدريس في المدرسة النظامية مرحلة مهمة من حياته يجب الوقوف عندها.

وهكذا عاد الغزالي إلى وطنه بطوس، وعاد إلى ما كان عليه من رغبة في كيفية قضاء أيامه الأخيرة، فأقام بها، واتخذ له ذاراً حسنة وغرس فيها بستاناً أنيقاً (٢)، وابتنى إلى جوار داره خانقاه للصوفية ومدرسة للمشتغلين بالعلم، ووزَّع أوقاته على وظائف الخير، من ختم للقرآن ومجالسة أهل القلوب (٣)، بحيث لا يمضي لحظة منها إلا في طاعة من التلاوة والتدريس، والنظر في الأحاديث، وحفظ الأحاديث الصحاح (٤)، وخصوصاً البخاري. ويروي الذهبي (٥) أنَّ الغزالي سمع صحيح البخاري من أبي مهل الحفصي، وأنه سمع سنن أبي داود من القاضي أبي الفتح الحاكمي الطوسي، وأن خاتمة أمره كانت إقباله على طلب الحديث ومجالسة أهله ومطالعة الصحيحين.

ولعلَّ السبب في إقباله على طلب الحديث شدَّة نقد العلماء والمحدُّثين له ولكتابه «الإحياء» ففيه أحاديث كثيرة غرائب ومنكرات

<sup>(</sup>١) راجع خبر وفاة فخر الملك في البداية والنهاية ١٦٧/١٢.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ١٣ / ١٧٤ .

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ٢١/٤/١٢ ، وفيات الأعيان ٢١٨/٤ ـ ٢١٩

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٥ ـ ٣٢٦ و ٣٣٤.

وموضوعات (١) ، ومن الأحاديث الباطلة جملة (٢) ، ومن الواهيات كثير (٣) حتى قال أبو الفرج ابن الجوزي: صنَّف أبو حامد الإحياء ، وملأه بالأحاديث الباطلة ، ولم يعلم بطلانها (٤) .

ورغم هذا فالأحياء كما ذكر العلماء، من أنفس الكتب وأجملها(°)، وهو الأعجوبة العظيم الشأن(٦)، وهو غاية في النفاسة(٧)،

قال الذهبي<sup>(A)</sup>: ما زال الأثمة يخالف بعضهم بعضاً، ويردُّ هذا على هذا. وما زال العلماء يختلفون ، ويتكلَّم العالم في العالم باجتهاده، وكل منهم معذور مأجور، ومن عاند أو خرق الإجماع فهو مأزور، وإلى الله تُرجعُ الأمور<sup>(P)</sup>.

وانتقل أبو حامد الغزالي إلى رحمة ربّه، يوم الإثنين رابع عشر من جمادى الأخرة سنة خمس وخمسمائة بالطابران، وهي قصبة طوس (١٠)، بعد مقاساة لأنواع من القصد والمناوأة من الخصوم والسعى فيه إلى الملوك (١١).

رحم الله الإمام أبا حامد، فأين مثله في علومه وفضائله، ولكن لا ندَّعي عصمته من الغلط والخطأ(١٢) .

<sup>(</sup>۱) البداية والنهاية ۲ / ۱۷٤ .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ١٩ / ٣٤١.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان ٤ /٢١٧ .

<sup>(</sup>٦) شذرات الذهب ١٣/٤.

<sup>(</sup>٧) الوافي بالوفيات ١ /٢٧٥ .

<sup>(</sup>٨) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٤٢.

<sup>(</sup>٩) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٢٧.

<sup>(</sup>١٠) وفيات الأعيان ٢١٩/٤.

<sup>(</sup>١١) سير أعلام النبلاء ١٩/٥٢٥.

<sup>(</sup>١٢) سير أعلام النبلاء ١٩ /٣٤٦.

# ثانياً: الكتاب: منهاج العابدين

منهاج العابدين (١)، أو منهاج العابدين إلى الجنَّة (٢)، أو منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين (٣)، للإمام أبي حامد الغزالي .

والعابد هـ والقائم بحق العبادة، التي هي ثمرة العلم. . . واختيار أولى الأبصار . . . وهي سبيل السعادة ومنهاج الجنّة (٤) .

والنَّهْجُ والمَنْهَجُ والمِنْهاج: الطريق الواضح البيِّن (°). وفي التنزيل: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنا مِنْكُم شِرْعَةً وَمِنْهاجاً ﴾ ( المائدة: ٤٨ )، ولعل العلماء أخذوا لفظة «منهاج» الواردة في الآية الكريمة واستعملوها حسب مقتضى الحاجة أو الفن الذي كتبوا فيه. فقد استعملت هذه اللفظة عند كثير من العلماء والمؤلفين في فنون مختلفة؛ وكما يبدو فالمنهاج هو الطريق الواضح البيِّن الذي يجب أن يسلكه طالب فنَّ من الفنون أو علم من العلوم.

<sup>(</sup>١) كما ورد في المخطوطة (أ) وفي النسخة المطبوعة ( هـ ) .

<sup>(</sup>٢) كما ورد في آخر المخطوطة (ب): تمُّ منهاج العابدين إلى الجنَّة.

<sup>(</sup>٣) كما ذكره الكديري في شرحه: سراج السالكين شرح منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين.

<sup>(</sup>٤) را. افتتاحية منهاج العابدين.

<sup>(</sup>٥) را. القاموس المحيط ولسان العرب.

ومن أمثلة ذلك ما ذكره صاحب كشف الظنون(١):

فمن كتب الحديث وشرحه: منهاج الابتهاج لشرح مسلم بن الحجاج.

ومن كتب الأصول: المنهاج في الأصول.

ومن كتب الفقه: منهاج الدراية في فروع الحنفية، وكذلك منهاج الطالبين.

ومن كتب البلاغة: منهاج البلاغة.

ومن كتب النحو: منهاج الأدب في التصريف.

ومن كتب التاريخ: منهاج السلوك.

ومن كتب الطب والدواء: منهاج البيان في ما يستعمله الإنسان.

ومن كتب الوعظ: منهاج الواعظين.

ومن كتب التربية الدينية: المنهاج في العبادة، منهاج القاصدين، منهاج العابدين

#### ١ - صحة نسبة الكتاب للغزالى:

إن المخطوطات التي بين أيدينا تظهر بوضوح عند ذكر اسم الكتاب ومؤلفه أن صاحب الكتاب هو أبو حامد الغزالي، كذلك نقرأ في الأسطر الأولى من افتتاحية الكتاب ما نصّه: قال الشيخ الفقيه الصالح الزاهد عبد الملك بن عبد الله: أملى عليَّ شيخي . . . أبو حامد الغزالي . . . . هذا الكتاب .

وذكر صاحب كشف الطنون عندما أورد اسم الكتاب (٢)، أنه للغزالي .

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢ / ١٨٧٠ ـ ١٨٨٠ .

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون ٢ / ١٨٧٦ .

<sup>(</sup>٣) مؤلفات الغزالي ص ٢٣٤.

«منهاج العابدين» في القسم الأول من الكتاب، أي ضمن الكتب المقطوع بصحة نسبتها إلى الغزالي، مرتبة حسب تاريخ تأليفها، فكان المنهاج آخر كتاب في هذا القسم.

وذكره فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمشق ـ قسم التصوف ـ ونسبه إلى أبي حامد الغزالي أيضاً (١)؛ كما ذكره الزركلي في «الأعلام» من بين مؤلفات الغزالي (٢).

هذا وقد أثير كثير من الجدل حول صحة نسبة الكتاب إلى الغزالي ؛ والسبب في هذا الجدل هو أن محيي الدين بن عربي في كتابه «محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار» (٣). ينسبه إلى أبي الحسن علي المسفِّر السَّبتي (٤)، وكان زاهداً مغموراً لقيه ابن عربي بسبتة وقال: أنه مؤلف منهاج العابدين ورسالة النفخ والتسوية، اللذين يُنسبان كلاهما للغزالي، بل والصحيح أنهما للغزالي بل لأبي الحسن على المسفِّر السبتي.

وأول من أشار إلى هذه الشبهة هو السيد محمد بن الحسيني الزبيدي الشهير بمرتضى، وذلك في كتابه «إتحاف السادة المتقين بشرح أسرار إحياء علوم الدين»، الفصل التاسع عشر، في ذكر مصنفاته \_ أي الغزالي \_ التي سارت بها الركبان؛ الرقم (٧٥) يقول: «ومنها: منهاج العابدين إلى جنّة ربّ العالمين، قيل: هو آخر تآليفه، ربّ على سبع عقبات.

قلت (والكلام للزبيدي): ولم يـذكره السَّبكي في تعـداد مصنِّفاتـه. ورأيت في كتاب المسامرة للشيخ الأكبر محيـي الدين بن عربي ـ قدَّس الله

<sup>(</sup>١) فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية ـ قسم التصوف ـ الجزء الثاني، ص ٧٨٠ ـ ٧٨٦.

<sup>(</sup>۲) الأعلام ٧/٢٢.

<sup>(</sup>٣) طبع هذا الكتاب في مجلدين، ونشرته دار اليقظة العربية \_ ١٩٦٨. را. ١/٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) نسبة إلى سَبْتَة، بلدة مشهورة من بلاد المغرب، على البحر تقابل جزيرة الأندلس (را. معجم البلدان ١٨٢/٣)

سرَّه - ما نصَّه: أن الشيخ أبا الحسن علي بن خليل السبتي ، كان عالماً بالحقيقة ، عارفاً ، مخمول الذكر ، رأيته بسبت و وتباحثت معه . ورأيت له تصانيف منها: منهاج العابدين الذي يُعزى لأبي حامد وليس له «(١) .

ومن هنا، تلقّف ماسينيون هذه الشبهة وذكرها في كتابه «عذاب الحلّاج» (ج ٢ ص ٢٠ تعليق ١)، وفي إثره جرى بويج، فشكّك في صحة نسبة المنهاج إلى الغزالي اعتماداً على ما ذكره ابن عربي.

وعلى عكس هذا نرى جوشه، واسين بلاثيوس، وجماردنر، وبماور، كلَّهم يقولون إن الكتاب للغزالي<sup>(٢)</sup>.

ويبدو لنا أن الكتاب صحيح النسبة للغزالي لأسباب عدَّة أهمها:

- ١ ـ إن الذين ترجموا للغزالي وأشاروا إلى مؤلفاته عزوا هذا الكتاب له.
- ٢ ـ إن مقدمة الكتاب تشير بوضوح إلى أن مؤلفه الغزالي أملى هذا الكتاب
   المختصر على تلميذه عبد الملك بن عبد الله، وهو آخر كتاب صنّفه.
- ٣ ـ إن الكتاب هو حلقة في سلسلة كتب الغزالي الوعظية التي كان يلقيها
   على تلاميذه، بل هو واسطة العقد فيها.
- إن الإشارات الواردة داخل الكتاب والتي تعيد القارىء إلى مؤلفات سابقة للغزائي تدل بوضوح على صحة نسبة الكتاب.
- إن الأحاديث النبوية الواردة داخل الكتاب هي في معظمها من ضمن
   مجموعة الأحاديث الواردة في كتاب الأحياء.
- ٦ إن الرجوع إلى الكلام الذي ساقه ابن عربي في كتابه «محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار» يُظهر أن هذا الكلام مقحم في سياق نص مأخوذ عن

<sup>(</sup>١) إتحاف السادة المتقين بشرح أسرار إحياء علوم الدين لمرتضى الزبيدي ٢٧/١. راجع: مؤلفات الغزالي ص ٤٩٤ ـ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٢) مؤلفات الغزالي ص ٢٣٧ ـ ٢٣٨.

كتاب المحاسن والأضداد للجاحظ في باب المماجنات، يتحدث فيه الجاحظ عن أخبار عنان جارية الناطفي؛ وهذا مما يضعف صحة كلام ابن عربى وصحة نسبته إليه. (را. محاضرة الأبرار ٢٢٢/١).

٧- إن اطلاعنا على القصيدة التي يوردها ابن عربي لأبي الحسن على المسفّر، والذي يدَّعي نسبة كتاب المنهاج له، يُظهر لنا نزعتها الصوفية الحلولية (١) البعيدة كل البعد عن مضمون المنهاج، الخالي كليًا من هذه النزعة، والمشتمل على دعوة لتربية النفس على العبادة والطاعة، وللتغلّب نوازع النفس الأمَّارة بالسوء.

٨ ـ إن خبر الواحد لا يقف أمام الأخبار العدَّة التي تذكر أن منهاج العابدين
 هو لأبي حامد الغزالي ، وهو آخر ما صنَّفه .

٩ - قد يكون لأبي الحسن علي المسفَّر كتاب يحمل العنوان ذاته، وقد ظن ابن عربي عندما رأى كتاب أبي الحسن، أنه هو نفسه الكتاب المنسوب إلى الغزالي، ولعل ابن عربي كان يسمع بكتاب الغزالي دون أن يراه، فلما رأى كتاب أبى الحسن ظنه هو، وقال ما قال.

#### ٢ ـ تاريخ تأليفه وموقعه من كتبه الأخرى:

عاد الغزالي إلى وطنه طوس عام خمسمائة للهجرة، وعاد إلى ما كان عليه من رغبة في كيفية قضاء أيامه الأخيرة، فأقام بها، واتخذ له داراً حسنة،

قُلْ لإخسوان رأوني ميستاً لا تنظنوا السموت موتاً إنه فاخلعوا الأجساد عن أنفسكم فانا السوم أناجي ملأ عاكف في اللوح أقرا وأرى ما أرى ننفسي إلا أنتُمُ

فبكوني إذ رأوني حزنا لحياة هي غايات المنا تبصروا الحق جهاراً بينا وأرى البحق جهاراً علنا كل ما كان وياتي ودنا واعتقادي أنكم أنتم أنا

<sup>(</sup>١) من هذه القصيدة نختار الأبيات التالية:

وابتنى إلى جواره خانقاه للصوفية ومدرسة للمشتغلين بالعلم، ووزَّع أوقاته على وظائف الخير، من ختم للقرآن، ومجالسة أهل القلوب<sup>(۱)</sup>، بحيث لا يمضي لحظة منها إلاَّ في طاعة من التلاوة والتدريس والنظر في الأحاديث، وحفظ الأحاديث الصحاح<sup>(۲)</sup>، وخصوصاً البخاري<sup>(۳)</sup>.

في هذه المرحلة الأخيرة من عمر أبي حامد، صنَّف كتابه منهاج العابدين، وأرجَّح أن الغزالي صنَّفه في آخر هذه المرحلة أي ما بين عامي ٥٠٤ هـ. وذلك للأسباب التالية:

١ - وجود إشارة واضحة صريحة في افتتاحية الكتاب أنه أملاه على تلميذه عبد الملك بن عبد الله، وأنه آخر كتاب صنّفه، ولم يَسْتَمْـل منه إلا خواص أصحابه.

٢ - أن الأحاديث النبوية الواردة في الكتاب هي في معظمها أحاديث صحيحة وحسنة، فقد خلا الكتاب من تلك الأحاديث الموضوعة أو الباطلة أو الواهية التي وردت في الإحياء، والتي كانت سبباً أساسياً في مطاعن العلماء عليه (٤). وهذا ما يفسر سبب رجوعه إلى كتب الحديث في أيامه الأخيرة للنظر فيها، ولحفظ الأحاديث الصحاح وخصوصاً البخاري كما سبق وأشرنا.

ولا شك أن مثل هذه العملية تحتاج إلى وقت، فإذا عرفنا أنَّه بعد أن عاد عام ٥٠٠ هـ إلى طوس، اضطر للتدريس في نيسابور مدة، ثم رجع بعدها ثانية إلى طوس، ثم عكف على النظر في كتب الحديث وحفظ

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ١٧٤/١٢ ، وفيات الأعيان ٢١٨/٤ ـ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ١٢/٤.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء ١٩/٣٢٥ ـ ٣٢٦، و ٣٣٤.

 <sup>(</sup>٤) راجع ما أورده الذهبي من أقوال العلماء كابن الجوزي حول أحاديث الأحياء: سير
 أعلام النبلاء ١٩ / ٣٤٠ \_ ٣٤٣.

الصحاح وخصوصاً البخاري وكل ذلك احتاج إلى وقت صُرف بعد عام ٥٠٥ ه. وهذا ما يؤيد ترجيحنا أن الغزالي صنَّف كتاب المنهاج في العامين الأخيرين من حياته.

" مناك إشارات أخرى أقلً أهمية مما ذكر "ت، لكنها تنفق مع الحالة النفسية الهادئة التى أراد أن يعيشها الغزالى بعيداً عن الصراع مع العلماء ومخاصمتهم والرد على افتراءاتهم ودعاويهم. فبعد أن صنّف في قطع هذه الطريق - أي الطريق المؤدي إلى الجنة - كتباً كإحياء علوم الدين، والقربة إلى الله تعالى، وأسرار المعاملات، واحتوت على دقائق من العلوم اعتاصت على أفهام العامة، فقدحوا فيها، وخاضوا فيما لم يحسنوه منها (۱)، عاد الغزالي إلى نفسه التي هدأت وسكنت فرأى أن الحال - الجديدة - اقتضت النظر إلى كافة خلق الله تعالى - لا إلى جماعة خاصة منهم - «فابتهلت إلى من بيده الخلق والأمر، أن يُوفقني لتصنيف كتاب يقع عليه الإجماع »(۱). وطلب الإجماع دليل طلب الراحة والهدوء لا طلب الصراع والخصومات، وهذه هي حالة في آخر أيام عمره.

# ٣ ـ مضمون الكتاب وأهميته:

أراد الغزالي من هذا الكتاب شرح كيفية سلوك طريق الآخرة (٣)، وذلك بالعبادة التي هي ثمرة العلم وطريق الأتقياء ومنهاج الجنَّة (٤)، حتى ينتفع به المبتدىء والمنتهي، والقوي والضعيف (٥)، فهو للعامة وليس للخاصة كما هو كتاب القربة إلى الله تعالى أو كتاب أسرار معاملات الدين،

<sup>(</sup>١) افتتاحية منهاج العابدين

<sup>(</sup>٢) م . س .

<sup>(</sup>٣) المنهاج: الورقة ١/٩٧.

<sup>(</sup>٤) م. س: الورقة ٢ /أ.

<sup>(</sup>٥) م. س: الورقة ٣٤/ب.

الذي لا ينتفع به إلَّا فحول العلماء الراسخون في العلم(١).

لذا يقول الغزالي: «فاقتصرت في هذا الكتاب الشريف على نكت وجيزة اللفظ، غزيرة المعنى، تقنع من تأملها، وتدعه على واضحة من الطريق، إن شاء الله تعالى (٢).

ولعلَّ الغزالي تعب في آخر أيامه من الاختلاف مع العلماء والمحدِّثين فأراد أن يكتب كلاماً واضحاً سهلاً مفهوماً لا يعتاص على أحد. يقول: «فابتهلت إلى من بيده الخلق والأمر، أن يوفِّقني لتصنيف كتاب يقع عليه الإجماع (٣)، ولا يعترض عليه معترض ».

من هنا تبرز أهمية كتاب منهاج العابدين من بين كتب الغزالي التي ألَّفها في الموضوع ذاته أو في مواضع أخرى.

كذلك فالكتاب يتناول النفس البشرية بالوصف والعلاج مما علق أو يعلق بها من شرور وآثام أو ميل نحوها. فقد «سألت الله أن يُطْلِعَني على سِرً معالجة النفس، وأنْ يُصْلِحَني ويُصلحَ بي»(٤).

ويظهر الغزالي كرجل عالم بالأخلاق عظيم، قابض على زمام موضوعه تماماً، دقيقٍ إلى الغاية، نفساني ذَرِب، مصنّفٍ عجيب في ضروب الأخلاق، يُعرب عن أفكاره بفيض ٍ وحرارة تفرضان على قارئه الإعجاب به.

إنه يقرر نظرية معتدلة عن التصوف الإسلامي الذي يُبعد مذهب وحدة الوجود والحلولية وغيرها مما أُخذ على بعض رجال الصوفية.

<sup>(</sup>١) م. س: الورقة ٣٤/ب.

<sup>(</sup>۲) م. س: الورقة ٤٤/أ.

<sup>(</sup>٣) م. س: الورقة ٣/أ.

<sup>(</sup>٤)م. س: الورقة ٤٤/أ.

فالغزالي يمسك التصوف ضمن حدود مرسومة بدقة وعناية متناهيتين، ويجعل منه مدرسة رائعة لإيمان متواضع وقلب ملؤه النقاوة والصفاء، ينعكسان خلقاً إسلامياً مثالياً.

لم يخرج الغزالي عن جادَّة السنَّة، وإنما رغب في أن يجعل لتعاليمها وأحكامها تأثيراً مباشراً على حياة المسلم، أعظمَ نبلاً وأوثقَ اتصالاً بالقلب، وأن يقرِّب بينها وبين المثل الأعلى الذي يبغيه ويحبِّذه للفرد المسلم.

## ٤ ـ منهج الغزالى وأسلوبه فى هذا الكتاب:

يقرُّ الغزالي أن المنهجُ الذي اتبعه في هذا الكتاب كان بالهام من الله تعالى، وهو ترتيب فريد لم يذكره في غير هذا الكتاب. يقول: «... وألهمني فيه ترتيباً عجيباً لم أذكره في المصنفات التي تقدَّمت» (١).

ثم يبيّن الغزالي هذا الترتيب الذي ألهمه إياه مولاه في طريق العبادة، فرأى أن فيها سبع عقبات هي: عقبة العلم، عقبة التوبة، عقبة العوائق، عقبة العوارض، عقبة البواعث، عقبة القوادح، عقبة الحمد والشكر، وبتمامها يتمُّ كتاب منهاج العابدين إلى الجنة (٢).

بعد ذلك يتتبَّع الغزالي هذه العقبات بشرح يقتصر على نكت وجيزة اللفظ، غزيرة المعنى، تقنع من تأملها وتدعه على واضحة من الطريق أن شاء الله (٣).

والكلمة عند الغزالي تجري من بين شفتيـه من غير أن تجفُّ، لمـا

<sup>(</sup>١) م. س: الورقة ٣/أ.

<sup>(</sup>٢) م. س: الورقة ٥/ب. وقد ورد في معجم مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمشق أن منهاج العابدين يضم سبع عقبات وأربع موتات. والمعروف أن الغزالي لم يتكلم في المنهاج إلا على العقبات السبعة، ولعلَّ الناسخ أو غيره أضاف عبارة الموتات الأربعة هذه. والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) م. س: الورقة ٤٤/أ.

يهبها من حياة وعاطفة صادقة، وتتدفق الكلمات والعبارات بغزارة لا تنافي الرقة واللطافة وسرعة الانسياب والتأثير في القلوب والنفوس.

#### ٥ \_ مخطوطات الكتاب:

يورد الدكتور عبد الرحمن بدوي في كتابه «مؤلفات الغزالي» أماكن وجود مخطوطات منهاج العابدين وأرقامها في مكتبات العالم؛ ولا نبالغ إذا قلنا أن مخطوطات هذا الكتاب تكاد تكون موجودة في معظم المكتبات العالمية المشهورة. ونود أن نضيف إلى ما ذكره الدكتور بدوي أن هناك نسختين من المنهاج في صنعاء باليمن (\_فهرست مخطوطات مكتبة الجامع الكبير \_ صنعاء):

- النسخة الأولى: أولها: حدثني الشيخ الفقيه الصالح الزاهـد. . . وآخرها: كل خير وامة، وهي مرآة تريك الحسنات والسيئات.

الخط نسخي جيد، عدد أوراقها ٨١ فرقة، عدد الأسطر في الـورقة ٢٥ سطراً، قياسها ٣٢ × ٢١. والملاحظ أنها تبدأ بحدثني وليس بأملي كغيرها من المخطوطات التي بين أيدينا ولعلّها ناقصة من آخرها . ورقم هذه النسخة (٤١٢) .

ـ النسخة الثانية: خطها نسخي معتاد، وتـاريخ نسخهـا هو محـرّم ١٠٢٠ هـ. أوراقها ١٣٨، في الورقة الواحدة ١٧ سطراً وقيـاسها ٢٠ × ١٥، وقد كتبت بمصوّع، وهي من وقف محمد بن الحسن، ورقمها (٢٠٣٤).

أما النسخ التي استطعت الحصول عليها أو على صورة لها فهي :

# أ ـ نسخه دار الكتب الظاهرية بدمشق رقم: ١٨٧٤ تصوُّف.

أولها: الحمد لله الملك الحكيم، الجواد الكريم، العريرة الرحيم. . . . اعلموا إخواني أسعدكم الله وإيّانا بمرضاته أن العبادة ثمرة العلم. . . .

آخرها: فهذا ما أردنا أن نذكره في شرح كيفية سلوك طريق الآخرة، وقد وفينا بالمقصود، وصلَّى الله على خير مولود دعا إلى أفضل معبود، محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيرا.

#### مواصفاتها:

الخط نسخي واضح، الحبر أسود، وبعض الكلمات بالأحمر. عدد أوراقها سبع وتسعون ورقة، في كل صفحة تسعة عشر سطراً، وعدد كلمات السطر الواحد ما بين ١٢ ـ ١٥ كلمة تقريباً.

قياس الورقة: ١٧,٥ × ١٣,٥ سم مع هامش ٣ سم. والنسخة مراجعة ومقابلة، وفي هوامشها تصويبات وتوضيحات. وفي آخرها ذكر لعدد من المقابلات والمطالعات.

ناسخها: محمد بن سالم الحسباني.

تاريخ النسخ: ١٦ ذي الحجة سنة ٨٧٧ هـ.

وقد رمزت إلى هذه النسخة ب (أ) واعتمدها أصلاً للتحقيق لأسباب عدة أهمها:

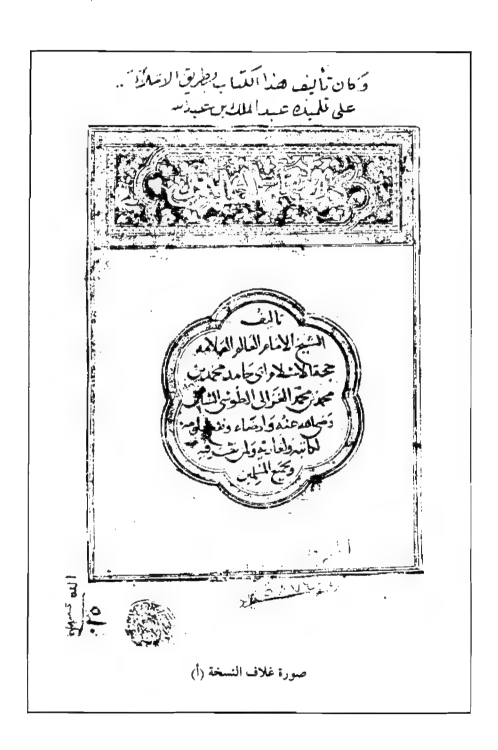
- ـ إنها من أقدم النسخ التي بين يدي.
- \_ إنها تامة كاملة من بدايتها حتى نهايتها.
  - ـ أن خطُّها هو أوضح الخطوط.

فحيثما ذكرت عبارة «في الأصل» فإنني أعنى هذه النسخة (أ)

ب ـ نسخة ثانية في دار الكتب الظاهرية بدمشق: رقم ٨٢٤٥ تصوف.

أولها: في الدين والحكم، إذ لا تجتمع هذه الأمة على ضلالة... وهذا يعني أنه سقط من أول هذه النسخ خمس وعشرون ورقة تقريباً تضه افتتاحية الكتاب والعقبة الأولى، والعقبة الثانية، ونصف العقبة الثالثة.

آخرها: كالنسخة السابقة.



لِتُوالِثُمُ وَالنَّجِيمِ } وَحسَبنا اللَّهُ وَلَعُ الْوَجُكُمُ بعيد بدالكك المكم المؤادا لكرم العزز الرحيم الذي فطرالتموار بق البعد كالملوز عليه والتي الماسدي والدال على لاع للناطور وأوكر الديسل مريسًا وَلَمُونَ عُرِيبًا وَمُوامِرالمُهُ، م و والمثلاة عاعد سُدلسُ لل وعلا الابرار الطبيز المنبع وشرؤ عدام الدوم الدراع لوا احوا المراف الاولياء وطونو الأوماء وفبتم الاعن ومفصد دوي في وسيعاد الكوام وحرف المعال واحتياراوع الاستارفه سبسل التعادة ومهاج الحندة النسادة وتعالى الزيكم فاعتدون وعاستفالي الخذاكا والكوفراء وكالسعيكم متنكورًا تمانا نظرتا فها قماملنا طررتهام ماد مدا إمفاصرها الح الحامات تبالكها فاذا مطررة توعر وسيدل متعث كنين العشاف شدي المسفات بافات غطية الإول كأن العوالة والموا موخف المالكرو المعالع عَرَيْهِ الْمُرْدَاءِ وَالْعَمْلَةِ مَعْرِينَ الْاسْاعِ وَالْآبِياعِ وَهُمَكُمْ الْمِرَاكُونَ كألهام يولطنه فيضيوه فراتصد بقالما والدرسول المنصح ايته علدو-الله خفف بالمكامة واللارخف بالشهوات وفاك إلله على وته الاو المنفرز أينوم الاوال الدمن لبرية أم مع د كل العلامالم ضعمف والمهابضعت وانرالد ن واجعة والعِن الملية والمتفاكيلاق العرقبيد وفالعل مقيد والنافد بجين والاجل قريب والسعربيد

وكالمائخ

و (فن

الورقة الأولى من النسخة (أ)

وَلانَدُ بِهَا وَهُ الْمِعْ الْمُلْ الْمُعْ وَعَلَمْ الْمُلْمَا الْمُعْالِمُ الْمُلْمَا الْمُلْمِ وَلَمُعْ وَالْمُلْمَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَامُ وَالْمُلْمَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَامُ وَمُلْمَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَلَامُ وَمُلْمُ الْمُلْمُ وَلَامُ وَمُلْمُ الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ الْمُلْمُ وَلَامُ وَمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ وَلَامُ وَمُلْمُ الْمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ الْمُلْمُ وَلَامُ وَمُلْمُ اللّهُ وَمُلِمُ اللّهُ وَمُلْمُ اللّهُ وَمُلْمُ اللّهُ وَمُلْمُ اللّهُ وَمُلِمُ اللّهُ وَمُلْمُ وَلَا الْمُلْمُ وَمُلْمُ ولِمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُلْمُ وَمُولِمُ وَلِمُ وَمُولِمُ وَلَامُ وَمُلْمُ وَمُولِمُ وَلِمُ وَمُولِمُ وَاللّهُ وَمُلْمُ وَمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَلِمُ وَمُولِمُ وَاللّهُ وَمُلْمُ وَالْمُلْمُ ولِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْم

خنام

ı, X

الورقة الأخيرة من النسخة (أ)



مَن وَأُسْتَرَجُهُ لِمِنْ وَمُلِكَ لِي مُنْ أَلْنَافِ وَعِلْمَ بِالمَاعِدِ مَانُ لا سَعْطُ عُوا عَن ا جغير وخاخانه وتخيفا فان فيفافؤة المين وحاك الإسلام وعنظ المتما وتق واخراديو الحراداف زمات الغند الذي حذر عند البحق المعامل الاعراب مُعْلَلُ لَا يَعْدُ مُنْ أَمْرُهُمْ فَالْعَوْلُهِ قَالِعُمُ لَهُ الْأَلِي لِللَّهُ لِللَّهُ مِنْ فَك والأفرار والمتعفع مرجوع الإسكام والماع الماعية والا فتخلام فنسندوا فان الطالبة الري كريص الكاكمت وج الناولة لاعرر لل وصفت حالي مناقض الشعر والتحالة المِرَ الطَّالِون والمسلل نوسل وفار الاعتاب بالانتاب عام ا

بداية النسخة (ب) ويلاحظ أنها ليست الورقة الأولى من الكتاب

الورقة الأخيرة من النسخة (ب)

مَّالَتَ يَكِيهُ اللَّهُ مِعْدِنَا لَلْكَ مِعْدِعِدَا الشَّرِّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّ عَدَبِهِ عِمَّالُوْلِ وَحَدَّا الْعَيْلُ فِي مِعْدَاتِهِ هِذَا لَكَابِ وَصَلَّافِهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ الْفَ عَدَبِهِ عِمَّالُوْلِ أَنْ وَحَدَّا الْعَيْلُ فِي الْعَلَيْدِ وَصَلَّا فِي كِيْابِ صَنْعَدُ وَلِي سِيتَمْ لَيُسْتِي الْفَقِيْمُ وَلِمُلْتُونِ معانعاب وصوفنا كحدة الملاث ككيم الملواد الكريم المن الرحيم الذي فلالم الكريم بتردته ودتركاه مود فياتنا ديره بمكرة ولم يخلقالين كالماشكا لمسادته فالعابق التيريس واعضر للقامعين والدلل لايم كتنافري وكمن بنديغ مزينياء وبردى مثياء و هراتكم مالهتدير والفلق والسلام على سيغللمسليد وعلى الكابوا واللسين اهمين مسكر فعلم لى يف لم لذي اعلى أخوا في السيد كواند وا يا با برخارة المراليبيادة تم والعلم وفائرة البروحاصل العبب وبضاعة كاولياء علومة كاحتوبا وتسمر كاعزة ومقعد وثوي المحة ويتعاداتنام وعرفدا لميكال واختيادا وكخلابهاد وعصب الشعادة يعهاج المنتكة مالانه نعال ولأنتكم فلعبدوق فأفاقه اخ انهطا كان ككيبزاء وكاره سعيرشكويك تم اناه نظرا فا مناطع في المريد ما الهذا يرمنا صده التحديد الني الكها فا ه طبقة سرعه كأنه معرسيل معبب كثيرة المتبانت شديدة المشثاث ببيئة المسأوات علية الأفات كينوة الموابق والموانع منية المراث المقاطع عرين الاعداء والمقطاع عَن مِنْ الْمُسْسِاع وَلا بَهَاع وَهَكذ الْجِلْ وَكُول الْمَالْ لُولُوا الْمُلْفِذ فيعيد هذا الْعِيد الْم لآماك وسنط لتسعيدالتلام اق للترو خنت المكاره وانالغا وخفت بالنهوات ويكل وحواليه الاوان المبناء حريرة بربوقة إلهامة الشاحسهل بنهوة غميع ذلت كمفرفات السبن واقنسانه صبب فاترالتيب متزاجة فالميزاء قبليل وانشغككس والعرقصين وغالع بتقع

الورقة الأولى من النسخة (ج)

مطلعالت بهايغنس منى سيالوان ويتناس اسفناه الإلا أن معلومه صع كآما وكابه التدم اوتغاب الغلم ويستغفع من افعالمنا الميت لاتعافقا عالمن أ وتستغغ فادزعيناه والخلهاه مدالعلم بدين انته تعالى عاتققيل فيه وتيستغغ سة كاخطة دعتنا الديتمشيع متزيه في كناب سعلهاه وكلا نظناه اوعلافلاه وسُالاً وعبلنان يكرستك معناه عامليه ولعمه بمرديث ولا عِيماء وكالاعلينا فان فيزم في في الما الما المنا المنا المنا المنا ان جوله كرم فَهَوَامِ آرِهِ نا ذكن ع سنرج كيفية سلوك الاخرة وقع وفي أبلقق و وصلياته على خرين ولوج و دعاء الاافطن مبعة عمر الني وبلياله وإيكابه وسلمسليك كمنيكا اليوس المتعيث فنبيث التهانة واعضح الدّلانة وعبدمة حتى إناه اليقبق، وهَوَحسبنان م المعكيل . ولاحكا والتوخ الله إِنهُ العَامِّ الْعِظْمِ . . . ، مُ مَثَلَّكُنَابِ بَهُواهِ وَعِمْ وَحِسْنَ تَوْفِيقُهُ ءُ يدم سُجُنْنِ فِهِ فِلْ لِنَ السُّهُ وَلَا يَالُهُ الْوَالِيمِينَ } ومائه سكلان تنهج النبوية سزيع انتضا عفرات لد ولوالدف ولاستادي عربة المنبآء والولآء والسفوار وبالأكر القالعات

الورقة الأخيرة من النسخة (ج)

#### مواصفاتها:

الخط نسخ معتاد، لكنه أقل إتقاناً من خط النسخة السنابقة، الحبر أسود، وبعض الكلمات بالأحمر.

عدد أوراقها خمس وتسعون ورقة، والترقيم فيها متسلسل من الرقم واحد إلى آخر المخطوطة، وهذا يعنى أن الذي رقَّمها ليس ناسخها.

في كل ورقة منها واحد وعشرون سطراً، وعدد كلمات السطر الواحد ما بين ٩ ـ ١٢ كلمة تقريباً.

قيـاس الورقـة: ٢٣,٥× ١٥,٥ سم منع هـامش ١,٥ سم تقـريبـاً والنسخة مراجعة، وفي هوامشها بعض التصويبات.

ويلاحظ أنَّ الورقة الأولى أُقحِمَت فيها، وتعود إلى شرح مختصر للرسالة المسمَّاة بذخيرة السلامة، وضعه حسين بن الشيخ طعمة البيتماني الشافعي الدمشقي؛ وهو من وقف نقيب السادة الأشراف في الشام محمد سعيد آل حمزة.

ناسخها: أحمد بن علي الحلبي.

تاريخ النسخ: ١٥ جمادي الأولى سنة ٨٤٢ هـ.

وقد رمزت إلى هذه النسخة بـ (ب)، ولم أعتمدها أصلاً لعملي مع أنها أقدم من النسخة الأولى، وذلك للنقص الواقع في أولها، لكنني اعتبرت نصها مرجِّحاً إذا اختلفت النُّسخ ولم يكن في النسخة الأصلية ما يساعد على الترجيح.

### جـ ـ نسخة قونية (بتملُّك المحقق)

هذه النسخة كنت قد اشتريتها من دكان صغير يبيع الكتب القديمة في أحد أسواق قونية وذلك عام ١٩٧١، وهي ضمن مجموع مخطوط يشتمل: إضافة إلى منهاج العابدين، كتاب الكشف والتبيين، وتفاسير

مجموعة من سور القرآن الكريم.

أولها: قال الشيخ الإمام عبد الملك بن عبد الله، أملى على شيخي الإمام حجة الإسلام، زين الدين أبو حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي رحمة الله عليه هذا الكتاب، وهو آخر كتاب صنفه. . . . وهو هذا ، الحمد لله الملك الحكيم، الجواد الكريم، العزيز الرحيم. . .

آخرها: فهذا ما أردنا ذكره في شرح كيفية سلوك الآخرة ، وقد وفّينا بالمقصود، وصلى الله على خير مولود، ودعاء إلى أفضل مبعوث محمد البنّي، وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.

مواصفاتها: الخط نسخي جيد، والحبر أسود.

عدد أوراقها تسع وثمانون ورقة، في كل ورقة منها واحد وعشرون سطراً، وعدد كلمات السطر الواحد ما بين ١٢ ـ ١٥ كلمة تقريباً.

قياس الورقة ١٠ × ١٦ سم مع هامش ٢ سم تقريباً.

النسخة مراجعة، وفي الهوامش تصويبات.

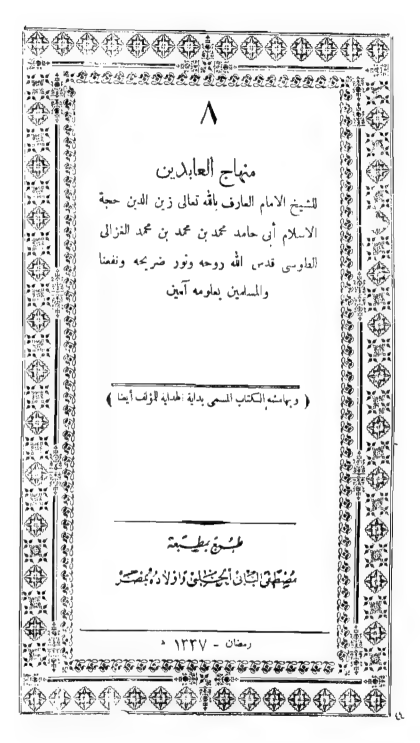
ناسخها: عثمان بن محمد، وهو مالكها أيضاً.

تاريخ النسخ: صفر ١١٤٢ هـ.

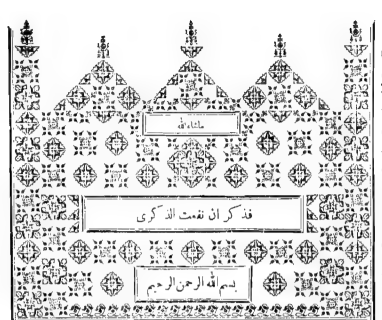
وقد رمزت إلى هذه المخطوطة بـ (ج)

#### ٦ - طبعات الكتاب:

طبع كتاب منهاج العابدين أول مرة في القاهرة عام ١٢٨٨ هـ، ثم طبع ثانية عام ١٢٩٨ هـ ثم ثالثة ١٣٠٥ هـ، وفي هذه الطبعات ظهر الكتاب منفرداً. وبعد ذلك أعيد طبع الكتاب وبهامشه بداية الهداية الذي هو للغزالي أيضاً، أو المنهاج بهامش البداية وذلك من عام ١٣٠٦ هـ حتى عام ١٣٥١ هـ، وذلك بمطبعة البابي الحلبي بمصر.



صورة غلاف النسخة المطبوعة



قال الشيخ الدقية الصالح الزاهد عبدا المك ين عبدالله غفرالله أملى على منيخي الاجل الامام الزاهد السعيدا او فق حجة الاسلام زين الدين شرف الامة أبو حامد محرين محمد الفز الى الطومي قدس اللة روحه ورفعالة فيالجنة درجته هذا الكتاب الخنصر وهوآخر كتاب صنفه ولم يستمله منه الاخواصأصحابه وهو (الحديثة) الملك الحسكيم الجوادالسكر يم العزيزالرحيم الذي خلق الانسان فأحسن تقويم وفطرالسمواتوالارض بقدرته ودبر الامورفي الدارين بحكمته وماخلتي الجن والانسالالعبادئه فالطريق الياواضح للقاصدين والدليل عليه لائم للماظرين ولكن القيشل من يشاء وجدىمن يشاء وموأعلم بالمهندين والصلاة على سيد المرسلين وعلى آله الارار الطببين الطاهرين وسلم وعظم الى يوم الدين والملموا اخواني أسعدكمانته واباي بمرضاته كمأن العبادة عرة العلم أوفائدةالعمر وحاصلالعبيدالاقوياء وبضاعة الاواباء ولحريق الانقباء وقسمة الاعزة ومقصد ا ذوى الهمة وشعاراً اكرام وحرفة الرجال واختياراً ولى الابصار وهي سبيل السعاءة ومنها إلجنة قال للم المقتمالي وأنار بكمفا ميدون وقال تعالى ان هذا كان لكم جزاء وكان سميكم شكورا به عمانا نظرنا فيها وتأملناطر يقهامن مباديهاالى مقاصدهاالتي هي أماثي سالكيمافاذاهي طرين وعر وسبيل صعب كشيرةالعقبات شديدذا لشقات بعيه فالمسافات هظيمة الآفات كشيره الدرائني والموامع حقيقة المهالك والقاطع غزيرة الاعداء والقطاع عزيزةالاشياع والاتباع ومكمايجب أن تكون لانها طريق الجنة فيصبرها أصديقال اقاله صلى المةعلية وسلم ألاوان الجرأ مفت بالمكاره وال المارحف بالشهوات وقال صلى الله عليه وسلم ألاوان الجمة حزن بربوة ألاوان النارسهل بسهوة أممع ذلك كلعه فان العبدضعيف والزمان صعب وأمرالدين متراجع والفراغ قلبل والشفل كشير والعمر قصبر وفيالعمل نقصبر والناقد بصير والاجل قريب والسقر بعيد والطاعة هي الزاد قلابد منها وهي فالتنة فلاصردلهما فنخفر بها فقدفاز وسعنأ بدالآبدين ودهرالداعرين ومن فانهذلك خكرمع

( سمانة الرحر الرحيمة) قال الشبخ الامام العالم العاتمة الاسلاموركة الانامأ بوحات محمدين محمد أبن محمد الغزال الطرمي قبدس القروحية وثور ضريحه آمين هالحددتة حق جدد والملازوال لامعلي خبر خاتمه څمہ وعلی آله وصحبه من بعده (أمابعد) فاعرأبها ألحريص القبل على أقتناس العلم الظهر من نفسه صيدق الرغمة وفرط التعطش اليه أنك ان كنت تقد بطلب العل الناف والمنعاة والتقدم عملي الأفران واستمالة وجوه الناس البك وجع حطام الدنيا فانت ساع في ھاس دينائوھ**ا**ك نفسك ويع آخرنك بدنياك فصفة الشخاب وانجارتك باثرة ومعمدت معين لك علىءميا نكوشر يكاك في خسرانك وهو كباثع مرف من قاطع طريق كمَّا من أعان على معصية واو بشطركلة كان شربكاله فيهاوان كانث نيتك وقمدك بيئاك وبينالله تعالىمن طلب العملم الحداية دون مجسر الرواية فأبشر فان

4

وقد استطعت الحصول على إحدى هذه النسخ المطبوعة في مصر عام ١٣٣٧ هـ ورمزت إليها بـ (هـ). وعدد صفحات هذه النسخة خمس وتسعون صفحة.

#### ٧ ـ شروح الكتاب ومختصره:

ذكر صاحب كشف الطنون(١)، أن شمس الدين البلاطنسي شسرح المنهاج شرحين كبيراً وصغيراً؛ ثم اختصر المنهاج في جزء وسماه بغية الطالبين، أوَّله: الحمد لله الذي وفَّق من شاء من عباده.

ويذكر الدكتور عبد الرحمن بدوي في «مؤلفات الغزالي» ( ٢٣٦ ) أن البلطنسي توفي حوالي ٥٥٠ هـ/١٤٤٦ ، ومن مختصره مخطوط في برلين برقم ٣٢٦٧. وأن هناك شرحاً آخر لمصطفى البكري، منه مخطوط في برلين برقم ٣٢٦٩ ، وشرحاً لعبد الوهاب الشعراني سمَّاه مقاصد منهاج العابدين منه مخطوط في بنكيبور بالهند .

كذلك شرح المنهاج الشيخ إحسان بن محمد دحلان الجمفسي الكديري، أوله: هذا شرح وجيز منيف، وتحرير رائق شريف، على كتاب منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين. . . سمَّيته: سراج الطالبين على منهاج العابدين إلى جنَّة ربِّ العالمين (٢).

وقد طبعته ونشرته شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، سنة ١٣٧٤ هـ/ ١٩٥٥ م في جـزأين: الأول: ٥٤٤ صفحة والثانى: ٥٥٤ صفحة أي ما مجموعة ١١٠٠ صفحة تقريباً.

ومع أهمية هذا الشرح إلاً أنه شرح مفصًل يبعد القارىء عن جمال النص وعمق تأثيره ويدخله في شروحات مستفيضة أحياناً، يمكن الاستغناء

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢/١٨٧٦.

<sup>(</sup>٢) يذكر الدكتور عبد الرحمن بدوي أن سراج السالكين لمحمد بن عبد الحق بن شاه محمد وأنه طبع بمصر سنة ١٣٣١ هـ وأن للزيني دحلان كتاب تنبيه الغافلين ولعلَّه ع

عنها. وقد استعنت بهذا الشرح في عملي ورمزت إليه بحرف (د).

#### ٨ \_ ترجمة الكتاب:

تُرجم منهاج العابدين إلى اللغتين التركية والفارسية حسب ما تشير المصادر التي بين أيدينا. فقد ذكر صاحب كشف الظنون أن إلياس بن عبد الله المعروف بنهاني نقله إلى التركية سنة ٩٢٥ هـ وألحق به مسائل العبادات الخمس (١). ويذكر فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمشق (٢)، ترجمة أخرى للمنهاج إلى التركية قام بها عناني المتوفي سنة ٩٢٥ هـ، منها نسخ في جوتا ٧٧، وأيا صوفيا ١٧٢٢، وفاتح ٢٨٧٦.

كذلك ترجم المنهاج إلى الفارسية شيخ يوسف يدهه ساكن أيرج، المتوفَّى سنة ٨٣٤هـ، ومنه نسخ في بنكيبور ١٣٧٩، ليدن ١١٦٥، الديوان الهندي ١٨٦٥، الجمعية الأسيوية في البنغال ١١٦٥. كما أن هناك ترجمة فارسية للمنهاج طبعت ببومباي سنة ١٢٩٤هـ في ١٢٧٠ صفحات (٣).

<sup>=</sup> تلخيص منهاج العابدين، طبع بمصر سنة ١٢٩٨ هـ .

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢/١٨٧٦، ويذكره الدكتور بدوي ضمن تلخيصات المنهاج لا ضمن ترجماته ويذكر أن منه مخطوط في برلين برقم ٢٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية بدمثق - تصوّف - ٢ / ٧٨٦ .

<sup>(</sup>٣) م ، س ،

| · |  |
|---|--|
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |

#### ثالثاً: التحقيق

١ ـ النَّسخ المعتمدة: اعتمدت في تحقيق كتاب منهاج العابدين على ثلاث نسخ خطيّة (١)، ونسختين مطبوعتين (٢)، أما النسخ الخطية فهي حسب أهميتها:

- أ \_ نسخة خطية موجودة في دار الكتب الظاهرية (مكتبة الأسد) بدمشق، رقمها ٥٨٧٤ تصوّف، تاريخ نسخها عام ٨٧٧ هـ.
- ب ـ نسخة خطية ثانية موجودة في دار الكتب الظاهرية (مكتبة الأسد) بدمشق، رقمها ٨٤٥ تصوُّف، تاريخ نسخها عام ٨٤٢ هـ.
  - جـ ـ نسخة خطية ثالثة مصدرها قونية بتركيا، وهي بتملُّك المحقق.
- د \_ نسخة مطبوعة ضمن شرح للكتاب باسم: سراج الطالبين شرح منهاج العابدين إلى جنة ربِّ العالمين، للشيخ إحسان بن محمد دحلان الكديري. طبعت عام ١٣٧٤ هـ/١٩٥٥ م بمصر في جزأين كبيرين.
- هـ \_ نسخة مطبوعة وبهامشها بداية الهداية للمؤلف أيضاً، طبعت

<sup>(</sup>١) راجع ما ذكرناه عند الحديث على مخطوطات الكتاب.

<sup>(</sup>٢) راجع ما ذكرناه عند الحديث على طبعات الكتاب.

عام ١٣٣٧ هـ بمصر في خمس وتسعين صفحة.

#### ٢ - المنهج المعتمد في التحقيق:

رغبة في إخراج النص إخراجاً علمياً جيداً يسهل على القارىء مطالعته والاستفادة منه على أفضل وجه، رأينا أنه من المناسب اعتماد المنهج التالي:

- أ : تقطيع الكتاب إلى أبواب وفصول تتفق مع مضمونه.
- ب : إضافة عناوين في المتن وفي الهوامش حيث تدعو الحاجة .
  - ج: شرح المفردات وإيضاح المشكل منها.
  - د : ضبط أوزان الأبيات الشعرية الواردة مع ذكر بحورها.
    - تخريج الأيات القرآنية الواردة.
- و: تخريج الأحاديث النبوية وبيان درجة صحتها ومكان ورودها بي الكتب الحديثية، مع إعطائها رقماً متسلسلًا من أول الكتاب إلى آخره.
- ز : وضع فهرس أبجدي بالأحاديث النبوية الواردة، مرتب حسب بداية الحديث ومكان وروده تسهيلًا للعودة إليه .
- ح: التعريف بالأعلام الواردة أسماؤهم ، مع إعطاء نبذة مختصرة عنهم وإرشاد الباحث والراغب في المزيد من المعلومات.
- إلى المصادر والمراجع التي ترجمت لهم، وذلك ضمن ترتيب أبجدي.
- ط: وضع فهرس أبجدي بالإعلام مع ذكر مكان ورودها في الكتاب. ويشكل هذا الفهرس مع الملحق الخاص بتراجم الاعلام وحدة موضوعية تقدم للباحث خدمة مرجعية مميزة.

- ي : وضع فهرس بأسماء الكتب الواردة في متن الكتاب سواء أكانت للمؤلف أو لغيره .
- ك : إن ما وضع ضمن هملالين هو زيسادة من المحقق أو من النسخ الأخرى.
- ل : إن الرقم المتسلسل ١ ٢ ٣ يشير إلى هوامش التحقيق التي أفردت لها ملحقاً خاصاً مرتباً على صفحات الكتاب تسهيلاً للاطلاع عليها.
- م : وضع فهرس بالأشعار الواردة مع ذكر قائلها ومكان ورودها وبحورها، مرتب على القوافي.
  - ن : وضع فهرس بأهم مصادر التحقيق.

وفي الختام، أسأل الله تعالى أن يكون هـذا العمل خالصاً لـوجهه الكـريم، وأن يثيبني على ما وفّقني إليـه من خير وصـواب، ويغفـر لي ما اقترفت يداي من أخطاء، ويلهمني من لديه علماً ورشداً.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين

د. محمود حلاوي
 بيروت في ۲۷ رمضان ۱٤٠٨ هـ
 الموافق ۱۳ أيار ۱۹۸۸ م

|   | _ |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
| • |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ وَحَسْبُنا اللَّهُ ونِعْمَ الوكيل

### ( إفتاحية الكتاب)

(قَالَ الشَّيْخُ الفَقِيهُ الصَّالِحُ الزَّاهِدُ ، عَبْدُ الملِكِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ ، غَفَرَ اللَّهُ لَهُ : أَمْلَى عَلَيَّ شَيْخِي الأَجَلُ ، الإِمَامُ الزَّاهِدُ ، السَّعِيدُ المُوفَقُ ، حُجَّةُ الإِسْلاَمِ ، زَيْنُ الدِّينِ ، شَرَفُ الأُمَّةِ ، أَبُو حَامِد مُحمَّدُ بْنُ مُحمدِ بنُ مُحمّدٍ الْإِسْلاَمِ ، زَيْنُ الدِّينِ ، شَرَفُ الأُمَّةِ ، أَبُو حَامِد مُحمَّدُ بْنُ مُحمدِ بنُ مُحمّدٍ الْغَزَالِيُّ الطُّوسِيُّ ، قَدّسَ اللَّهُ رُوحَةُ ، وَرَفَعَ اللَّهُ فِي الْجَنَّةِ دَرَجَتَهُ ، هٰذَا الْعَزَالِيُّ الطُّوسِيُّ ، قَدّسَ اللَّهُ رُوحَةُ ، وَرَفَعَ اللَّهُ فِي الْجَنَّةِ ذَرَجَتَهُ ، هٰذَا الْكَتابَ المحتصر ، وهُو آخِرُ كِتَابِ صَنَّفَهُ ولمْ يسْتَمْلِ مِنْهُ إلا خَوَاصُّ الْكَتابَ المحتصر ، الْعزيزِ [1/1] أَلْحَمَّدُ لِلَّهِ الْملِكِ الحَكيمِ ، الجَوادِ الكريمِ ، الْعزيزِ [1/1] أَلْحَمَدُ لِلَّهِ الْملِكِ الحَكيمِ ، الجَوادِ الكريمِ ، الْعزيزِ [1/1] الرَّحِيمِ ، النِّذِي (خَلَقَ الإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ، وَ) (() فَطَرَ السَّمْوَاتِ الرَّحِيمِ ، الَّذِي (خَلَقَ الإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ، وَ) (() فَطَرَ السَّمْوَاتِ الرَّحِيمِ ، الَّذِي (خَلَقَ الإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ، وَ) (() فَطَرَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقُدْرِيّهِ ، وَمَا خَلَقَ الْإِنْسَ اللَّهُ يُعِمْدَةِ ؛ فَالطَّرِيقُ إلَيْهِ وَاضِحُ لِلْقَاصِدِينَ ، وَالشَدِيلُ عَلَيْهِ لاَئِحُ لِللَّامُهُورِينَ ، وَلٰكِنَّ اللَّهُ يُضِلُّ مَن يَسْاءُ وَيَهِدِي مَنْ يَسْاءُ وَهُدَو أَعْلَمُ بِالْمُهْتَذِينَ .

والصَّلَاةُ عَلَى محمد سَيِّدِ المُرْسَلِينَ ، وَعَلَى آلِهِ الأَبْرَارِ الطَّيِّبِينَ أَجِمعين ، وَسَلَّمْ وَعَظِّمْ إلى يَوْمِ الدِّينِ .

<sup>(</sup>أ) المقدّمة من نسخة (د)، وقد خلت نسخـة (أ) منها . وجـاءت في نسخة (ج) مختصرة، وهي تتفق مع ما جاء في ( هـ ) .

آعْلَمُوا إِخْوَانِي، أَسْعَدَكُمُ اللَّهُ وَإِيَّانَا عَرْضَاتِهِ، أَنَّ الْعِبَادَةَ ثَمَرَةُ الْعِلْم وَفَاثِدَةُ الْعُمْرِ ، وَحاصِلُ العبد ، وَبضاعَةُ الأولياءِ ، وَطَرِيقُ الأقوياء(١) ، وَقِسْمَة (٢) الأَعِزَّةِ ، وَمَقْصِدُ ذَوى الْهِمَّةِ ، وَشِعَــارُ الْكِرَامِ ، وَحِــرْفَةُ الرِّجالِ ، وَٱخْتِيَارُ أُولِي الأَبْصَارِ ؛ وَهِيَ سَبيلُ السَّعادَةِ وَمِنْهَاجُ الْجَنَّةِ ؛ قال اللَّهُ تبارك وتَعَالى : ﴿ وَأَنَّا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ . [ الأنبياء : ٩٢ ] وقالَ تَعالَى : ﴿ إِنَّ هٰ ذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُوراً ﴾ [ الإنسان : ٢٢ ] ثُمَّ إنَّا نَظَرْنَا فيهَا ، وَتَأَمَّلْنَا طَرِيقَهَا ، مِنْ مَبادِيهَا إلى مَقَـاصِدِهَـا (٣) الَّتِي هِيَ أَمَانِي سَـالِكِيهَا ، فَـإِذَا هِيَ طُـرِينٌ وَعْـرٌ ، وَسَبِيلٌ صَعْبٌ ، كَبِيرَةُ الْعَقَبَاتِ (٤) ، شَدِيدَةُ الْمَشْقَاتِ ، بَعِيدَةُ الْمَسافَاتِ ، عَظِيمَةُ الأفاتِ ، كَثِيرَةُ الْعَوَائِق وَالمَوَانِع ، خَفِيَةُ المَهالِكِ<sup>(ه)</sup> وَالمَقاطِعِ ، غَـزيرَةُ الْأَعْدَاءِ وَالْقُطَّاعِ ، عَـزيزَةُ الأَشْيـاعِ وَالْأَتْباعِ ؛ وَهٰكَـذَا يَجِبُ أَنْ تَكُونَ ، لَّإِنَّهَا طَرِيقُ الْجَنَّةِ ، فَيَصِيرُ هٰذَا تَصْدِيقاً لِما قَالَهُ رسول الله ﷺ : « إنَّ الْجَنَّةَ حُفَّتْ بِالْمَكَارِهِ ، وَإِنَّ النَّارَ حُفَّتْ بِالشَّهَوَاتِ »<sup>(ا)</sup> وَقَالَ ﷺ : « أَلاَ وَإِنَّ الْجَنَّةَ حَزْنٌ بِرُبْوَةٍ ، أَلا وَإِنَّ النَّارَ سَهْلٌ بِسَهْوَةٍ (() . ثُمَّ مَعَ ذٰلِكَ كُلِّهِ فَإِنَّ الْعَبْدَ ضَعِيفٌ ، وَالزَّمَانُ صَعْبٌ ، وَأَمْرُ اللَّينِ مُتَرَاجِعٌ ، والمعين (١) قَلِيلٌ ، وَالشُّغْلُ كَثِيرٌ ، وَالْعُمْرُ قَصِيرٌ ، وَفِي الْعَمَلِ تَقْصِيرٌ ، وَالنَّاقِدُ بَصِيرٌ ، وَالْأَجَلُ /ب] قَريبٌ ، وَالسَّفَرُ بَعِيدٌ / وَالطَّاعَةُ هِيَ الزَّادُ فَلاَ بُدَّ مِنْهَا ، وَهِيَ فَائِتَةٌ فَلاَ مَرَدّ لَهَا ؛ فَمَنْ ظَفِرَ بِهَا فَقَدْ فَازَ وَسَعِدَ أَبَدَ الأبدِينَ ( وَدَهْرَ الدَّاهِرِينَ ) ، (٧) وَمَنْ فَاتَّهُ ذٰلِكَ فَتَهُ خَسِرَ مَعَ الْخَاسِرِينَ ، وَهَلَكَ مَعَ الْهَالِكِينَ ؛ فَصارَ هٰذَا

> (أ) راجع تخريج الحديث رقم ١ . (ب) راجع تخريج الحديث رقم ٢ .

٤٨

الْخَطْبُ إِذِن وَاللَّهِ مُعْضَلاً ، وَالْخَطَرُ عَظِيماً ، وَلِذَٰلِكَ عَزَّ مَنْ يَقْصِدُ هٰذَا الطَّرِيقَ وَقَلَّ كما قيل : « إذا عَظُمَ المطلوبُ قلَّ المُساعِدُ » (١) ثُمَّ عَزَّ مِنَ الْقاصِدِينَ مَنْ يَسُلُكُهُ ، ثُمَّ عَزَّ مِنَ السَّالِكِينَ مَنْ يَصِلُ إِلَى المَقْصُودِ وَيَظْفَرُ الْقاصِدِينَ مَنْ يَصِلُ إِلَى المَقْصُودِ وَيَظْفَرُ بِالْمَطْلُوبِ ، وَهُمُ الأَعِزَّةُ الَّذِينَ آصَطَفَاهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَل لِمَعْرِفَتِهِ وَمَحَبَّتِهِ ، وَسَلَّهُمْ بِقَضْلِهِ إِلَى رِضْوَانِهِ وَجَنَّتِهِ . وَسَلَدَهُمْ بِتَوْفِيقِهِ وَعِصْمَتِهِ ، ثُمَّ أَوْصَلَهُمْ بِفَضْلِهِ إلى رِضْوَانِهِ وَجَنَّتِهِ . وَعَسْمَتِهِ ، ثُمَّ أَوْصَلَهُمْ بِفَضْلِهِ إلى رِضْوَانِهِ وَجَنَّتِهِ . وَنَسْأَلُهُ ، جَلَّ ذِكْرُهُ ، أَنْ يَجْعَلَكُمْ وَإِيَّانَا مِنْ أُولِئِكَ الْفَائِزِينَ بِرَحْمَتِهِ .

نَعَمْ ، وَلَمَّا وَجَدُنَا هٰذِهِ الطَّرِيقَ عَلَى هٰذِهِ الصَّفَةِ ، نَظَرْنا فَأَمْعَنَّا النَّظَرَ في كَيفيَّةِ قَطْعِهَا ، ومَا يَحْتاجُ إِلَيْهِ الْعَبْدُ مِنَ الْأَهْبةِ والعُدَّةِ والآلةِ وَالْحِيلةِ مِنْ عِلْم وعمَل ، عَسَى أَنْ يَقْطَعُها بِحُسْنِ تَوْفيقِ اللَّهِ تَعَالَى في سَلاَمَةٍ ، وَلا يَنْقَطِعُ (٢) فِي عَقباتِها المُهْلِكةِ ، فَيَهْلِكَ معَ الهالِكِينَ ، والعياذُ باللَّهِ .

فصنفنا في قَطْع هٰذِهِ الطَّرِيقِ وسُلوكِها كُتباً كإحْيَاءِ عُلومِ الدَّينِ و (أسرار المعاملات والغاية القصوى) (٣) والقرْبةِ إلى اللَّهِ عَزَّ وجلّ (٤)، وغَيْرِ ذٰلِكَ ، واحْتَوَتْ عَلَى دَقَائِقَ مِنَ العلُومِ ، اعْتَاصَتْ عَلَى أَفْهامِ العَامَّةِ ، فَقَدَحُوا فِيهَا ، وَخَاضُوا فِيما لَمْ يُحْسِنُوهُ مِنْهَا (٤) ، فأيُّ كلامٍ أَفْصَحُ مِنْ كلامٍ رَبِّ الْعَالمينَ ، وقَدْ قَالُوا ﴿ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾ [ الفرقان : ٥ ] ، ألم تَسْمَعْ إلى قوْل ِزينِ الْعابِدِينَ عليِّ بنِ الحُسَيْنِ بْنِ عليٍّ بن أبي طالِبٍ ، رَضِيَ اللَّهُ عنهم (٥) ، حيث يقول مضمناً : [ البسيط ]

إنّي لأكتُم مِنْ عِسلْمِي جَوَاهِرَهُ كَيْ لا يَرَى الحقّ ذُو جَهْلٍ فَيَفْتَتِنا وقد تَقَدَّمَ في هُذَا أَبُو حَسَنٍ وقد تَقَدَّمَ في هُذَا أَبُو حَسَنٍ إلى الْحُسَيْنِ وَأُوضَىٰ قَبِلُهُ الحَسَنَا

<sup>(</sup>ج) هذه أسماء كتب أربعة ألفها الغزالي في هذا الموضوع .

يَا رُبُّ جَوْهَ مِ عِلْمِ لَوْ أَبُوحُ بِهِ لَقِيلَ لِي أَنْتَ مِمَّنْ يَعْبُدُ الوَثَنَا وَلاَسْتَحَلَّ رِجَالُ مُسْلِمُونَ دَمِي يَرَوْنَ أَقْبَحَ مِا يَأْتُونَهُ حَسَنَا يَرَوْنَ أَقْبَحَ مِا يَأْتُونَهُ حَسَنَا

يُسرُوْن اقْبَخ ما يَاتُونَهُ حَسنا وَآقْتَضَتِ الحالُ عِنْدَ ذَوِي الدِّينِ النَّظَرَ إلى كَافَّةٍ خَلْقِ اللَّهِ بِعَيْنِ [7/1] الرَّحْمَةِ وَتَرْكِ المُمارَاةِ ، / فابْتَهَلْتُ إلى مَنْ بِيَدِهِ الخلْقُ وَالأَمْرُ ، أَنْ يُوفَقَنِي لِتَصْنِيفِ كِتَابٍ يَقَعُ عَلَيْهِ الْإِجْماعُ ، وَيَحْصُلُ بِقرَاءَتِهِ الانتفاعُ ، فأجَابَني لِنَطْكَ الَّذِي يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعاهُ ، وأَطْلَعَني بِفَصْلهِ عَلَى أَسرَارِ ذٰلِكَ ، لِذٰلِكَ الَّذِي يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعاهُ ، وأَطْلَعَني بِفَصْلهِ عَلَى أَسرَارِ ذٰلِكَ ، وأَلْهُمنِي فِيهِ تَرْتِيباً عَجِيباً، لَمْ أَذْكُرُهُ فِي المُصنَّفَاتِ الَّتِي تَقَدَّمَتْ فِي «أسرَارِ مُعَامَلاتِ الدِّينِ » ، وهُوَ الَّذِي أَنَا لهُ وَاصِفٌ فأَقُولُ ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ : (1)

<sup>(</sup>أ) إلى هنا تنتهي افتتاحية الكتاب ، ويبدأ التقديم للكتاب والتعريف بعمل المؤلف .

### ( تقديم ) ( الهداية إلى طريق العبادة )

إِنَّ أَوَّلَ ما يَتنبّه الْعَبْدُ لِلعِبَادَةِ وَيَتَحَرُّكُ(١) لِسُلُوكِ طَرِيقِهَا بِخَطْرَةٍ سَمَادِيَّةٍ ، وَتَوْفِيقٍ خَاصِّ إِلْهِيّ ، وَهُو الْمَعْنِيُّ بِقُولِه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ [ الزّمر : ٢٣ ] وإليه أشار صاحبُ الشَّرْع ﷺ فقالَ : ﴿ إِنَّ النُّورَ إِذَا دَخَلَ الْقَلْبَ انْفُسَعَ وَاليه أشار صاحبُ الشَّرْع ﷺ فقالَ : ﴿ إِنَّ النُّورَ إِذَا دَخَلَ الْقَلْبَ انْفُسَعَ وَالْسُرَحَ ، فَقِيلَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ هَلْ لِذَٰلِكَ مِنْ عَلَامَةٍ يُعْرَفُ بِهَا ؟ فقالَ : نعم ، التَّجَافِي عَنْ دَارِ الْغُرُورِ ، وَالْإِنَابَةُ إِلَى دَارِ الْخُلُودِ ، وَالْإَسْتِعْدَادُ لِلْمَوْتِ عَنْ دَارِ الْخُلُودِ ، وَالْإَسْتِعْدَادُ لِلْمَوْتِ قَبْلَ نُزُولِ الموْتِ » (ب) .

فإذَا خُطِرَ بِقَلْبِ الْعَبْدِ أَوَّلَ كلَّ شَيْءٍ أَنِّي أَجِدُني مُنعَماً بضرُوبِ مِنَ النعَمِ ، كالحياةِ والقُدْرةِ وَالْعَقْلِ وَالنَّطْقِ وسائرِ المَعانِي الشَّرِيفَةِ وَاللَّذَاتِ ، وَمَا يَنصرِفُ عَنِّي مِنْ ضُرُوبِ الْمَضَارِّ والآفاتِ ، وَإِنَّ لَهَذِهِ ( النَّعَمِ ) (٢) مُنْهِما يُطالِبُني بِشُكْرِهِ وَجِدْمَتِهِ ، فَإِنْ أَغْفَلْتُ ذَٰلِكَ فَيُزِيلُ عَنِي نَعْمَتُهُ ، وَيَدْيقُنِي بَأْسَهُ وَنِقْمَتُهُ ، وَقَدْ بَعَثَ إِلَيَّ رَسُولًا أَيَّدَهُ بالمُعْجِزَاتِ الخارِقَةِ وَيُدِيقُنِي بَأْسَهُ وَنِقْمَتُهُ ، وَقَدْ بَعَثَ إِلَيَّ رَسُولًا أَيَّدَهُ بالمُعْجِزَاتِ الخارِقَةِ للعَادَاتِ الخارِجَةِ عَنْ مَقْدُورِ الْبشرِ ، وَأَخْبَرَنِي أَنَّ لِي رَبِّا جَلَّ ذِكْرُهُ قادِراً عَلَى أَنْ لِي رَبِّا جَلَّ ذِكْرُهُ قادِراً عَلَى أَنْ يُعاقِبَ إِنْ

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٣.

عَصَيْتُهُ ، وَيُثِيبَ إِنْ أَطَعْتُهُ ، عَالِماً بِأَسرَارِي وما يَخْتَلَجُ فِي أَفْكَارِي ، وَقَـدْ وَعَدَ وَأَوْعَدَ ، وَأَمَرَ بِالْتِرَامِ قَوَانِينِ الشَّرْعِ ، فَيقَعُ فِي قَلْبِهِ أَنَّهُ ممكِنٌ ، إِذْ لاَ اسْتِحَالَةَ لِذَٰلِكَ فِي العَقْلِ ، بأَوَّلِ الْبَدِيهةِ ، فَيَخَافُ عَلَى نَفْسِهِ عِنْدَ ذَٰلِكَ الْبَدِيهةِ ، فَيَخَافُ عَلَى نَفْسِهِ عِنْدَ ذَٰلِكَ وَيَفْزَعُ .

فَهَذَا خاطِرُ الْفَزِعِ الَّذِي يُنَبَّهُ الْعَبْدَ وَيُلْزِمُهُ الْحُجَّةَ ، وَيقطْعُ عَنْهُ الْمَعْذِرَةَ ، وَيُوْ لَلَ النَّظَرِ وَالْاسْتِدْلَال ، فَيَهْتَاجُ (١) الْعَبْدُ عِنْدَ ذَٰلِك ، وَيَهْلَقُ وَيَنْظُرُ فِي طَرِيقِ النَّظَرِ بِعَقْلِهِ مِ وَحُصُول الْأَمَانِ لَهُ مِمَّا وَقَعَ بِقَلْبِه / ، أَوْ سَمِعَ ( نِأَذُنِه ) (٢) ، فَلَمْ يَجِدْ فِيهِ سَبِيلًا سِوَى النَّظَر بِعَقْلِهِ فِي الدَّلَائِل ، وَالاسْتِدْلَال بِالصَّنْعَةِ عَلَى الصَّانِع ، لِيَحصل لَهُ العِلْمُ وَالْيَقِين (٣) بِمَا هُوَ الْغِيب ، وَيَعَلَمَ أَنَّ لَهُ رَبًّا كَلَّهَ وَأَمَرَهُ وَنَهَاهُ .

فَهَذِهِ (\*) أَوَّلُ عَقَبَةٍ اسْتَقْبَلَتْهُ في طَرِيقِ العِبَادَةِ ، وَهِيَ عَقَبَةُ الْعِلْمِ وَالْمَعْرِفَةِ ، لِيَكُونَ مِنَ الأَمْرِ عَلَى بَصِيرَةٍ ، فَيَأْخُذَ في قَطْعِهَا مِنْ غَيْرِ بُدِ (\*) ، يَحْسُنِ النَّظَرِ في الدَّلَاثِيلِ ، وَوُقُورِ التَّامُّلِ وَالتَّعلَّم ، وَالسُّوَالِ مِنْ عُلَماءِ الاَّخِرَةِ النَّغَلِ في الدَّلَاثِيلِ ، وَوُقُورِ التَّامُّلِ وَالتَّعلَّم ، وَالسُّوَالِ مِنْ عُلَماءِ الاَخِرَةِ الدَّينَ هم أَدِلاَءُ الطَّرِيقِ، وسُرُجُ الأَمَّةِ، وَقَادَةُ الأَيْمَةِ، والإسْتِفَادَةِ مِنْهُمْ ، وَآسْتِهْدَاءِ الدُّعَاءِ الصَّالِحِ مِنهُمْ ، لِلتَّوْفِيقِ وَالإَعانَةِ إلى أَنْ يَقْطَعَهَا بِتَوْفِيقِ اللَّهِ سُبْحَانَةُ ، فَيَحْصُلَ لَهُ العِلْمُ وَالْيَقِينِ بِالْغَيْبِ (١) ، وهُو أَنَّ لَهُ إلٰها وَاحِداً لاَ شريكَ لهُ ، هُو الَّذِي خَلَقَهُ وَأَنْعَمَ عَلَيْهِ بِكُلِّ هٰ فِي النَّعَمِ ، وأَنَّهُ وَاحِداً لاَ شريكَ لهُ ، هُو الَّذِي خَلَقَهُ وَأَنْعَمَ عَلَيْهِ بِكُلِّ هٰ فِي النَّعَمِ ، وأَنَّهُ لِشُكْرِهِ ، وأَمَرَهُ بِخِدْمَتِهِ وطَاعَتِهِ ، بِظَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ ، وحَذَّرَهُ الْكُفْرَ وضُرُوبَ المَعاصِي ، وحكَمَ لهُ بالنَّوَابِ الخَالِد إِنْ أَطَاعَهُ ، وبالعِقَابِ الخَلْد إِنْ عَصَاهُ وَتَولَّى عَنْهُ . فَعِنْدَ ذٰلِكَ تَبَعَثُهُ (٧) هٰذِهِ المَعْرِفَةُ وَالْيَقِينُ بالغَيْبِ عَلَى الْعَلِد إِنْ عَصَاهُ وَتَولَّى عَنْهُ . فَعِنْدَ ذٰلِكَ تَبَعَثُهُ (٧) هٰذِهِ المَعْرِفَةُ وَالْيَقِينُ بالغَيْبِ المَعْرِفَةُ وَالْيَقِينُ بالغَيْبِ عَلَى الْعَبْدِ بِظَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ . فَعِنْدَ ذٰلِكَ تَبْعَثُهُ لاَ يَدْرِي كَيْفَ يَعْبَدُهُ وَمَاذَا يَلْزَمُهُ مَن وَمَاذَا يَلْزَمُهُ مِن وبالعِقَالِي ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَعَرَفَةً بِاللّهِ ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَعَالَى ، وَمَاذَا يَلْزَمُهُ مَن اللّهِ المَعْرِقَةِ بِاللّهِ ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ،

[٣/ب]

عقبات طريق العبادة ( جَهدَ حَتَّى يَتعلَّمَ )(١) مَا يَلْزَمُهُ مِنَ الْفَرَائِضِ الشَّرْعِيةِ ظَاهِراً وَبَاطِناً .

عقبة التوبة

فلما ٱسْتَكْمَلَ الْعِلْمَ وَالمَعْرِفَةَ بِالْفَرَائِضِ ، انْبَعَثَ لِيَأْخُذَ في الْعِبَادَةِ ، وَيَشْتَغِلُ بِهِا ؛ فَنَظَرَ فَإِذَا هُـوَ صَاحِبُ جِنَايَاتٍ وَذُنُـوبٍ ، وَهُـذَا حَالُ الْأَكْثَر مِنَ النَّاسِ ؟ فَيَقُولُ : كَيْفَ أَقْبِلُ عَلَى الْعِبَادَةِ وَأَنَا مُصِرٌّ عَلَى المَعْصِيةِ مُتَلَطِّخٌ بِها؟ فَيَجِبُ: (عَلَيَّ)(٢) أَوَّلاً أَنْ أَتُوبَ إِلَيْهِ، لِيَغْفِرَ لِي ذُنُوبِي، وَيُخَلِّصَنِي مِنْ أَسْرِهَا ، وَاتَّطَهَّرَ مِنْ أَقْذَارِها ، فَأَصْلُحَ لِلْخِدْمَةِ وَبِسَاطِ الْقُرْبَةِ ، فَتَسْتَقْبِلُهُ هٰهُنَا : عَقَبَةُ التَّوْبَةِ ، فَيَحْتَاجُ لا مَحَالَةَ إِلَى قَطْعِهَا ، لِيَصِلَ إِلَى مَا هُوَ المَقْصُودُ مِنهَا ، فَأَخَذَ فِي ذُلِكَ بِإِقَامَةِ / التَّوْبَةِ(٣) في [١/٤] حُقُوقها وَشَرَائِطِها إِلَى أَنْ قَطَعَهَا .

عقبة العوائق

فَلَمَّا حَصَلتْ لَهُ التَّوْبَةُ الصَّادِقَةُ ، وَفَرَّغَ مِن قَطْعَ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ ، حَنَّ إِلَى الْعِبادَةِ ، لِيَأْخُذَ فِيها ، فَنَظَرَ فَإِذَا حَوْلَهُ عَوَائِقُ مُحْدِقَةٌ بهِ ، كُلُّ وَاحِدةٍ مِنْها تَعُوقُهُ عَمَّا قَصَدَ مِنَ الْعِبادَةِ بِضَرَّبِ مِنَ التَّعْـويقِ ، فَتَأَمَّـلَ فَإِذَا هِيَ أَرْبَـع : الدُّنيا وَاكْنَلُقُ وَالشَّيْطَانُ وَالنَّفْسُ ، فَاحْتاجَ لا مَحَالَةً إِلَى دَفْع هٰذِهِ الْعَوَائِقِ وَإِزَاحَتِهَا عَنْهُ ، وَإِلَّا فَلَا يَتَأَتَّى لَهُ أمره مِنَ الْعِبادَةِ ؛ فَاسْتَقْبَلْتُهُ هٰهُنا : عَقَبـةُ الْعَوَائِق ، فَيَحْتاجُ إِلَى قَطْعِهَا بأَرْبَعَةِ أُمُورِ : التَّجَرُّدِ عَنِ الدُّنْيَا، وَالتَّفَرُّدِ عَنِ ٱلْخَلْق ، وَالمُحَارَبَةِ مَعَ الشَّيْطَانِ ومضادة النَّفْس (٤) .

فَأَمَّا النَّفْسُ فَأَشَدُّهَا ، إِذْ لَا يُمْكِنُهُ التَّجَرُّد عَنْهَا وَلَا أَنْ يَقْهَرَهَا بِمَرَّةٍ وَيَقْمَعَهَا ( بالكلّية )(°) كالشَّيْطَانِ ؛ إِذْ هِيَ المَطِيَّةُ وَالآلةُ ، وَلَا مَطْمَعَ أَيْضًا في مُوَافَقَتِهَا عَلَى مَا يَقْصِدُهُ الْعَبْدُ مِنَ الْعِبَادَةِ وَالْإِقَّبَالِ عَلَيْهَا ، إِذْ هِيَ مَجْبُولَةً عَلَى ضِدِّ الْخَيْرِ كَالهوى وَاتِّبَاعِهَا لَه، فَاحْتَاجَ إِذاً إِلَى أَنْ يُلْجِمَهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى ، لِتَبْقَى لَهُ فَللا تَنْقَطِعَ ، وَتَنْقَادَ لَهُ فَلا تَطْغَى ، فَيَسْتَعْمِلُها في المَصَالِحِ وَالمَرَاشِدِ، وَيَمْنَعُها عن المَهَالِكِ وَالمَفَاسِدِ، فَيَأْخُذُ إِذا في قَطْعِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ ، وَيَسْتَعِينُ بِاللَّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ عَلَى ذٰلِكَ .

العواري

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ قَطْعِهَا ، رَجَعَ إِلَى قَصْدِ الْعِبَادُةِ ، فَإِذَا عَوَارِضُ تَعْتَرِضُهُ ، فَتَشْغَلُهُ عَنِ الْإِقْبَالِ عَلَى مَقْصُودِهِ مِنَ الْعِبَادَةِ ، وَتَصُدُّهُ عَنِ التَّفَرُّغ لِذُلِكَ كَمَا يَنْبَغِي ؛ فَتَأَمَّلَ فَإِذَا هِيَ أَرْبَعَةٌ :

(الأول): الرَّزْقُ تَطَالِبُهُ النَّفْسُ بِهِ وَتَقُولُ: لاَ بُدَّ لِي مِنْ رِزْقٍ وَقِوام ، وَقَدْ تَجَرَّدْتُ من الدُّنْيا ، وَتَفَرَّدْتُ أَيْضاً عَنِ الْخَلْقِ ، فَمِنْ أَيْنَ يَكُونُ قِـوَامِي وَرِزْقِي ؟.

( وَالنَّانِي ) : الأَخْطَارُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ تَخَافُهُ أَوْ تَرْجُوهُ أَوْ تُرِيدُهُ أَوْ تَرْجُوهُ أَوْ تُريدُهُ أَوْ تَكْرَهُهُ ، وَلاَ تَدْرِي صَلاَحَهُ في ذلك أَوْ فَسَادَهُ ، فإنَّ عَوَاقِبَ الأُمُورِ مُبْهَمَةٌ ، فَيَشْتَغِلُ قَلْبُهُ بها ، فَإِنَّهُ رُبَّما يَقَعَ فِي فَسَادٍ أَوْ مَهْلَكَةٍ .

( وَالنَّالِثُ ) : الشَّدَائِدُ وَالمَصَائِبُ ، تُنْصَبُ عَلَيْهِ مِنْ كُلِّ جَانِبِ ، لَا سِيَّمَا وَقَدِ آنْتَصَبَ لِمُخَالَفَةِ الْخَلْقِ وَمُحَارَبَةِ الشَّيْطَانِ وَمُضَادَةِ النَّفْسِ ، سِيَّمَا وَقَدِ آنْتَصَبَ لِمُخَالَفَةِ الْخَلْقِ وَمُحَارَبَةِ الشَّيْطَانِ وَمُضَادَةِ النَّفْسِ ، /بَ فَكُمْ / مِنْ غُصَّةٍ يَتَجَرَّعُهَا، وَ(١) كَمْ ( مِنْ )(١) شِدَّةٍ تَسْتَقْبِلُهُ ، وَكَمْ ( مِنْ )(١) مُصِيبةٍ تَتَلَقَّاهُ ؟ .

( وَالرَّابِعُ ) : أَنْوَاعُ الْقَضَاءِ مِنَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، بِالْحُلْوِ وَالمُرِّ ، 
تَرِدُ عَلَيْهِ حَالًا فَحَالًا ، وَالنَّفْسُ تُسَارِعُ إِلَى السَّخْطِ ، وَتُبَادِرُ إِلَى الْفِتْنَةِ ، 
فَاسْتَقْبَلَتْهُ هُهُنَا عَقَبَةُ الْعَوَارِضِ الأَرْبَعَةِ ، فَاحْتَاجَ إِلَى قَطْعِهَا بِأَرْبَعَةِ أَشْيَاء : 
التَّوكُل عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهَ في مَوْضِعِ الرِّزْقِ ، وَالتَّفُويضِ إلى الله في 
مَوَاضِعِ الْخَطْرِ، وَالصَّبْرِ عِنْدَ نُزُولِ الشَّدَائِدِ، وَالرِّضَا عِنْدَ نُزُولِ الْقَضَاءِ . 
مَوَاضِعِ الْخَطْرِ، وَالصَّبْرِ عِنْدَ نُزُولِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَسدِيدِهِ وَحُسْنِ تَأْيدِهِ (٢) . 
فَأَخَذَ فِي قَطْعِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَسدِيدِهِ وَحُسْنِ تَأْيدِهِ (٢) .

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ قَطْعِهَا وَعَادَ إِلَى قَصْدِ الْعِبَادَةِ ، نَظَرَ فَإِذَا النَّفْسُ فَاتِـرَةً (ضَعِيفَةٌ) (٢٠ كَسْلَى ، لا تَنْشَطُ وَلا تَنْبَعِثُ لِخَيْرِ كَمَا يَحِقُ وَيَنْبَغِي ، وَإِنَّمَا مَيْلُهَا أَبَداً إِلَى شَـرٌ وَفُضُـولٍ وَبَلِيَّةٍ

عقبةالبواعث

وَجَهَالَةٍ ، فَاحْتاجَ مَعَهَا هُهُنا إِلَى سَائِق يَسُوقُهَا إِلَى الْخَيْرِ وَالطَّاعَةِ ، وَيُسْشِطُهَا فيه (١) ، وَزَاجِرٌ يَزْجُرُهَا عَن الشَّرِّ وَالمَعْصِيَةِ ، وَيْفَتُّرُهَا عَنْهُ وَهُمَا الرَّجَاءُ وَالْخَوْفُ ؛ فَالرَّجاءُ فِي عَظِيمٍ ثَوَابِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَحُسْنِ مَا وَعَدَ مِنْ أَنْوَاعِ الْكَرَامَةِ ، وَتَذَكُّر ذٰلِكَ ، سَائِقُ يَسُوقُهَا فَيَبْعَثُهَا عَلَى الطَّاعَةِ ، ويُحَرِّكُها لِذُلِكَ وَيُنَشِّطُهَا ، وَالْحَوْفُ مِنْ أَلِيمَ عِقَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَصُعُوبَةٍ مَا أَوْعَدَ مِنْ أَنْوَاعِ الْعُقُوبَةِ وَالإِهَانَةِ هنا زَاجِرٌ يَزْجُرُهَا عَنِ المَعْصِيَةِ، وَيُجَنِّبُهَا وَيَفْتُرُهَا عَنْ ذٰلِكَ. فَهٰذِهِ عَقَبَةُ الْبَوَاعِثِ اسْتَقْبَلْتُهُ هٰهُنَا، فَاحْتَاجَ إِلَى قَطْعِهَا بِهٰذَيْن الْمَذْكُورَيْنِ(٢)، فَأَخَذَ فِيها بِحُسْنِ تَوْفِيقِ اللَّهِ عَزَّ وجَلَّ، فَقَطَعَهَا.

فَلَمَّا فَرغَ مِنْها ، رَجَعَ إِلَى الْإِقْبَالِ عَلَى الْعِبَادَةِ ، فَلَمْ يَرَ عَاثِقاً وَلَا عقبة القوادح شَاغِلًا ، وَوَجَدَ بَاعِثاً وَدَاعِياً ؛ فَنشِطَ في الْعِبَادَةِ فَأَقَامَهَا ، وَعَانَقَهَا بِتَمَام الشُّوق وَالرُّغْبِةِ فَأَدَامَهَا ، فَنَظَرَ فَإِذَا تَبْدُو لِهِذِهِ الْعِبَادَةِ الَّتِي آحْتَمَلَ فِيهَا كُلَّ ذٰلِكَ آفَتَانِ عَظِيمَتَانِ وَهُمَا الرِّيَاءُ وَالْعُجْبُ ، تَارَةً يُرَاثِي بِطَاعَتِهِ النَّاسَ فَيُفْسِدُهَا ، / وَأَخْرَى يَمْتَنِعُ عَنْ ذٰلِكَ وَيَلُومُ نَفْسَهُ ، فَيَعْجَبُ بِنَفْسِهِ فَيُحْبِطُ [٥/أ] الْعِبَادَةَ عَلَيْهِ وَيُتْلِفُهَا. فَاسْتَقْبَلَتْهُ هٰهُنَا عَقْبُهُ الْقُوادِحِ ، فَـاحتاجَ إِلَى قَـطْعِها بِالإِخْلَاصِ وَذِكْرِ المِنَّةِ وَنَحْوِهَا، لِيَسْلَمَ لَهُ مَا يَعْمَلُ مِنْ خَيْرٍ ؛ فَأَخَذَ فِي قَطْعِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ بِإِذْنِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، بِجِدٍّ وَاحْتِيَاطٍ ، وَتَيَقَّظٍ بحُسْن

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ هَذَا كُلِّه ، خَصَلَتْ لَهُ الْعِبَادَةُ كَمَا يَحِقُّ وَيَنْبَغِي ، عقبة الحمد والشكر وَسَلِمَتْ مِنْ كُلِّ آفَةٍ ؛ وَلٰكِنَّهُ نَظَرَ ، فَإِذَا هُوَ غَرِيقٌ في بُحُورِ مِنَنِ اللَّهِ تَعالَى ُوَأَيَادِيهِ، مِنْ كَثْرَةِ مَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِهِ مِنْ إِمْدَادِ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ، وَأَنْوَاعِ التَّأْبِيدِ وَالْحِرَاسَةِ ، وَخَافَ أَنْ يَكُونَ مِنْهُ إِغْفَالُ لِلشُّكْرِ ، فَيَقَعُ في الْكُفْرَانِ ، فَيْنْحَطُّ عَنْ تِلْكَ المرْتَبَةِ ٱلرَّفِيعَةِ ، الَّتِي هِيَ مَرْتَبَةُ الْخَـدَمِ (٣) الْخَالِصِينَ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَتَزُولُ عَنْهُ تِلْكَ النَّعَمُ الْكَريمَةُ مِنْ ضُرُوبِ أَلْطَافِ اللَّهِ تَعَالَى

عِصْمَةِ الْجَبَّارِ وَتَأْيِيدِهِ.

وَحُسْنِ نَظَرِهِ إِلَيْهِ ، فَاسْتَقْبَلَتْهُ لِمُهُنا عَقبَةُ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ فَأَخَذَ فِي قَطْعِهَا بِما أَمْكَنَهُ مِنْ كَثْرَةِ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ عَلَى كَثِيرِ نِعَمَهِ .

ثمرة العبادة

فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ ( قَطْع ) (١) هٰذِهِ الْعَقَبَةِ وَنَزَلَ (٢) ، فَإِذَا هُوَ بِمَقْصُودِهِ وَمُبْتَغَاهُ بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَلَمْ يَسِرْ إِلَّا قَلِيلًا حَتَّى وَقَعَ في سَهْلِ الْفَضْلِ وَصَحْرَاء الشُّوق وَعَرَصَاتِ المَحَبَّةِ .

ثُمَّ يَقَعُ في رِيَاضِ الرِّضُوَانِ ، وَبَسَاتِينِ الْأَنْسِ إِلَى بِسَاطِ الإِنْبِسَاطِ ، وَمَوْتَبَةِ التَّقرِيبِ ، وَمَجْلِس ِ المُنَاجَاةِ ، وَنَيْل ِ الْخِلَع ِ وَالْكَرَامَاتِ ، فَهُوَ يَتَنَعَّمُ في هٰذِهِ الْحَالَاتِ (٣) ، وَيَتَقَلَّبُ في طِيبِهَا أَيَّامَ بَقَائِهِ وَبَقِيَّةَ عُمْرهِ ، بِشَخْص في الدُّنْيَا وَقَلْبِ في الْعُقْبَى ، يَنْتَظِرُ الْمَزيدَ<sup>(٤)</sup> يَـوْمـاً فَيَـوْمـاً ، وَسَـاعَـة فَسَاعة (٥) ، حَتَّى يَمَلُّ الْخَلْقَ كُلُّهُمْ ، وَيَسْتَقْذِرَ الدُّنْيَا وَيَحِنَّ إِلَى الْمَوتِ . وَاسْتَكْمَلَ الشُّوقَ إِلَى المَلَإِ الْأَعْلَى ، فَإِذَا هُوَ برُسُلَ رَبِّ الْعَالَمِينَ إِلَيْهِ ، يَرِدُونَ عَلَيْهِ ، بِالرَّوْحِ وَالرَّيْحَانِ ، بِالْبُشْرَى وَالرِّضْوَانِ ، مِنْ عِنْدِ رَبِّ رَاض غَيْرِ غَضْبانَ ، فَيَنْقُلُونَهُ في طِيَبةِ النَّفْسِ وَتَمامِ الْبشْرِ وَالْأَنْسِ ، مِّنْ لهـذِهِ [٥/ب] الدَّارِ الْفَانِيَةِ الْمُفْتِنَةِ ، إِلَى الْحضْرَةِ الْإِلْهِيَّةِ ، وَمُسْتَقَرَّ رِيَاضِ الْجَنَّةِ / فَيَرَى لِنَفْسِهِ الضَّعِيفَةِ الْفَقِيرَةِ ، نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً (٦) ، وَيَلْقَى هُناكَ مِنْ سَيِّدِهِ الرَّحِيمِ المُفْضِلِ الْكَريمِ ، جَلَّ ذِكْرُهُ مِنَ اللَّطْفِ وَالْعَطْفِ ، وَالتَّرْحِيبِ وَالتَّقْرِيبِ ، وَالإِنْعَامِ وَالإِكْرَامِ ، مَا لاَ يُجِيطُ بِهِ وَصْفُ الْوَاصِفِينَ ، وَلاَ نَعْتُ النَّاعِتِينِ ؛ فَهُوَ كُلَّ يَوْمِ فِي زِيَادَةٍ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ ، فَيَا لَهَا مِنْ سَعَادَةٍ عَظِيمَةٍ، وَيَا لَهَا مِنْ دَوْلَةٍ عَالِيَةٍ، وَيَا لَهُ مِنْ عَبْدِ مَسْعُودٍ، وَامْرىءٍ مَغْبُوطٍ وَشَأْنِ مَحْمُودٍ ، فَطُوبَى لَهُ وَحُسْنُ مَآبِ ، نَسْأَلُ اللَّهَ الْبَرُّ الرَّحِيمَ سُبْحَانَهُ ، أَنْ يَمُنَّ عَلَيْنَا وَعَلَيْكُمْ بِهٰذِهِ النَّعْمَةِ الْعَظِّيمَةِ وَالمِنَّةِ الْجَسِيمَةِ ، وَمَا ذٰلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ ، وَأَنْ لَا يَجْعَلَنا مِنَ الَّذِينَ لَا نَصِيبَ لَهُمْ في هٰذَا الْأَمْرِ إِلا وَصْفٌ وَسَمَاعٌ وَتَمَنِّ بِلاَ انْتِفاعِ ، وَأَنْ لاَ يَجْعَلَ مَا تَعَلَّمْنَا مِنَ الْعِلْمِ حُجَّةً عَلَيْنَا يَوْمَ

الْقِيامَةِ ، وَأَنْ يُوَفِّقَنا جَمِيعاً لِلْعَمَلِ بِلْلِكَ وَالْقِيامِ بِهِ كَما يُحِبُّ وَيَرْضَى ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ وَأَكْرَمُ الأَكْرَمِينَ . (وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلِّمَ وَشَرَّفَ وَكَرَّمَ ) (١) . فَهٰذَا هُوَ التَّرْتِيبُ الَّذِي أَلْهَمَنِي مَوْلاَيَ فِي طَرِيقِ الْعِبَادَةِ .

خُطَّة الكتاب

وَاعْلَمَ الآن ، أَنَّ الْحَاصِلَ مِنَ الْجُمْلَةِ سَبْعُ عَقَبَاتٍ : الْأُولَى عَقَبَةُ الْعِلْمِ ، الشَّانِيَةُ عَقَبَةُ التَّوْبَةِ ، الشَّالِثَةُ عَقَبَةُ الْعَوَائِقِ ، الرَّابِعَةُ عَقَبَةُ الْعَوَارِضِ ، الْخَامِسةُ (٢) عَقَبَةُ الْبَوَاعِثِ ، السَّادِسَةُ عَقَبَةُ الْقَوَادِحِ ، السَّابِعَةُ الْعَوَارِضِ ، الْخَامِسةُ (٢) عَقَبَةُ الْبَوَاعِثِ ، السَّادِسَةُ عَقَبَةُ الْقَوَادِحِ ، السَّابِعَةُ عَقْبَةُ الْحَوْدِ مَ ، السَّادِسَةُ عَقَبَةُ الْقَوَادِحِ ، السَّابِعَةُ عَقْبَةُ الْحَوْدِ مَ ، السَّادِسَةُ عَقَبَةُ الْعَابِدِينَ إِلَى جَنَّةِ رَبِ عَقْبَةُ الْحَمْدِ وَالشَّكْرِ ، وَبِتَمَامِهَا يَتِمُّ كِتَابُ مِنْهَاجُ الْعَابِدِينَ إِلَى جَنَّةِ رَبِ العالمين .

وَنَحْنُ الآنَ نَتَبَّعُ هٰذِهِ الْعَقَباتِ ، بِشَرْحِ مُوجَزِ اللَّفْظِ ، مُشْتَمَلِ عَلَى النَّكَتِ الْمَقْصُودَةِ مِنْ هٰذَا الشَّأْنِ كُلِّ مِنْهَا فِي بَابِ مَفْرَدٍ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

وَاللَّهُ شَبْحَانَهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالتَّسْدِيدِ بِمَنَّهِ ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللّهِ الْعَلِي الْعَظِيمِ .

# العقبةُ الأُولى وَهِيَ عَقَبةُ الْعِلم

أَقُولُ وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ :

يَا طَالِبَ الْخَلَاصِ وَالْعِبَادَةِ عَلَيْكَ أُوَّلًا ، وَقَقَكَ اللَّهُ ، بِالْعِلْمَ فَإِنَّهُ الْقَطْبُ وَعَلَيْهِ الْمَدَارُ .

وَاعْلَمْ أَنَّ الْعِلْمِ وَالْعِبَادَةَ جَوْهَرَانِ لِأَجْلِهِمَا كَانَ كُلُّ مَا تَرَى وَتَسْمَعُ مِنْ تَصْنِيفِ المُصَنَّفِينَ وَتَعْلِيمِ المُعَلِّمِينَ/ وَوَعْظِ الوَاعِظِينَ وَنَظْرِ النَّاظِرِينَ؛ بَلْ [1/1] لَإَجْلِهِمَا أُنْزِلَتِ الْكُتُبُ وَأُرْسِلَتِ الرَّسُلُ، بَلْ لِأَجْلِهِمَا خُلِقَتِ السَّمْوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَا فِيهِما مِنَ الْخَلْقِ. فَتَأَمَّلْ آيَتَيْنِ في كِتَابِ اللَّهِ عَزِّ وَجَلً :

إِحْدَاهُمَا: قَوْلُهُ تَعِالَى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ شُمُواتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ، يَتَنَزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ [ الطلاق: ١٢] وَكَفَى بِهٰذِهِ الآيَةِ دَلِيلًا عَلَى شَرَفِ الْعِلْم ، لا سِيَّمَا عِلْمَ التَّوْحِيدِ .

والآيةُ النَّانِيَةُ قَوْلُهُ جَلَّ مِنْ قَائِلِ : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [ الذاريات : ٥٦ ] . وَكَفَى بِهٰذِهِ الآيَةِ دَلِيلاً عَلَى شَرَفِ الْعِبَادَةِ وَلُيلاً عَلَى شَرَفِ الْعِبَادَةِ وَلُؤُومِ الإِقْبَالِ عَلَيْهَا ، فَأَعْظِمْ بِأَمْرَيْنِ هُمَا الْمَقْصُودُ مِنْ خَلْقِ الدَّارَيْنِ ، وَلَا يَتْعَبُ إِلَّا لَهُمَا ، وَلَا يَنْظُرَ إِلَّا فِيهِمَا . وَلَا يَتْعَبُ إِلاَّ لَهُما ، وَلَا يَتْعَبُ إِلاَّ لَهُما ، وَلَا يَنْظُرَ إِلاَّ فِيهِمَا .

فَاعْلَمْ أَنَّ مَا سِوَاهُمَا مِنَ الْأُمُورِ بَاطِلٌ لَا خَيْرَ فِيهِ ، وَلَغْوُ لَا حَاصِلٌ لَهُ .

فَإِذَا عَلِمْتَ ذَٰلِكَ فَاعْلَمْ أَنَّ الْعِلْمِ أَشْرَفُ الْجَوْهَرَيْنِ وَأَفْضَلُهُمَا ، وَلِذَٰلِكَ قَالَ النَّبِيُ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى (أَدْنَى رَجُلِ مِنْ)(١) أُمَّتِي»(أ). وَقَالَ عَلَى: «نَظْرَةٌ إِلَى الْعَالِمِ أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ عِبَادَةِ سَنَةٍ صِيَامِهَا وَقِيَامِهَا »(ب). وَقَالَ عَلَيْ : «أَلاَ أَدُلُّكُمْ عَلَى أَشْرَفِ أَهْلِ سَنَةٍ صِيَامِهَا وَقِيَامِهَا »(ب). وَقَالَ عَلَيْ : «أَلا أَدُلُّكُمْ عَلَى أَشْرَفِ أَهْلِ الْجَنَّةِ ؟ قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : هُمْ عُلَماءُ أُمَّتِي »(٢).

العلم شجرة والعبادة ثمرتها

فَبَانَ لَكَ أَنَّ الْعِلْمَ أَشْرَفُ جَوْهَراً مِنَ الْعِبَادَةِ ، وَلَّكِنْ لاَ بُدَّ لِلْعَبْدِ مِنَ الْعِبَادَةِ مَعَ الْعِلْمِ ، وَإِلاَّ كَانَ عِلْمُه هَبَاءً مَنْتُوراً . فَإِنَّ الْعِلْمَ بِمَنْزِلَةِ الْعِبَادَةَ بِمَنْزِلَةِ ثَمَرَةٍ مِنْ ثَمَرَاتِها ؛ فالشرَفُ لِلشَّجَرَةِ إِذْ هِيَ الشَّجَرَةِ ، وَالْعِبَادَةَ بِمَنْزِلَةِ ثَمَرَةٍ مِنْ ثَمَرَاتِها ؛ فالشرَفُ لِلشَّجَرةِ إِذْ هِيَ الأَصْلُ (٢) ، وَلَكِنَّ الإِنْتِفَاعُ إِنَّما يَحْصُلُ بِثَمَرَتِها . فإذاً لاَ بدّ مِنَ العِبَادَةِ لِيسْلَمَ شَرَفُ الْعِلْم (٣) ، وَلاَ بُدَّ لِلْعَبْدِ أَنْ يَكُونَ لَهُ مِنْ كِلاَ الْأَمْرَيْنِ حَظَّ لِيسْلَمَ شَرَفُ الْعِلْم (اللهُ عَلْم طَلَباً لاَ يَضُرُ بالْعِلْم (اللهُ عَلَم طَلَباً لاَ يَضُرُ بالْعِلْم (الله عَلَم طَلَباً لاَ يَضُرُ بالْعِلْم (الله عَلَم طَلَباً لاَ يَضُرُ بالْعِلْم (الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم (الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلْم الله عَلَم الله عَلْم (الله عَلَم الله عَلْم الله عَلْم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلْم الله عَلْم الله الله عَلْم الله عَلْم الله المَعْلَم (الله عَلْم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلْمُ وَالْمُ الله الْعَبَادَةِ ، وَاطْلُبُوا هٰذِهِ الْعِبَادَةَ طَلَم الله عَلْم الله عَلَم الله الشَّوْلُ الله عَلْم الله عَلَم الله المَا الله المِنْ العَلْم (الله عَلْمَ الله المَا الله المَا المَالِم الله المَا الله المَا الله المَالِم الله المَا الله المُعْلَم (الله المُعْلَم الله المُعْلَم الله المُعْلِم الله المُعْمِ الله المِنْ المُعْلَم الله المُعْلَم الله المَا المُعْلَم الله المُعْلَم الله المُعْلَم الله المُعْلِم المِنْ المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المِنْ المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم الله المُعْلِم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المِنْ المُعْلِم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلِم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المُعْلِم المِنْ المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلَم المُعْلِم المُعْلَمُ المُعْلَم المُعْلَم المُعْلَم المِعْلَم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْلِم المُعْل

وَلَمَّا اسْتَقَرَّ أَنَّهُ لَا بُدَّ لِلْعَبْدِ مِنْهُمَا جَمِيعاً ، فَالْعِلْمُ أَوْلَى بِالتَّقْدِيمِ لَا الْأَصْلُ وَالدَّلِيلُ / وَلِلذَٰلِكَ قَالَ ﷺ : « الْعِلْمُ إِمَامُ الْعَمَلِ وَالْعَمَلُ تَابِعُهُ »(د) .

وَإِنَّمَا صَارَ الْعِلْمُ أَصْلاً مَتْبُوعاً ، يَلْزَمُكَ تَقْدِيمُهُ عَلَى الْعِبَادَةِ لِأَمْرَيْنِ : أَحَدُهُمَا : لِتَحْصُلَ لَكَ الْعِبَادَةُ وَتَسْلَمَ ، فَإِنَّكَ أُوَّلاً يَجِبُ عَلَيْكَ أَنْ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٥ .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٦.

<sup>(</sup>د) راجع تخريج الحديث رقم ٧.

تَعْرِفَ الْمَعْبُودَ ثُمَّ تَعْبُدَهُ ، وَكَيْفَ تَعْبُدُ مَنْ لَا تَعْرِفُهُ بِأَسْمَائِهِ وَصِفات ذَاتِهِ ، وَمَا يَجِبُ لَهُ وَمَا يَسْتَحِيلُ فِي نَعْتِهِ (١) ، فَرُبَّمَا تَعْتَقِدُ فِيهِ وَفِي صِفَاتِهِ شَيْئًا ، وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ تَعَالَى مِمَا يُخالِفُ الْحَقِّ ، فَتَكُونَ عَبَادَتُكَ هَبَاءً مُنثُوراً .

وَقَدْ شَرَحْنَا مَا فِي ذٰلِكَ مِنَ الْخَطَرِ الْعَظِيمِ فِي بِيانِ مَعْنَى سُوءِ الْخَاتِمَةِ مِنْ كِتَابِ الْخَوفِ مِنْ جُمْلَةِ كُتُب « إِحْيَاءِ عُلُوم الدِّين » .

ثُمَّ يَجِبُ أَنْ تَعَلَمَ مَا يَلْزَمُكَ فِعْلُهُ مِنَ الْوَاجِبَاتِ الشَّرْعِيَّةِ عَلَى مَا أُمِرْتَ بِهِ لِتَفْعَلَ ذٰلِكَ وَمَا يَلْزَمُكَ تَرْكُـهُ مِنَ الْمَناهِى لِتَتْـرُكَ ذٰلِكَ ، وَإِلَّا فَكَيْفَ تَقُـومُ بِطَاعَاتٍ لَا تَعْرِفُ مَا هِيَ ، وَكَيْفَ هِيَ ، وَكَيْفَ يَجِبُ أَنْ تُفْعَـلَ ، أَمْ كَيْفَ تَجْتَنِبُ مَعَاصِيَ لَا تَعْلَمُ أَنُّهَا مَعَاصٍ ، حَتَّى لَا تُتُوقِعَ نَفْسَكَ فِيهَا ، فَالْعِبَادَاتُ الشَّرْعِيَّةُ ، كَالطَّهَارَةِ وَالصَّلَاةِ وَالصَّوْمِ وَغَيْرِهَا ، يَجِبُ أَنْ تَعْلَمَهَا بِأَحْكَامِهِ ا وَشَرَائِطِهَا ، حَتَّى تُقِيمَهَا . فَرُبَّما أَنْتَ مُقِيمٌ عَلَى شَيْءٍ سِنِينَ وَأَزْمَاناً ، مِمَّا يُفْسِدُ عَلَيْكَ طَهَارَتَكَ وَصَلَوَاتِكَ أَوْ تُخْرِجُهُمَا عَنْ كَوْنِهِما وَاقِعَتَيْن عَلَى وَفَاق السُّنَةِ ، وَأَنْتَ لاَ تَشْعُر بِذَٰلِكَ ، وَرُبُّما يَعْتَرضُ لَكَ مُشْكِل ، وَلاَ تَجدُ مَنْ تَسْأَلُهُ(٢) عَنْ ذٰلِكَ وَأَنْتَ مَا تَعَلَّمْتُهُ .

ثُمَّ مَدَارُ هٰذَا الشَّأْنِ أَيْضاً عَلَى الْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ الَّتِي هِيَ مَسَاعِي الْقَلْبِ ، يَجِبُ أَنْ تَعْلَمها مِنَ التَّوكُّلِ وَالتَّفْوِيضِ وَالرِّضَا وَالصَّبْرِ وَالتَّوْبَةِ وَالإخْلَاصِ ، وَغَيْرِ ذٰلِكَ مِمَّا سَيَأْتِي ذِكْرُهُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى .

وَيَجِبُ أَنْ تَعْلَمَ مَنَاهِيَهِا الَّتِي هِيَ أَضْدَادُ هٰذِهِ الْأُمُورِ: كَالسُّخْطِ وَالْأَمْـلِ وَالرِّيَـاءِ وَالْكِبْرِ ( وَالْعُجْبِ ) ٣٠ لِتَجْتَنِبَ ذٰلِـكَ ، فَإِنَّ لهـذِهِ فَرَائِضُ نــصَّ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى الْأَمْرِ بِهَا ، وَالنَّهْيِ عَنْ أَضْدَادِهَا فِي كِتَابِهِ الْعَزِيزِ ، وَعَلَى لِسَانِ نَبِيُّهِ يَشِي كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكُّلُوا إِنَّ كُنْتُمْ / مُؤْمِنِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٣ ] ﴿ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [٧/أ]

[البقرة: ١٧٢] ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللّهِ ﴾ [النحل: ١٦] وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَتَبَتّلْ إِلَيْهِ تَبْيِيلًا ﴾ [المزّمل: ٨] أَيْ أُخلِصْ إِلَيْهِ إِخْلَاصاً. وَنَحُو ذٰلِكَ مِنَ الآيَاتِ. كَمَا نَصَّ عَلَى الأَمْرِ بِالصّلَاةِ وَالصَّوْمِ ؛ فَمَا لَكَ أَفْبَلْتَ عَلَى الصَّلَاةِ وَالصَّوْمِ ، وَتَرَكْتَ هٰذِهِ الْفَرَائِضَ ، وَالأَمْرَ بِهَا مِنْ رَبَّ وَاحِدٍ ؛ . بَلْ غَفَلْتَ عَنْهَا وَلَا تَعْرِفُ شَيْئًا مِنْهَا ، أَعْرَكُ فَتْرَى وَاحِدٍ ؛ . بَلْ غَفَلْتَ عَنْهَا وَلاَ تَعْرِفُ شَيْئًا مِنْهَا ، أَعْرَكُ فَتْرَى وَاحِدٍ فِي كِتَابِ وَاحِدٍ ؟ . بَلْ غَفَلْتَ عَنْهَا وَلاَ تَعْرِفُ شَيْئًا مِنْهَا ، أَعْرَكُ فَتْرَى مَنْ أُصْبَحَ بِعَاجِل حَظّهِ مَشْعُوفًا ، حَتَّى صَيَّرَ المَعْرُوفَ مُنْكَراً وَالمُنْكَرَ وَهُدًى ، وَأَفْبَلَ عَلَى مَا بِهِ يَكْتَسِبُ الْحَرَامَ وَيَكُونُ مَصِيدَةً لِلْخُطامِ ؟ أَمَا مَعْرُوفًا ، وَمَنْ أَهْمَلَ الْعُلُومَ الّتِي سَمَّاهَا اللّهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ نُوراً وَحِكْمَةً وَهُدًى ، وَأَفْبَلَ عَلَى مَا بِهِ يَكْتَسِبُ الْحَرَامَ وَيَكُونُ مَصِيدَةً لِلْخُطامِ ؟ أَمَا لَاكُثُونَ الْمُعَلِي اللّهُ وَيَكُونُ مَصِيدَةً لِلْخُطامِ ؟ أَمَا لَاكُثُورَهُ اللّهُ عَلَى مَعْصِيةٍ مِنْ هٰذِهِ الْمَعَاصِي التي تَسْتَوْجِبُ بِهَا النّار ، وَتَشْرَكُ لَا مَنِ عَلَى مَعْصِيةٍ مِنْ هٰذِهِ الْمَعَاصِي التي تَسْتَوْجِبُ بِهَا النّار ، وَتَتُرْكُ مُبَاحًا مِنْ طَعَامِ أَوْ شَرَابٍ أَوْ نَوْمٍ ، تَبْتَغِي بِهِ (١) قُرْبَةً إِلَى اللّهِ عَنْ وَجَلْ ، مُنْهُ أَنْ مُرَابُ الْمَالُ مَعْصِيةً مَحْصَةً ، فَتَظُنّهُ نِيَةً خَيْرٍ بِجَهْلِكَ بِالْفَرُقِ بَيْنَهُما وَتَقَارُبِهِما فِي وَالْأَمْلُ مَعْصِيةً مَحْصَةً ، فَتَظُنّهُ نِيَّةً خَيْرٍ بِجَهْلِكَ بِالْفَرُقِ بَيْنَهُما وَتَقَارُبِهِما فِي بَعْضَ الْوُجُوهِ .

وَكَذَٰلِكَ تَكُونُ فِي جَزَعٍ وَسُخْطٍ وَتَظُنَّهُ تَضَرُّعاً وَابْتِهَالًا إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَتَكُونُ فِي رِيَاءٍ مَحْضٍ ، وَتَحْسِبُهُ حَمْداً لِلّهِ تَعَالَى ، أَوْ دَعْوَةً لِلنَّاسِ إِلَى الخَيْرِ فَتَأْخُذُ تَعُدُّ عَلَى اللّهِ تَعَالَى المَعَاصِيَ بِالطّاعَاتِ، لِلنَّاسِ إلى الخَيْرِ فَتَأْخُذُ تَعُدُّ عَلَى اللّهِ تَعَالَى المَعَاصِيَ بِالطّاعَاتِ، وَتَحْتَسِبُ التّوَابَ الْعَظِيمِ في مَواضِعِ الْعُقُوبَاتِ، فَتَكُونُ فِي عُرُودٍ عَظِيمٍ وَعَظْمٍ ، وهٰذِهِ وَاللّهِ مُصِيبَةً فَظِيعَةً لِلْعَامِلِينَ مِنْ غَيْرَ عِلْمٍ .

ثُمَّ مَعَ ذَٰلِكَ كُلِّهِ إِنَّ لِلْأَعْمَالِ النظَّاهِرَةِ عَلَائِقَ مِنَ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ تُصْلِحُهَا وَتُفْسِدُهَا : كَالْإِخْلَاصِ وَالرِّيَاءِ وَالْعُجْبِ وَذِكْرِ المَنَّةِ وَغَيْرِهِ ، فَمَنْ لَمْ يَعْلَمْ هٰذِهِ المَسَاعِي الْبَاطِنَةَ ، وَوُجُوهَ (٣) تَأْثِيرِهَا فِي الْعِبَادَاتِ الظَّاهِرَةِ لَمْ يَعْلَمْ هٰذِهِ المَسَاعِي الْبَاطِنَةَ ، وَوُجُوهَ (٣) تَأْثِيرِهَا فِي الْعِبَادَاتِ الظَّاهِرَةِ

وَكَيْفِيَّةَ الإِحْتِرَاذِ مِنْهَا وَحِفْظَ الْعَمَلِ عَنْهَا ، / فَقَلَّمَا يَسْلَمُ لَهُ عَمَلُ الظَّاهِرِ الشُقَاءِ أَيْضًا ، فَتَفُوتُهُ طَاعَاتُ الظَّاهِرِ وَالْبَاطِنِ فَلاَ يَبْقَى فِي يَدِهِ غَيْرِ الشُقَاءِ وَالْكَدَ(١) ؛ وَهٰذَا هُو الْخُسَرانُ المُبِينُ . وَلِهٰذَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : « إِنَّ نَوْماً عَلَى عِلْم خَيْرِ عِلْم يُفْسِدُ أَكْثَرَ مِنْ صَلاَةٍ عَلَى جَهْلٍ ، فَإِنَّ الْعَامِلَ بِغَيْرِ عِلْم يُفْسِدُ أَكْثَرَ مِمَّا يُصْلِحُ » (أ) . وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْعِلْم « إِنَّهُ يُلْهَمُهُ السَّعَدَاءَ ، وَيُحْرَمُهُ الأَشْقِياءُ » (ب) فَالمَعْنَى ، وَالْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، أَنَّ إِحْدَى شِقْوَتِيْهِ وَيَتْعَبُ فِي الْعِبَادَةِ عَلَى خَبْطٍ ؛ فَمَا يَكُونُ لَهُ أَنْ لاَ يَتَعَلَّمَ الْعِلْم خَاعَ اللَّه مِنْ عِلْم لاَ يَنْعُ وَعَمَل لاَ يُرْفع (١) ، وَلِهٰذَا مِنْ عِلْم لاَ يَنْعُ وَعَمَل لاَ يُرْفع (١) ، وَلِهٰذَا مِنْ عِلْم قَعْمَل لاَ يُرْفع (١) ، وَلِهٰذَا مِنْ عِلْم قَعْمَل لاَ يُرْفع (١) ، وَلِهٰذَا مِنْ عِلْم قَعْمَلُ لاَ يُرْفع (١) ، وَلِهٰذَا مِنْ عَلْم فَعْمَلُ عَنْهُمْ ، بِالْعِلْم خَاصَةً مِنْ عَلْم أَنْ الْعُلْوِيَّةَ ، وَمِلَاكَ الْعِبَادَةِ وَالْخِدْمَةِ لِلّهِ مِنْ عَلْم أَنْ الْعُلْمِينَ عَلَى الْعِلْم فَعْمَلُولُ الْعُبُودِيَّةَ ، وَمِلَاكُ الْعِبَادَةِ وَالْخِدُمَةِ لِلّهِ وَلَا اللّهُ عَنْهُمْ ، فِالْعِلْم خَاصَةً لِلّهِ الْعَلْمِينَ عَلَى الْعِلْم مَنْ عَلَى الْعُبُودِيَّةَ ، وَمِلَاكُ الْعِبَادَةِ وَالْخِدْمَةِ لِلّهِ لِللهِ السَّاسِ وَأَهْلِ التَّامِينَ عَلَى الْعِلْم ، وَهُكَذَا يَكُونُ نَظُرُ أُولِي الأَبْصَارِ وَأَهْلِ التَّالِيدِ وَلَا السَّهُ لِلَهُ وَلَا عَلْمَ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْمُؤْلِولِ الْعُلُولِي الْعُلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْمُعَلِمُ الْعَلْمِ الْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْمُؤْلِمُ الْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْعُلْمِ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْل

فَإِذَا تَبَيَّنَ لَكَ بِهِٰذِهِ الْجُمْلَةِ أَنِ الطَّاعَةَ لَا تَحْصُلُ لِلْعَبْدِ ، وَلَا تَسْلَمَ لَهُ إِلَّا بِالْعِلْمِ ، فَيَلْزَمُ إِذاً تَقْدِيمُهُ فِي شَأْنِ الْعِبَادَةِ .

الْخَصْلَةُ النَّانِيَةُ الَّتِي تُوجِبُ تَقْدِيمَ الْعِلْمِ ۞ : إِنَّ الْعِلْمَ النَّافِعَ يُثْمِرُ خَشْيَةَ اللَّهِ تَعَالَى وَمَهَابَتَهُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبادِهِ الْعُلْمَاءُ ﴾ [ فاطر : ٢٨ ] وَذٰلِكَ أَنَّ مَنْ لَمْ يَعْرِفْهُ حَقَّ مَعْرِفَتِهِ لَمْ يَهَبْهُ حَقَّ مَهَابَتِهِ ، وَلَمْ يُعَرِفْهُ وَيُعَظّمهُ مَهَابَتِهِ ، وَلَمْ يُعَرِفُهُ حَقَّ تَعْظِيمِهِ وَحُرْمَتِهِ ، ( فَبِالْعِلْمِ يَعْرِفُهُ وَيُعَظّمهُ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٨ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٩ .

<sup>(</sup>ج) ذكر المؤلف فيما سبق أنه يلزم تقديم العلم على العبادة الأمرين : أحدهما : لتحصل لك العبادة وتسلم ، والأمر الثاني هو هذه الخصلة الثانية .

وَيَهَابُهُ ﴾ (١) ، فَصَارَ الْعِلْمُ يُثْمِرُ الطَّاعَةَ كُلَّهَا وَيَحْجُزُ عَنِ المَعْصِيَةِ كُلِّهَا بِتَوْفِيقِ اللَّهِ تعالى .

وَلَيْسَ وَرَاءَ هٰـذَيْنِ مَقْصِـدٌ لِلْعَبْدِ فِي عِبَادَةِ اللَّهِ سُبْحَانَـهُ ، فَعَلَيْـكَ بِالْعِلْمِ ، أَرْشَدَكَ اللَّهُ ، يَا سَالِكَ طَرِيقَ الآخِرَةِ ، أُوّلَ كُلِّ شَيْءٍ ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ .

وَلَعَلَّكَ أَنْ تَقُولَ: قَدْ وَرَدَ فِي الْخَبَرِ عَنْ صَاحِبِ الشَّرْعِ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسِلَامُهُ أَنَّهُ قَالَ: « طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ » (أ) . فَمَا الْعِلْمُ الَّذِي طَلَبُهُ فَرْضُ لاَزِمٌ ، وَمَا الْحَدُّ الَّذِي لاَ بُدَّ لِلْعَبْدِ مِنْ تَحْصِيلِهِ فِي أَمْرِ الْعِبَادَةِ ؟ .

[٨/أ] العلوم المفروضة

علم التوحيد

فَاعْلَمْ أَنَّ الْعُلُومَ الَّتِي طَلَبُهَا / فَرْضُ فِي الْجُمَلَةِ ثَلاَثَةً : عِلْمُ التَّوْحِيدِ ، وَعِلْمُ السَّرِ ، أَعْنِي مَا يَتَعَلَّقُ بِالْقَلْبِ وَمَساعِيهِ ، وَعِلْمُ الشَّرِيعَةِ . التَّوْحِيدِ ، وَعِلْمُ السَّرِ ، أَعْنِي مَا يَتَعَلَّقُ بِالْقَلْبِ وَمَساعِيهِ ، وَعِلْمُ الشَّرِيعَةِ . [1] 
وَأَمّا حَدُّ مَا يَجِبُ مِنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا ، فَالَّذِي يَتَعَيْنُ فَرْضُهُ مِنْ عِلْمِ التَّوْحِيدِ ، مِقْدَارُ مَا تَعْرِفُ بِهِ أُصُولَ الدِّينِ ، وَهُو (أَن تَعْلَم) (٢) أَنَّ لَكَ عِلْم التَّوْحِيدِ ، مِقْدَارُ مَا تَعْرِفُ بِهِ أُصُولَ الدِّينِ ، وَهُو (أَن تَعْلَم) (٢) أَنَّ لَكَ إِلٰها عَالِما قَادِراً حَيًّا مُرِيداً مُتَكَلِّماً سَمِيعاً بَصِيراً وَاحِداً لاَ شَرِيكَ لَهُ ، مُتَصِفاً إِلٰها عَالِما قَادِراً حَيًّا مُرِيداً مُتَكَلِّماً سَمِيعاً بَصِيراً وَاحِداً لاَ شَرِيكَ لَهُ ، مُتَصِفاً بِصِفَاتِ الْكَمالِ ، مُنزَها عَن دَلالاتِ الْحُدُوثِ (٣) مُنْفَرِداً بِالْقِدَمِ عَنْ كُلِّ بِصِفَاتِ الْكَمالِ ، مُنزَها عَن دَلالاتِ الْحُدُوثِ (٣) مُنْفَرِداً بِالْقِدَمِ عَنْ كُلِّ مِحْمَّدا عَلَى لِسانِهِ مِنْ أُمُورِ الاَخِرَةِ . ثُمَّ مَسائِلُ فِي شَعَائِم اللّهِ سَعَائِم ، وَفِيمًا وَرَدَ عَلَى لِسانِهِ مِنْ أُمُورِ الاَخِرَةِ . ثُمَّ مَسائِلُ فِي شَعَائِم السَّيَّةِ تَجِبُ مَعْرِفَتُهَا ؛ وَإِيَاكَ أَنْ تَبْتَلِعَ فِي دِينِ اللَّهِ تَعَالَى ، مَا لَمْ يَأْتِ بِهِ السَّيْةِ تَجِبُ مَعْرِفَتُهَا ؛ وَإِيَاكَ أَنْ تَبْتَلِعَ فِي دِينِ اللَّهِ تَعَالَى ، مَا لَمْ يَأْتِ بِهِ

وَجَمِيعُ أَدِلَّةِ التَّوْحِيدِ مَوْجُودٌ أَصْلُهَا فِي كِتابِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَقَدْ ذَكَرَهَا شُيُوخُنَا رَحِمَهُم اللَّهُ فِي كُتُبِهِمُ الَّتِي صَنَّفُوها في أُصُول ِ الدِّيَانَاتِ .

كِتَابٌ وَلاَ أَثَرٌ ، فَتَكُونَ مَعَ اللَّهِ شُبْحَانَهُ عَلَى أَعْظُم ِ خَطَرٍ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٠.

وَعَلَى الْجُمْلَةِ كُلُّ مَا لاَ تَأْمَنُ الهَلاَكَ مَع جَهْلِهِ فَطَلَبُ عِلْمِهِ فَرْضٌ لاَ يَشُوغُ لَكَ تَرْكهُ ، فَهْذِهِ هٰذِهِ ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ .

[٢] • وَأَمَّا الَّذِي يَتَعَيَّنُ فَرْضُهُ مِنْ عِلْمِ السِّرِ فَمَعْرِفَةُ مَوَاجِبِهِ وَمَنَاهِيهِ ، علم السر حَتَّى يَحْصُلَ لَكَ تَعْظِيمُ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَالإِخْلاصُ (لَهُ )(١) وَالنَّبَةُ وَسَلاَمَةُ الْعَمَل ، وَعَامَةِ ذٰلِكَ يَأْتِي فِي أَثناءِ كِتابنا هٰذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

[٣] • وَأَمَّا (مَا يَتَعَيَّنُ) (٢) مِنْ عِلْمِ الشَّرِيعَةِ . فَكُلُ مَا تَعَيَّنُ عَلَيْكَ علم الشريعة فَرْضُ فِعْلِهِ ، وَجَبَ عَلَيْكَ مَعْرِفَتُهُ لِتُؤَدِّيَهُ ، كَالطَّهَارَةِ وَالصَّلَاةِ وَالصَّيَامِ ؛ أَمَّا الْحَجُّ وَالْجِهادُ، وَالـزَّكَاةُ إِنْ تَعَيَّنَ عَلَيْكَ ، وَجَبَ عَلَيْكَ عِلْمُها لِتُؤَدِّيَها وَإِلاَ فَلَا . فَهٰذَا حَدُّ مَا يَلْزَمُ الْعَبْدَ تَحْصِيلُهُ مِنَ الْعِلْمِ لَا مَحَالَةً ، وَيَتَعَيَّنُ فَرْضُهُ بِحَيْثُ لاَ بُدَّ لَهُ مِنْ ذٰلِكَ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَهَلْ يَفْتَرِضُ عَلَيَّ أَنْ أَتَعَلَّمَ مِنْ عِلْمِ التَّوْحِيدِ مَا أَنْقُضُ بِهِ معنفه من معرفته من جَمِيعَ مِلَلِ الْكُفْرِ وَأَلْزِمُهُمْ حُجَّةَ الْإِسْلَامِ ، وَأَنْقُضُ ( بِهِ )(٣) جَمِيعَ الْبِدَعِ هذه العلوم وَأَلْزِمُهُمْ حُجَّةَ السُّنَّةِ ؟ .

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا فَرْضٌ عَلَى الْكِفَايَةِ ، وَإِنَّمَا يَتَعَيَّنُ عَلَيْكَ مَا تُصَحِّحُ بِهِ آعْتِقادَكَ / فِي أُصُولِ الدِّينِ لاَ غَيْرُ .

وَكَذَٰلِكَ لاَ يَتَعَيَّنُ عَلَيْكَ مَعْرِفَةً فُرُوعٍ عِلْمِ التَّوْحِيدِ وَدَقَائِقِه، وَالإِنْيَانُ عَلَى جَمِيعِ مَسَائِلِهِ ، نَعَمْ إِنْ وَرَدَتْ عَلَيْكَ شُبْهَةً فِي أَصُولِ اللِّينِ ، تَخَافُ أَنْ تَقْدَحَ فِي آعْتِقادِكَ ، فَيَتَعَيَّنُ عَلَيْكَ حَلُّ تِلْكَ الشَّبْهَةِ بِمَا أَمْكَنَ مِنَ الْكَلامِ أَنْ تَقْدَحَ فِي آعْتِقادِكَ ، فَيَتَعيَّنُ عَلَيْكَ حَلُّ تِلْكَ الشَّبْهَةِ بِمَا أَمْكَنَ مِنَ الْكَلامِ المُقْنِع . وَإِيَّاكَ وَالمُمَارَاةَ وَالمُجَادَلَة ، فَإِنَّهَا دَاءٌ مَحْضٌ لاَ دَوَاءَ لَهُ ، فَآحْتَرِزُ وَلُمُ جُهْدَكَ ، فَإِنَّ مَنِ آرْتَدَاهُ لَمْ يُفْلِحْ إِلاَّ أَنْ يَتَغَمَّدَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِرَحْمَتِهِ وَفَضْلِهِ وَلُطْفِهِ.

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَّهُ إِذَا كَانَ فِي كُلِّ قُطْرِ دَاعٍ مِنْ دُعَاةٍ أَهْلِ السُّنَةِ يَحُلُّ الشُّبَهَ ، وَيَرُدُّ عَلَى أَهْلِ الْبِدَع ، وَيَشْتَغِلُّ بِهٰذَا الْعِلْمِ ، وَيُصَفِّي قُلُوبَ أَهْلِ الشُّبَة ، وَيُرَدُّ عَلَى أَهْلِ الْبِدَع ، وَيَشْتَغِلُّ بِهٰذَا الْعَلْمِ ، وَيُصَفِّي قُلُوبَ أَهْلِ الشَّبَة ، وَقَدْ سَقَطَ الْفَرْضُ عَمَّنْ سِوَاهُ.

وَكَذَٰلِكَ لَا يَلْزَمُكَ ( مِنْ )<sup>(١)</sup> مَعْرِفَةِ دَقَائِقِ عِلْمِ السِّرِّ ، وَجَمِيعِ شَرْحِ عَجَائِبِ الْقَلْبِ ، إِلَّا مَا يُفْسِدُ عَلَيْكَ عِبَادَتَكَ ؛ فَتَجِبُ مَعْرِفَتُهُ لِتَجْتَنِبَهُ .

وَمَا يَلْزَمُكَ فِعْلُهُ ، كَالإِخْلَاصِ وَالْحَمْدِ وَالشَّكْرِ وَالتَّـوَكُّلِ وَنَحْـوِ ذَٰلِكَ ، فَيَلْزَمُكَ مَعْرِفَتُهُ لِتُؤَدِّيَهُ ، وَأَمَّا مَا سِوَاهُ فَلَا .

وَكَذَٰلِكَ لَا يَلْزَمُكَ مَعْرِفَةُ سَائِرِ أَبْوَابِ الْفِقْهِ ، مِنَ الْبُيُوعِ وَالْإِجَـارَاتِ وَالنَّكَاحِ وَالطَّلَاقِ وَالجِنَايَاتِ، وَإِنَّمَا كُلُّ ذَٰلِكَ فَرْضٌ عَلَى الْكِفَايَةِ.

فَإِنْ قُلْتَ : هٰذَا الْقَدْرُ مِنَ عِلْمِ التَّوْحِيدِ ، هَلْ يَحْصُلُ بِنَظَرِ الإِنْسَانِ مِنْ غَيْرِ مُعَلِّم ؟.

فَاعْلَمْ أَنَّ الْأَسْتَاذَ فَاتِحٌ وَمُسَهِّلٌ ، وَالتَّحْصِيلُ مَعَهُ أَسْهَلُ وَأَرْوَحُ ، وَاللَّهُ تَعالى بِفَضْلِهِ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، فَيَكُونُ هُـوَ مُعَلِّمَهُمْ شُبْحَانهُ وَتَعَالى .

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَّ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ الَّتِي هِيَ عَقَبَةُ الْعِلْمِ ، عَقَبَةٌ كَوُّودٌ ، وَلَٰكِنْ بِهَا يُنَالُ المَطْلُوبُ وَالْمَقَصُّودُ (٢) ، وَنَفْعُها كَثِيرٌ ، وَقَطْعُهَا شَدِيدٌ ، وَخَطَرُهَا عَظِيمٌ ؛ كَمْ مَنْ عَدَلَ عَنْهَا فَضَلَّ ، وَكَمْ مَنْ سَلَكَهَا فَزَلَّ ، وَكَمْ مِن تَائِهٍ فِيهَا مُتَحَيِّرٌ ، وَكَمْ مِنْ حائِرٍ مُنْقَطِع ، وَكَمْ مِنْ سَالِكٍ قَطَعَهَا فِي مَدَّةٍ يَسِيرَةٍ ، وَآخَرُ مُتَوَيِّدٌ ، وَكَمْ مِنْ سَالِكٍ قَطَعَهَا فِي مَدَّةٍ يَسِيرَةٍ ، وَآخَرُ مُتَرَدِّدٌ فِيها سَبْعِينَ سَنَةً ، والأَمْرُ كُلَّهُ بِيدِ اللَّهِ .

[1/٩] أمَّا نَفْعُهُ فَعَلَى / مَا ذَكَرْنَا مِنْ شِدَةِ الْحَاجَةِ لِلْعَبْدِ إِلَيْهِ ، وَبِنَاءِ أَمْر الْعِبَادَةِ كُلِّهِ عَلَيْهِ ، لاَ سِيَّمَا عِلْمُ التَّوْحِيدِ وَعِلْمُ السِّرِّ.

العلم النافع

فَلَقَدْ رُوِيَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أُوْحَى إِلَى دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَالَ: يَا دَاوُدُ تَعَلَّمِ الْعِلْمَ النَّافِعَ ، قَالَ إِلْهِي : وَمَا الْعِلْمُ النَّافِعُ ؟ قَالَ : أَنْ تَعْرِفَ جَلَالِي وَعَظَمَتِي وَكِبْرِيَائِي وَكَمَالَ قُدْرَتِي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ ، فَإِنَّ هٰذَا هـو الَّــذِي يُقَرِّبُكَ إِلَيَّ .

الغاية من طلب العلم وَعَنْ عَلِيّ كَرَّمَ اللَّهُ وَجْهَهُ أَنَّهُ قَالَ : مَا يَسُرُّنِي أَنْ لَوْ مِتُ طِفْلاً وَأَدْخِلْتُ الْجَنّةَ وَلَمْ أَكْبَرْ فَأَعْرِفَ رَبِّي ، فَإِنَّ أَعْلَمَ النَّاسِ بِاللَّهِ أَشَدُّهُمْ له خَشْيَةً ، وَأَكْثَرُهُمْ عِبادَةً ، وَأَحْسَنُهُمْ فِي اللَّهِ نَصِيحَةً .

وَأَمَّا شِدَّتُهَا(أ) ، فَابْدُلْ نَفْسِكَ في الْإِخْلاصِ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ ، وَلْيَكُنِ الطَّلَبُ طَلَبَ دِرَايَةٍ لاَ طَلَبَ رِوَايَةٍ . وَاعْلَمْ أَنَّ الخَطْرَ عَظِيمٌ فِي طَلَبَ الْعَلْمِ ، فَمَنْ طَلَبَهُ لِيَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ ، وَيُجَالِسَ بِهِ الْأَمَرَاءَ ، الْعِلْمِ ، فَمَنْ طَلَبَهُ لِيَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ ، وَيُجَالِسَ بِهِ الْأَمَرَاءَ ، وَيُبَاهِيَ بِهِ النَّظَرَاءَ ، أو يَتَصَيَّدَ بِهِ الْحُطَامَ فَتِجَارَتُهُ بَائِرةٌ وَصَفْقتُهُ خَاسِرةً . (قَالَ رَسُولُ اللَّه وَلَيْعَ : « مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُفَاخِرَ بِهِ الْعُلَمَاءَ ، أَوْ لِيُمَادِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ ، أَوْ لِيَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ ، أَدْخَلَهُ اللَّهُ النَّارَ » (٣٠) ) (١) .

قَالَ أَبُو يَنزِيدَ الْبَسْطامِي رَحِمَهُ اللّهِ : عَمِلْتُ فِي المُجَاهَدَةِ ثَـلَاثِينَ سَنَةً ، فَمَا وَجَدْتُ شَيْئاً أَشَدً عَلَيّ مِنَ الْعِلْمِ وَخَطَرِهِ .

وَإِيَّاكَ أَنْ يُزَيِّنَ لَكَ الشَّيْطَانُ فَيَقُولَ لَكَ : إِذَا كَانَ قَدْ وَرَدَ هٰذَا الْخَطَرُ الْعَظِيمُ فِي الْعِلْمِ فَتَرْكُهُ أَوْلَى ، فَلاَ تَظُنَّنَ ذٰلِكَ . فَلَقَدْ رُوِيَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَال : « أَطْلِعْتُ لَيْلَةَ الْمِعْرَاجِ عَلَى النَّارِ ، فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا اللَّهِ عَنِي الْعَلْمِ » ﴿ فَمَنْ لاَ اللَّهِ مِنَ الْمَالِ ؟ قَالَ لاَ: مِنَ الْعِلْمِ » ﴿ فَمَنْ لاَ اللَّهُ مِنَ الْمَالِ ؟ قَالَ لاَ: مِنَ الْعِلْمِ » ﴿ فَمَنْ لاَ

<sup>(</sup> أ ) شدَّتها : تعود إلى شدّة الحاجة إلى العلم.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١١ .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ١٢ .

يَتَعَلَّمُ الْعِلْمَ لَا تَتَأَتَّى لَهُ أَحْكَامُ الْعِبَادَة وَالْقِيامُ بِحُقُوقِها . وَلَوْ أَنَّ رَجُلًا عَبَدَ اللَّهَ عِبَادَة مَلَائِكَةِ السَّمَاءِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ، كَانَ مِنَ الخَاسِرينَ . فَشَمَّرْ فِي طَلَبِ الْفَاسِرينَ . فَشَمَّرْ فِي طَلَبِ الْعَلْمِ بِالْبَحْثِ وَالتَّلْقِينِ وَالتَّلْرِيسِ ، وَآجْتَنِبِ الْكَسَلَ وَالمَلاَلَ ، وَإِلَّا فَأَنْتَ الْعِلْمِ بِالْبَحْثِ وَالتَّلْقِينِ وَالتَّلْرِيسِ ، وَآجْتَنِبِ الْكَسَلَ وَالمَلاَلَ ، وَإِلَّا فَأَنْتَ فِي خَطَرِ الضَّلال ، وَالْعِيَادُ بِاللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ .

أصول العقيدة

[٩/ب]

نُمَّ جُمْلَةُ الأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا نَظَرْتَ فِي دَلَائِل صَنْعِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَأَمْعَنْتَ النَّظَرَ ، عَلِمْتَ أَنَّ لها إِلها قَادِراً عَالِماً حَيّاً مُرِيداً سَمِيعاً بَصِيراً مُتَكَلِّماً ، مُنَزَّها عَنْ حُدُوثِ الْكَلَامِ / وَالْعِلْمِ وَالْإِرَادَةِ ، مُقَدَّساً عَنْ كُلِّ نَقْص وَآفَةٍ ، مُنَزَّها عَنْ حُدُوثِ الْكَلَامِ / وَالْعِلْمِ وَالْإِرَادَةِ ، مُقَدَّساً عَنْ كُلِّ نَقْص وَآفَةٍ ، لا يُوصَفُ بِصِفَاتِ المُحْدَثِينَ ، وَلا يَجُوزُ عَلَيْهِ مَا يَجُوزُ عَلَى الْمَحْدُودِين (أَ) لا يُوصَفُ بِصِفَاتِ المُحْدَثِينَ ، وَلا يَجُوزُ عَلَيْهِ مَا يَجُوزُ عَلَى الْمَحْدُودِين (أَ) وَلا يُشْبِهُ شَيْعًا مِنْ خَلْقِهِ وَلا يُشْبِهَهُ شَيْءً ، وَلا تَتَضَمَّنُهُ الْأَمَاكِنُ وَالْجِهَاتُ ، وَلا تَتَضَمَّنُهُ الْأَمَاكِنُ وَالْجِهَاتُ ، وَلا تَحَلَّمُ الْحَوادِثُ وَالْإِفاتُ .

وَنَظُرْتُ فِي مُعْجِزَاتِ الرَّسُولِ ﷺ، وَأَعْلام نُبُوته ، فَعلِمْتُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ، وَأَمِينُهُ عَلَى وَحْيِهِ ، وَمَا كَانَ السَّلَفُ يَعْتَقِدُونَهُ ، مِنْ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُرَى فِي الآخِرَةِ لأَنّهُ مَوْجُودُ وَلَيْسَ فِي جِهَةٍ مَحْدُودَةٍ وَهُو غَيْرُ مَحْدُود ، وَلَا الْقُرْآنَ كَلامُ اللَّهِ تَعَالَى ، غَيْرُ مَحْدُوقٍ ، وَلَيْسَ بِحُرُوفٍ مُقطَّعَةٍ ، وَلاَ وَأَنَّ الْقُرْآنَ كَلامُ اللَّهِ تَعَالَى ، غَيْرُ مَحْدُوقٍ ، وَلَيْسَ بِحُرُوفٍ مُقطَّعَةٍ ، وَلاَ أَنْهُ لاَ أَصُواتٍ مُخْتَلِفَةٍ ؛ إِذْ لَوْ كَانَ كَذٰلِكَ ، لَكَان مِنْ جُمْلَةِ الْمَحْدُوقَاتِ . وَأَنَّهُ لاَ وَالْمَلَكُوتِ فَلْتَةُ خَاطِرٍ ، وَلاَ لَفْتَةُ نَاظٍ ، إلاَّ بِقَضَاءِ اللَّهِ يَكُونُ فِي المُلْكِ وَالمَلكُوتِ فَلْتَةُ خَاطِرٍ ، وَلاَ لَفْتَةُ نَاظٍ ، وَالنَّهُ عُوالضَّرُ ، وَالنَّهُ عُوالضَّرُ ، وَالنَّهُ عَالِكُ وَالشَّرُ ، وَالنَّهُ عَالِكُ وَالشَّرُ ، وَالنَّهُ عَالِكُ وَالشَّرُ ، وَالنَّهُ عَالَكُ وَالشَّرُ ، وَالنَّهُ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجلَّ لاِحِدٍ مِنْ خَلْقِهِ ؛ مَنْ أَمُودِ الآخِرَةِ ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَالْفَرْ ، وَالنَّهُ فَعَلْهِ وَمَنْ عَاقَبُهُ فَلِعَدُ لِهِ . وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَالْمَرْ ، وَالْمَرْ وَالتَّرْ وَالتَّوْر ، وَالنَّهُ مِ وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّرْع ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّوْء ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِسَانِ صَاحِبِ الشَّوْء ، وَمَا وَرَدُ عَلَى لِسَانِ صَاحِب الشَّوْء ، وَمَا وَرَدَ عَلَى لِللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ مِنْ أُمُودِ الآخِرَةِ ، كَالْحَشْرِ وَالنَسْفَاعَة ) (١٠) ، فَهٰذِهِ القَبْرِهِ ، وَسُوالِ مُنْكُو وَنَكِيرٍ ، وَالْمِيزَانِ وَالصَّورَاطِ ( والشَفَاعَة ) (١٠) ، فَهٰذِهِ وَلَمُ مَنْ أَوْدِ الْعَرْمِ وَنَكِيرٍ ، وَالْمُودِ الآخِرُ وَالْمَالِ ( والشَفَاعَة ) (١٠) ، فَهٰذِهِ وَالْمَالِ ( والشَفَاعَة ) (١٠) ، فَهٰذِهِ وَالْمَالِ ( والشَفَاعَة ) (١٠) ، فَهُذِهِ وَالْمَالِ ( والشَفَاعَة ) (١٤ والشَفَاعَة ) (١٤ والشَفَاعِ اللْعَلْمِ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِسُولُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ ال

<sup>(</sup>أ) أي : المخلوقين كما في النسخ الأخرى .

أُصُولٌ دَرَجَ السَّلَفُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى اعْتِقَادِهَا وَالتَّمَسُّكِ بِهِا ، وَوَقَعَ عَلَيْهَا الْإِجْمَاعُ قَبْلَ تَنَوُّع الْبِدَع وَظُهُورِ الْأَهْواءِ ، نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الإِبْتِدَاع فِي الدِّين وَٱتُّبَاعِ الْهَوَى بِغَيْرُ دَلِيل .

ثُمَّ نَظَرْتُ فِي أَعْمَالِ الْقَلْبِ وَالمَوَاجِبِ الْبَاطِنَةِ ، وَالمَنَاهِي الَّتِي تَأْتِي في هٰذَا الْكِتَابِ ، لِيَحْصُلَ لَكَ عِلْمُهُ ، ثُمَّ تَعْرفُ جُمَلةً مَا تَحْتَاجُ إِلَى آسْتِعْمَالِهِ ، كَالطُّهَارَةِ وَالصَّلَاةِ وَالصَّوْمِ وَنحوه ؛ فإذًا فَعَلْتَ ، فَقَدْ أَدَّيْتَ فَرْضَ اللَّهِ عَلَيْكَ الَّذِي تَعَبُّدُكَ به فِي بَابِ الْعِلْم ، وَلَقَدْ صِرْتَ مِنْ عُلَمَاءِ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ ﷺ ، الرَّاسِخِينَ في الْعِلْمِ ، إِنْ عَمِلْتَ بِعِلْمِكَ ، وَأَقْبَلْتَ عَلَى عِمَارَةِ مَعادِكَ ، وَكُنْتَ عَبْداً عَالِماً عَامِلاً لِلَّهِ تَعالَى عَلَى بَصِيرَةٍ غَيْرَ جَاهِل ، وَلَا مُقَلَّدٍ وَلَا غَـافِل ، وَلَـكَ الشَّـرَفُ الْعَـظِيمُ ، وَلِعِلْمِـكَ القِيمَـةُ الْكَثِيـرَةُ وَالثَّوَابُ الْجَزِيلُ ، وَكُنْتَ قَدْ قَطَعْتَ / هٰذِهِ الْعَقَبِةَ ، وَخَلَّفْتَهَا وَرَاءَكَ ، [١٠/أ] وَقَضَيْتَ حَقَّهَا بِإِذْنِ اللَّهِ تَعالَى ، وَاللَّهُ سُبْحَانَـهُ المَسْتُولُ أَنْ يُمِدُّكَ وَإِيَّانَا بحُسْن تَوْفِيقِهِ وَتَيْسِيرهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إلا باللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

|  |  | <u>-</u> |  |
|--|--|----------|--|
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |
|  |  |          |  |

## الْعَقَبَةُ الثَّانِيَةُ وَهِيَ عَقَبَةُ التَّوْبَةِ

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا طَالِبَ الْعِبَادَةِ ـ وَفَّقَـكَ اللَّهُ لطاعته ـ بِالتَّـوْبَةِ ، وَذَٰلِكَ وجوب التوبة لأَمْرَيْن :

أَحَدُهُمَا: لِيَحْصُلَ لَكَ تَوْفِيقُ الطَّاعَةِ ، فإنَّ شُوْمَ الذُّنُوبِ يُورِثُ الْجِرْمَانَ ، وَيُعْقِبُ الْخِذْلَانَ ، وَإِنَّ قَيْدَ الذُّنُوبِ يَمْنَعُ مِن المشي إلى طَاعَةِ اللَّهِ عز وَجَلّ ، وَالمُسَارَعةِ إلى خِدْمَتِهِ وإِنَّ يُقَلَ الذُّنُوبِ يَمْنَعُ مِن الْخِفَّةِ لللَّهِ عز وَجَلّ ، وَالمُسَارَعةِ إلى خِدْمَتِهِ وإِنَّ يُقَلَ الذُّنُوبِ يَمْنَعُ مِنَ الْخِفَّةِ لللَّهُ عز وَالنَّ اللَّهُ عز وَالنَّ اللَّهُ عَلَى الذُّنُوبِ ، يُسَوِّدُ اللَّهُ عَلَى الذُّنُوبِ ، يُسَوِّدُ اللَّهُ عَز وجل فَسَتَجُرُّ صَاحِبَهَا إلى الْكُفْرِ اللَّهُ عز وجل فَسَتَجُرُّ صَاحِبَهَا إلى الْكُفْرِ وَالشَّقَاوَةِ . وَإِنْ لَمْ يَرْحَمِ اللَّهُ عز وجل فَسَتَجُرُّ صَاحِبَهَا إلى الْكُفْرِ وَالشَّقَاوَةِ .

فَيَا عَجَباً ، كَيْفَ يُـوَقَّ لِلطَّاعَةِ مَنْ هُـوَ فِي شُؤْمِ (معصية) (١) وَقَسَاوةٍ ؟ وَكَيْفَ يُدْعَى إلى الْخِدْمَةِ مَنْ هُوَ مُصرًّ عَلَى الْمَعْصِيةِ وَالْجَفْوةِ ؟ وَكَيْفَ يُقَرَّبَ لِلمُنَاجَاةِ مَنْ هُوَ مُتَلَطِّحٌ بِالْأَقْذَارِ وَالنَّجَاسَاتِ ؟ فَفِي الْخَبَرِ عَنِ وَكَيْفَ يُقَرَّبَ لِلمُنَاجَاةِ مَنْ هُوَ مُتَلَطِّحٌ بِالْأَقْذَارِ وَالنَّجَاسَاتِ ؟ فَفِي الْخَبَرِ عَنِ الصَّادِقِ المُصَدَّقِ رَسُولِ اللَّهِ عَيْقَةً ، أَنَّهُ قَالَ (٢): « إِذَا كَذَبَ الْعَبْدُ تَنَحَى عَنْهُ الصَّادِقِ المُصَدَّقِ رَسُولِ اللَّهِ عَيْقَةً ، أَنَّهُ قَالَ (٢): « إِذَا كَذَبَ الْعَبْدُ تَنَحَى عَنْهُ المَلكَانِ مِنْ نَتْنِ مَا يَحْرُجُ مِنْ فِيهِ » (أَ فَكَيْفَ يَصْلُحُ هٰذَا اللَّسَانُ لِذِكْرِ اللَّهِ عَزَ اللَّهِ عَزَى وَجَلَّى ؟

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٣ .

فَلَا جَرَمَ لَا يَكَادُ يَجِدُ المُصِرُّ عَلَى الْعِصْيانِ تَوْفِيقاً ، وَلَا تَخِفُّ أَرْكَانُهُ لِلْعِبَادَةِ ، وإنِ آتَفَقَ ، فَبِكَدٍّ لَا حَلَاوَةَ مَعَهُ وَلَا صَفْوَةَ ، وَكُلُّ ذَٰلِكَ لِشُؤْمِ اللَّيْلِ وَتَرْكِ التَّوْبَةِ . وَلَقَدْ صَدَقَ مَنْ قَالَ أَنْ : إِذَا لَمْ تَقْوَ عَلَى قِيَامِ اللَّيْلِ وَصِيَامِ النَّهَارِ ، فَاعْلَمْ أَنَّكَ مَكْبُولٌ وَقَدْ كَبَّلَتْكَ خَطِيئَتُكَ . فَهٰذِهِ هٰذِهِ هٰذِهِ .

وَالثَّانِي مِنَ الأَمْرِيْنِ: إِنَّما تَلْزَمُكَ التَّوْبَةُ لِتَقْبَلَ عِبادَتُكَ، فَإِن رَبَّ الدَّيْنِ لَا يَقْبَلُ الْهَدِيَّةَ، وَذٰلِكَ أَنَّ التَّوْبَةَ عَنِ المَعاصِي وَإِرْضَاءُ الْخُصُومِ فَرْضُ لاَزِمٌ، وَعَامَّةُ الْعِبَادَةِ الَّتِي تَقْصِدُهَا نَقْلُ، فَكَيْفَ يُقْبَلُ تَبَرُّعُكَ وَالدَّيْنُ أَن مَكِيْفَ عَلَيْكَ حالً لَمْ تَقْضِهِ ؟ أَم كَيْفَ تَتْرُكُ لِأَجْلِهِ الْحَلالَ وَالمُباحَ / وَأَنْتَ مُصِدِّ عَلَيْكَ حالً لَمْ تَقْضِهِ ؟ أَم كَيْفَ تَتْرُكُ لِأَجْلِهِ الْحَلالَ وَالمُباحَ / وَأَنْتَ مُصِدِّ عَلَيْ فَعْلِ المَحْظُورِ وَالْحَرَامِ ؟ وَكَيْفَ تُنَاجِيهِ وَتَدْعُوهُ وَتُثْنِي عَلَيْهِ، وَهُو عَلَى فِعْلِ المَحْظُورِ وَالْحَرَامِ ؟ وَكَيْفَ تُنَاجِيهِ وَتَدْعُوهُ وَتُثْنِي عَلَيْهِ، وَهُو وَالْعِياذُ بِاللَّهِ ـ عَلَيْكَ غَضْبانُ ؟ فَهٰ ذَا ظَاهِرُ حَالِ العُصَاةِ المُصِرِّينَ عَلَى الْمَعْصِيةِ . وَاللَّهُ المُسْتَعَانُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا مَعْنَى التَّوْيَةِ النَّصُوحِ وما حَدُّها ؟ وَمَا يُنْبَغِي لِلْعَبْدِ أَنْ يَفْعَلَهُ حَتَّى يَخْرُجَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ كُلِّهَا فَأَقُولُ :

معنى التوبة أُمَّا التَّوْبَةُ فَإِنَّها سَعْيٌ مِنْ مَساعِي الْقَلْبِ ، وَهِيَ عِنْدَ التَّحْصِيلِ فِي

قَوْلِ الْعُلَمَاءِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، تَنْزِيهُ الْقَلْبُ عَنِ ٱلذَّنْبِ. قَالَ شَيْخُنَا (٢٠) رَحِمَهُ اللَّهُ في حَدِّ التَّوْبَةِ: إِنَّهُ تَرْكَ ٱخْتِيارِ ذَنْبِ سَبَقَ مِثْلُهُ عَنْهُ، مَنْزِلةً لا

صُورَةً ، تَعْظِيْماً لِلَّهِ تَعَالَى وَحَذَراً مِنْ سَخَطِهِ ؛ وَلَّهَا إِذاً أَرْبَعُ شَرَائِطَ :

<sup>(</sup>أ) أخرج أبو نعيم في الحلية (٩٦/٨) من حديث محمد بن علي عن الفُضَيْل قوله : « إذا لم تقدر على قيام الليل وصيام النهار ، فاعلم انك محروم مكبّل كبّلتك خطيئتك » .

<sup>(</sup>ب) هو أبو بكر الطرطوسي كما في سراج السالكين ص ١٤٨.

إِحْدَاهَا : تَرْكُ آخْتِيَارِ الذَّنْبِ ، وَهُوَ أَنْ يُوطِّنَ قَلْبَهُ وَيُجَرِّدَ عَزْمَهُ عَلَى شروط التوبة أَن لاَ يَعُودُ إلى آلذُّنْبِ أَلْبَتَّهَ ؛ فَأَمَّا إِنْ تَرَكَ الذَّنْبَ وَفِي نَفْسِه أَنَّهُ رُبَّمَا يَعُهُد إِنَّهِ ، أَوْ لَا يَعْزِمُ عَلَى ذُلِكَ ، بَلْ يَتَرَدَّدُ ، فَإِنَّهُ رُبَّما يَقَعُ لَهُ الْعَوْدُ ، فَإِنَّهُ مُمْتَنِعٌ عَن الذُّنْبِ غَيْرُ تَائِبِ عَنْهُ .

> وَالنَّانِيةُ : أَنْ يَتُوبِ عَنْ (١) ذَنْبِ قَدْ سَبَقَ عَنْهُ مِثْلُهُ ، إِذْ لَوْ لَمْ يَسْبِقْ عَنْهُ مِثْلُهُ لَكَانَ مُتَّقِياً غَيْرَ تَائِب ، أَلا تَرَى أَنَّهُ يَصِحُ الْقَوْلُ بِأَنَّ النَّبِيُّ عَيْ كَانَ مُتَّقِياً عَنِ الْكُفْرِ ، وَلَا يَصِحُ الْقَوْلُ بِأَنَّهُ كَانَ تَائِبًا عَنِ الْكُفْرِ ، إِذْ لَمْ يَسْبِقْ مِنْهُ كُفْرُ بِحالٍ ، وَأَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ كَانَ تَائِباً عَنِ الْكُفْرِ لِمَا سَبَقَ عَنْهُ ذٰلِكَ .

وَالثَّالِئَةُ : أَنَّ الَّـذِي سَبَقَ ، يَكُونُ مِثْلَ ما يَشْرُكُ آخْتِيَارَهُ فِي الْمَنْزِلَةِ وَاللَّهُ رَجَة ، لَا فِي الصُّورَةِ ؛ أَلَا تَرَى أَنَّ الشَّيْخَ الْهَرَمَ الفَانِيَ ، الَّذِي سَبَقَ مِنْهُ الزِّنَا وَقَطْعُ الطَّريق ، إذَا أَرَادَ أَنْ يَتُوبَ عَنْ ذٰلِكَ ، تُمْكِنُهُ التَّوْبَةُ لا مَحالَةَ ، إذْ لَمْ يُغْلَقْ عَنْهُ بَابُها ، وَلاَ يُمْكِنُهُ تَرْكُ آخْتِيَارِ الزِّنَا وَقَطْعُ الطّريق ، إِذْ هُوَ لَا يَقْدِرُ الآن عَلَى فِعْل ذٰلِكَ ، فَلَا يَقْدِرُ عَلَى تَرْكِ آخْتِيَارِهِ ، فَلَا يَصِحُّ وَصْفُهُ بِأَنَّهُ تَارِكُ لَهُ ، مُمْتَنِعٌ عَنْهُ ، وَهُوَ عَاجِزٌ عَنْهُ ، غَيْرُ / مُتَمَكِّن ، لَكِنَّهُ ١/١١] يَقْدِرُ عَلَى ( فِعْل )(٢) مَا هُوَ مِثْلُ الزِّنا وَقَطْع الطَّريق ، فِي الْمَنْزِلَةِ وَالدَّرَجَةِ ( كَالْكَذِبِ ) (") وَالْقَذْفِ وَالْغِيبَةِ وَالنَّمِيمَةِ ، إِذْ جَمِيعُ ذَٰلِكَ مَعَاص وَإِنْ كَانَ الإِثْمُ يَتَفَاوَتُ فِي حَق الآدَمِي ، فِي كُلِّ وَاحِدَةٍ بِقَدْرِهَا .

> ولْكِنْ جَمِيعُ هٰذِهِ المَعَاصِي الْفَرْعِيَّةِ ، كُلِّهَا بِمَنْزِلَةٍ وَاحِدَةٍ وَهِيَ دُونَ مَنْزِلَةِ الْبِدْعَةِ ، ومَنْزِلَةُ الْبِدْعَةِ دُونَ ( مَنْزِلَةِ )( الْكُفْرِ فَلِذَٰلِكَ صَحَّ مِنْهُ التَّوْبَةُ عن الزُّنَا وَقَطْعِ الطُّرِيقِ وَسَاثِر مَا مَضَى مِنَ الذُّنُوبِ الَّتِي هُوَ عَاجِزٌ عَنْ أَمْثَالِهَا الْيَوْمَ فِي الصُّورَةِ .

وَالرَّابِعَةُ: أَنْ يَكُونَ تَرْكُ آخْتِادِهِ ذَلِكَ ، تَعْظِيماً لِلَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَحَدَراً مِنْ سَخَطِهِ وَأَلِيم عِقَابِهِ ، مُجَرَّداً لاَ لِرَغْبَةً دُنْيُويَةٍ ، أَوْ رَهْبَةٍ مِنَ النَّاسِ ، أَوْ طَلَبِ ثناءٍ أَو صِيتٍ ، أَوْ جَاهٍ أَوْ ضَعْفٍ فِي النَّفْسِ أَوْ فَقْرِ أَوْ هُوانٍ أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ . فَهٰذِهِ شَرَائِطُ التَّوْبَةِ وَأَرْكَانُها ، فَإِذَا حَصَّلْتَ هُوانٍ أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ . فَهٰذِهِ شَرَائِطُ التَّوْبَةِ وَأَرْكَانُها ، فَإِذَا حَصَّلْتَ وَآسْتَكُمَلْتَ ، فَهِيَ تَوْبَةً حَقِيقِيَّةً صَادِقَةً .

وَأَمَّا مُقَدِّمَاتُ التَّوْيَةِ فَثَلَاتُ :

مقدماتالتوبة

إِحْدَاهَا: ذِكْرُ غَايَةِ قُبْحِ الذُّنبِ.

وَالثَّانِيَةُ : ذِكْرُ شِدَّةِ عُقُوبَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَأَلِيم سَخَطِهِ وَغَضَبِهِ الَّذِي لَا طَاقَةَ لَكَ بهِ .

وَالثَّالِثَةُ: ذِكْرُ ضَعْفِكَ وَقِلَّةِ حِيلَتِكَ فِي ذَلِكَ ، فَإِنَّ مَنْ لَا يَحْتَمِلَ حَرَّ شَمْس وَلَطْمَةَ شُرْطِي وَقَرْصَ نَمْلَةٍ ، كَيْفَ يَحْتَمِلُ حَرَّ نَارِ جَهَنَّمَ ، وَضرْبَ مَقَامِعَ (أً) الزَّبَانِيَةِ ، وَلَسْعَ حَيَّاتٍ كَأَعْنَاقِ الْبُحْتِ (ب) ، وَعَقَارِبَ كَالْبِغَالِ ، خُلِقَتْ مَنَ النَّارِ في دَارِ الْغَضَبِ وَالْبَوَارِ ، نَعُوذُ بِاللَّهِ ثُمَّ نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ سَخَطِهِ وَعَذَابِهِ .

ُ فَإِذَا وَاظَبْتَ عَلَى هٰذِهِ الْأَذْكَارِ ، وَعَاوَدْتَهَا آنَاءَ اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ ، فَإِنَّهَا سَتَحْمِلُكَ عَلَى التَّوْبَةِ النَّصُوحِ مِنَ الذُّنُوبِ ، وَٱللَّهُ المُوَفِّقُ بِفَصْلِهِ .

فَإِنْ قِيلَ : أَلَيْسَ قَدْ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : « النَّدَمُ تَوْبَةُ "٤٠ وَلَمْ يَذْكُرْ مِمَّا ذَكَرْتُمْ مِنْ شَرَائِطَهَا وَشَدَّدْتُمُ شَيْئًا ؟ يُقالُ لَهُ :

<sup>(</sup>أ) المقامع: جمع مِقْمَعة، وهي سياط من حديد رؤوسها معوَجّة. والزبانية: الملائكة الغلاظ الشّداد.

<sup>(</sup>ب) البخت: نوع من الإبل طِوال الأعناق.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ١٤ .

التدم

آعْلَمْ أَوَّلًا أَنَّ النَّدَمَ غَيْرُ مَقْدُورِ لِلْعَبْدِ، أَلَا تَرَى أَنْهُ تَقَعُ النَّدَامَةُ عَنْ أُمُورِ فِي قَلْبِهِ، وَهُوَ يُرِيدُ أَنْ لاَ يَكُونَ ذٰلِكَ، وَالتَّوْبَةُ مَقْدُورَةٌ / لِلْعَبْدِ مَأْمُورٌ بها؟ ثُمَّ [١١/ب] إِنَّا قَدْ عَلِمْنَا أَنَّهُ لَوْ نَدِمَ عَلَى الذُّنُوبِ لَمَا ذَهَبَ بِذَٰلِكَ جَاهُهُ عِنْدَ النَّاسِ أَوْ مَالُهُ فِي النَّفَقَةِ فِيهَا ، فَإِنَّ ذٰلِكَ لاَ يَكُونُ تَوْبَةً بِلا رَيْبٍ ، فَعَلِمْتَ بذٰلِكَ أَنَّ فِي الْخَبِرِ مَعْنَى لَمْ تَفْهَمْهُ مِنْ ظَاهِرِهِ ، وَهُـوَ أَنَّ النَّدَمَ لِتَعْظِيمِ اللَّهِ سُنْحَانَهُ ، وَخَوْفِ عِقَابِهِ ، مِمَّا يَبْعَثُ عَلَى التَّوْبَةِ النَّصُوح ، فَإِنَّ ذٰلِكَ مِنْ صِفاتِ التَّائِبِينَ وَحَالِهِمْ ، فإنَّهُ إِذَا ذَكَرَ الأَذْكَارَ الثَّلاَثَةَ الَّتِي هِيَ مُقَدَّمَاتُ التَّوْبَةِ يندمَ . فَحمَلَتْهُ النَّدَامَةُ عَلَى تَرْكِ آخْتِيارِ النَّذنب، وَتَبْقَى نَدَامَتُهُ فِي قَلْبِهِ في المُسْتَقْبَل تَحْمِلُهُ عَلَى الإبْتِهَالِ وَالتَّضَرُّع . فَلَمَّا كَانَ ذٰلِكَ مِنْ أَسْبَابِ التُّوْبَةِ ، وَصِفاتِ التَّائِبِ ، سَمَّاهُ باسْمِ التَّوْبَةِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ مُوفَّقاً إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى بِفَضْلِهِ .

> فَإِنْ قُلْتَ كَيْفَ يُمْكِنُ الإنْسانُ أَنْ يَصِيرَ بِحَيْثُ لاَ يَقَعُ مِنْهُ ذَنْبٌ أَلْبَتَّهَ مِنْ صَغِير أَوْ كَبير ؟ كَيْفَ وَأَنْبِياءُ اللَّهِ صَلَوَاتُ آللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمُ الَّـذِينَ هُمْ أَشْرَفُ خَلْق آللَّهِ تَعَالَى ، قَدِ آخْتَلَفَ ( فِيهِمْ )(١) أَهْلُ الْعِلْمِ : هَلْ نَالُوا هٰذِهِ الدّرَجَةُ أَمْ لَا ؟

> فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا الْأَمْرَ مُمْكِنَّ غَيْرُ مُسْتَحِيلِ ثُمَّ هُوَ هَيِّنٌ ، وَٱللَّهُ يَخْتَصُّ برَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ .

> ثُمَّ مِنْ شَرْطِ التَّوْبَةِ أَنْ لَا يَتَعَمَّدَ ذَنْبًا ، فَأَمَّا إِنْ وَقَعَ مِنْهُ بِسَهْو أَوْ خَطَإٍ فَهُوَ مَعْفُوُّ عَنْهُ بِفَضْلِ ٱللَّهِ تَعالَى ، وَلهٰذَا هَيِّنٌ عَلَى مَنْ وَفَّقَهُ اللَّهُ تَعالَى .

> فَإِنْ قُلْتَ إِنَّمَا يَمْنَعُنِي مِنَ النَّوْبَةِ أَنِّي أَعْلَمُ مِنْ نَفْسِي أَنِّي أَحُودُ إِلَى الذُّنْبِ وَلاَ أَثْبُتُ عَلَى التَّوْبَةِ فَلاَ فَائِدَةَ فِي ذَلِكَ ، فَاعْلَمْ أَنَّ هَـذَا مِنْ غُرُورِ

الشَّيْطَانِ ، وَمِنْ أَيْنَ لَكَ هٰذَا الْعِلْمُ ؟ فَعَسى أَنْ تَمُوتَ تَائِباً قَبْلَ أَنْ تَعُودَ إِلَى النَّنْب .

وَأَمَّا الْخَوْفُ مِنَ الْعَوْدِ ، فَعَلَيْكَ الْعَزْمُ وَالصَّدْقُ فِي ذَٰلِكَ ، وَعَلَيْهِ الْإِثْمَامُ ، فَإِنْ أَتَمَّ فَذَاكَ ( مِنْ فَضْلِهِ ) (١) وَإِنْ لَمْ يَتِمَّ ، فَقَدْ غُفِرَتْ ذُنُوبُكَ السَّالِفَةُ كُلُّهَا ، وَتَخَلَّصْتَ مِنْها ، وَتَطَهَّرْتَ ، وَلَيْسَ عَلَيْكَ إِلَّا هٰذَا الحَدَث السَّالِفَةُ كُلُّهَا ، وَتَخَلَّصْتَ مِنْها ، وَتَطَهَّرْتَ ، وَلَيْسَ عَلَيْكَ إِلَّا هٰذَا الحَدَث اللَّذِي أَحْدَثُتُهُ الآن وَهٰذَا هُوَ الرِّبْحُ الْعَظِيمُ وَالْفَائِدَةُ الْكَبِيرَة وَلا يَمْنَعْكَ خَوْفُ النِّي أَحْدَى الْحُسْنَيْنِ / وَاللَّهُ وَلِي النَّوْفِيقِ وَالْهِدَايَةِ ؛ فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

أَقْسَامِ الذَّنُوبِ وَالتَّخَلُّصُ مِنْهَا ، فَاعْلَمْ أَنَّ النَّنُوبِ فِي النَّذُوبِ وَالتَّخَلُّصُ مِنْهَا ، فَاعْلَمْ أَنَّ النَّنُوبَ فِي الْجُمْلَةِ ثَلَائَةُ أَقْسَامٍ :

أَحَدُهَا: تَرْكُ وَاجِباتِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْكَ ، مِنْ صَلَاةٍ أَوْ صِيَامٍ أَوْ زَكَاةٍ أَوْ كَفَّارَةٍ أَوْ غَيْرِها ، فَتَقَضِى مَا أَمْكَنَكَ مِنها .

وَالشَّانِي: ذُنُوبٌ بَيْنَك وَبَيْنَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى ، كَشُرْبِ الْخَمْرِ وَضَرْبِ الْمَزَامِيرِ وَأَكُلِ الرِّبَا وَنَحْوِ ذٰلِكَ ، فَتَنْدَمُ عَلَى ذٰلِكَ ، وَتُـوَطِّنُ قَلْبَكَ عَلَى ذٰلِكَ ، وَتُـوَطِّنُ قَلْبَكَ عَلَى تَرْكِ الْعَوْدِ إِلَى مِثْلِهَا أَبَداً .

وَالثَّالِثُ : ذُنُوبٌ بَيْنَكَ وَبَيْنَ الْعِبادِ ، فَهْ ذَا أَشْكَلُ وَأَصْعَبُ ، وَهِيَ أَقْسَامٌ ، قَدْ تَكُونُ فِي المَّالِ أو فِي النَّفْسِ أَوَ فِي الْعِرْضِ ، أو فِي النَّفْسِ أَوَ فِي الْعِرْضِ ، أو فِي الْحُرْمَةِ ، أو فِي الدَّينِ .

لَّ فَمَا كَانَ فِي الْمَالِ فَيَجِبُ أَنْ تَرُدَّهُ عَلَيْهِ إِنْ أَمْكَنَكَ ، فَإِنْ عَجَزْتَ عَنْ ذَٰلِكَ لِغَيْبَةِ الرَّجُلِ أَوْ ذَٰلِكَ ، لِعَدَم ، وَفَقْرٍ فَتَسْتَحِلَّ مِنْهُ ، وَإِنْ عَجَزْتَ عَنْ ذَٰلِكَ لِغَيْبَةِ الرَّجُلِ أَوْ مَوْتِهِ ، وَأَمْكَنَ التَّصَدُّقُ عَنْهُ فَافْعَلْ ، فَإِنْ لَمْ يُمْكِنْ ، فَعَلَيْكَ بِتَكْثِيرِ حَسَناتِكَ مَوْتِهِ ، وَأَمْكَنَ التَّصَدُّقُ عَنْهُ فَافْعَلْ ، فَإِنْ لَمْ يُمْكِنْ ، فَعَلَيْكَ بِتَكْثِيرِ حَسَناتِكَ

الذنوب التي بين العباد وَالسُّجُوعِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى بِالتَّضَرُّعِ وَالإِبْتِهَالِ إليه أَنْ يُرْضِيَهُ عَنْكَ يَوْمَ الْقِيامَةِ .

وَأَمَّا مَا كَانَ فِي النَّفْسِ ، فَتُمكِّنُهُ مِنَ الْقِصَاصِ أَوْ أَوْلِياءَهُ ، حَتَّى يَقْتَصَّ مِنْكَ أَوْ تُجْعَل فِي حِلّ ، فَإِنْ عَجَزْتَ ، فَالرَّجُوعُ إلى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وَالاَبْتِهَالُ إِلَيْهِ أَنْ يُرْضِيَهُ عَنْكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ .

وَأَمَّا الْعِرْضُ فَإِنِ آغْتَبْتَهُ أَوْ بَهَتَهُ () أَوْ شَتَمْتَهُ ، فَحَقُّكَ أَنْ تُكَذَّبَ نَفْسَكَ بَيْنَ يَدَيْ مَنْ فَعَلْتَ ذَٰلِكَ عِنْدِهُ ، وَأَنْ تَسْتَحِلَّ مِنْ صاحِبِهِ إِنْ أَمْكَنَكَ ، هٰذَا إِنْ لَمْ تَخْشَ زِيَادَةَ غَيْظٍ وَهَيْج فِتْنَةٍ في أَظْهَارِ ذَٰلِكَ وَتَجْدِيدِهِ ، فَإِنْ خَشِيْتَ إِنْ لَمْ تَخْشَ زِيَادَةَ غَيْظٍ وَهَيْج فِتْنَةٍ في أَظْهَارِ ذَٰلِكَ وَتَجْدِيدِهِ ، فَإِنْ خَشِيْتَ ذِلِكَ فَالرَّجُوعُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ وَالاسْتِغْفَارُ الْكَثِيرُ لِصاحِبِهِ .

وَأَمَّا الْحُرْمَةُ بِأَنْ خُنْتَهُ فِي أَهْلِهِ أَوْ وَلَـدِهِ أَوْ نَحْــوِهِ ، فَلاَ وَجْــهَ لِلإِسْتِحْلال ِ وَالْإِظْهار ، لِأَنهُ يُولِّدُ فِتْنَةً وَغَيْظاً ، بَلْ تَتَضَرَّعُ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ ، وَيَجْعَلَ لَهُ خَيْراً كَثِيراً فِي مُقَابَلَتِهِ ، فَإِنْ أَمِنْتَ الْفِتْنَةَ وَالْهَيْجِ ، وَهُو نَادِرٌ ، فَتَسْتَحِلَّ مِنْهُ .

وَأَمَّا فِي الدِّينِ بِأَن كَفَّرْتَهُ أَوْ بَدَّعْتَهُ أَوْ ضَلَلْتَهُ ، فَهُوَ أَصِعَبُ الْأُمُورِ (') ، فَتَحْتَاجُ إِلَى تَكْذِيبِ / نَفْسِكَ عِنْدَ (') مَنْ قُلْتَ لَهُ ( ذٰلِك ) (") ، وَأَنْ تَسْتَحِلَّ [١٢/ب] مِنْ صَاحِبِكَ إِنْ أَمْكَنَكَ ، وَإِلاَّ فَالإِبْتِهَالُ إِلَى اللَّه تَعالَى جِدًّا ، وَالنَّنَدُمُ عَلَى ذٰلِكَ لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ .

وَجُمْلَةُ الأَمْرِ فَمَا أَمْكَنَكَ مِنْ إِرْضاءِ الْخُصُومِ عَمِلْتَ، وَمَا لَمْ يُمْكِنْكَ رَاجَعْتَ اللَّهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بِالتَّضَسُّعِ وَالصَّدقِ ، لِيُرْضِيَهُ عَنْكَ ، فَيَكُونُ ذَلِكَ فِي مَشِيئَةِ اللَّهِ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيامَةِ ، وَالرَّجَاءُ مِنْهُ بِفَضْلِهِ الْعَظِيمِ وَإِحْسَانِهِ ذَلِكَ فِي مَشِيئَةِ اللَّهِ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيامَةِ ، وَالرَّجَاءُ مِنْهُ بِفَضْلِهِ الْعَظِيمِ وَإِحْسَانِهِ

<sup>(</sup> أ ) بهنّه : قذفته وافتريت عليه بالكذب .

الْعَمِيمِ ، أَنَّهُ إِذَا عَلِمَ الصَّدْقَ مِنْ قَلْبِ الْعَبْدِ فإنَّهُ يُرْضِي خُصَمَاءَهُ مِنْ خِزَانَةِ فَضْلِهِ ، وَلا حكم ، فَاعْلم هٰذِهِ حَقُّها رَاشِداً . فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

فإِذَا أَنْتَ عَمِلْتَ مَا وَصَفْنَاهُ ، وَبَرَّأْتَ الْقَلْبَ عَنِ آخْتِيَارِ مِثْلِهَا في الْمُسْتَقْبَلِ ، فَقَدْ خَرَجْتَ مِنَ الذَّنُوبِ كُلِّها ، وَإِنْ حَصَلَتْ مِنْكَ تَبْرِثَةُ الْمُسْتَقْبَلِ ، وَلَمْ يَحْصُلْ مِنْكَ قَضَاءُ الْفَوَائِتِ ، وَإِرْضَاءُ الْخُصُومِ ، فَالتَّبِعَاتُ لاَيْمَةٌ وَسَائِرُ الذَّنُوبِ مَعْفُورَةً .

وَلِهٰذَا الْبَابِ شَرْحٌ يَطُولُ فَلَا يَحْتَمِلُهُ هٰذَا الْمُحْتَصَرُ ، وَآنْظُرْ كِتَابِ التَّوْبَةِ مِنْ كُتِبِ « إَحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينَ » أُوَّلًا ، وَ « كِتَابِ الْقُرْبَةِ إلى اللَّهِ » التَّوْبَةِ مِنْ كُتِبِ الْفَرْبَةِ الله اللَّهِ أَوْلًا ، وَ « كِتَابِ الْفَرْبَةِ الْقُصْوَى » ثالثاً ، تَجِدْ فَوَائِدَ كَثِيرَةً وَشَرْحاً جَمّاً ، ثانياً ، وَ « كِتَابِ الْغَايَةِ الْقُصْوَى » ثالثاً ، تَجِدْ فَوَائِدَ كَثِيرَةً وَشَرْحاً جَمّاً ، وَالَّذِي ذَكَرْناهُ ها هُنا هُوَ الأَصْلُ الَّذِي لَا بُدّ مِنْهُ وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ .

صعوبة اجتياز عقبة التوبة

( فصل ) ثُمّ آعْلَمْ يَقِيناً أَنَّ هٰيِهِ الْعَقَبةَ ، عَقَبةً صَعْبَةً ، أَمْرُهَا مُهِمُّ وَضَرَرُهَا عَظِيمٌ . فَلَقَدْ بَلَغَنَا عَنِ الْأَسْتاذ أَبِي إِسْحٰق الإِسْفَرَايِنِي رَحِمَهُ اللَّهُ تعالى ، وَكَانَ مِنَ الرَّاسِخِينَ فِي الْعِلْمِ ، الْعَامِلِينَ ، أَنَّهُ قَالَ : دَعُوتُ ٱللَّهُ سُبْحَانهُ ثلاَثِينَ سَنَةً أَنْ يَرْزُقَنِي تَوْبَةً نَصُوحاً ، ثُمَّ تَعَجَّبتُ فِي نَفْسِي وقلتُ : سُبْحانَ اللَّهِ ، حَاجَةً دَعُوتُ اللَّهَ فِيهَا ثَلاثِينَ سَنَةً فَمَا قُضِيَتْ إِلَى الآنَ ، مَاذَا تَسْأَلُ اللَّهِ ، حَاجَةً دَعُوتُ اللَّه فِيهَا ثَلاثِينَ سَنَةً فَمَا قُضِيتُ إِلَى الآنَ ، مَاذَا تَسْأَلُ اللَّه سُبْحَانُه وَتَعالى ؟ إِنَّما تَسْأَلُ اللَّهُ عَزَّ وَجِلَ أَنْ يُحِبَّكَ . أَمَا مَا مَسْحَانُهُ وَتَعالَى ؟ إِنَّما تَسْأَلُ اللَّهُ عَزَّ وَجِلَ أَنْ يُحِبَّكَ . أَمَا مَمِعْتَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُجِبُ المُمَّ طَهِرِينَ ﴾ مَاذَا تَسْأَلُ اللَّه سُبْحَانُه وَتَعالَى ؟ إِنَّما تَسْأَلُ اللَّهُ عَزَّ وَجِلَ أَنْ يُحِبَّكَ . أَمَا مَمْعَتَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّه يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُجِبُ المُمَتَ طَهُرِينَ ﴾ مَاذَا تَسْأَلُ اللَّه سُبْحَانُه وَتَعالَى ؟ إِنَّما تَسْأَلُ اللَّهُ عَزَّ وَجِلَ أَنْ يُحِبُّكَ . أَمَا وَلِيقَ إِلَى هُولِكَ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوابِينَ وَيُجِبُ المُمَتَ طَهُرِيقٍ ، وَآهْتِمَامِهِمْ وَمُواظَبَيْهِمْ عَلَى صَلاحٍ قُلُوبِهِمْ ، وَالتَّزَوُدِ لِمَعَادِهِمْ .

وَأَمَّا الضَّرَرُ/ المَخُوف (في تأخير التوبة)(١) فَإِنَّ أَوَّلَ الذَّنْبِ قَسْوَةً، وَآخِرَهُ وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ تعالى شُوْمٌ وَشِقْوَةً ، فَإِيَّاكَ أَنْ تَنْسَى أَمْرَ إِبْلِيسَ وَبَلْعامَ بْنِ

[14/أ] الضرر في تأخير التوبة بَاعُورَاءَ ، كَانَ مَبْدَأً أَمْرِهِمَا ذَنْباً وَآخِرُهُ كُفْراً فَهَلَكَا مَعَ الْهَالِكِينَ أَبَدَ الآبِدِينَ . فَعليْكَ يَرحَمُكَ اللَّهُ بِالتَّيَقُظِ وَآلْجهد ، عَسَى أَنْ تَقْلَعَ مِنْ قَلْبِكَ عِرْقَ هٰذَا الإضْرَادِ ، وَتُخلِّصَ رَقَبتكَ مِنْ هٰذِهِ الأَوْزَادِ ، وَلاَ تَأْمَنْ قَسَاوَةَ الْقَلْبِ وَتَأَمَّلْ حَالَكَ ؛ فَلَقدْ قال بَعْضُ الصَّالِحينَ : إِنَّ سَوَادَ الْقَلْبِ مِنَ الذَّنُوبِ(أ) .

وَعَلَامَةُ سَوادِ الْقلْبِ أَنْ لَا تَجِدَ مِنَ النَّذُوبِ مَفْزَعاً ، وَلَا لِلطَّاعَةِ مَوْقِعاً ، وَلَا لِلشَّاعَةِ مَوْقِعاً ، وَلَا تَسْتَحْقِرَنَّ مِنَ ٱلنَّذُوبِ شَيْئاً فتَحْسِبَ نَفْسَكَ تَائِباً وَأَنْتَ مُصِرًّ عَلَى الْكَبَائِر .

## وانظر في ما قاله الشاعر : [ الكامل ]

لا تحقِرن من السذنوب أقلها إن القليل من السدوام كثير النه فَلَقْد بَلَغَنَا عَنْ كَهْمَس بْنِ الْحَسَنِ أَنَّهُ قَالَ : أَذْنَبْتُ ذَبْبًا أَنَا أَبْكِي عَلَيْهِ مُنْدُ أَرْبَعِينَ سَنَةٍ ، قِيلَ ما هُو يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ؟ قَالَ : زَارَنِي أَخُ لِي فِي اللَّهِ ، مُنْدُ أَرْبَعِينَ سَنَةٍ ، قِيلَ ما هُو يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ؟ قَالَ : زَارَنِي أَخُ لِي فِي اللَّهِ مُنْدُ قَطْعَة فَاشْتَرَيْتُ لَهُ سَمَكاً ، فَأَكَلَ ، ثُمَّ قُمْتُ إِلَى حَاثِطِ جَارِي ، فَأَخَذْتُ مِنْهُ قِطْعَة فَاشْتَرَيْتُ لَهُ سَمَكاً ، فَأَكَلَ ، ثُمَّ قُمْتُ إِلَى حَاثِطِ جَارِي ، فَأَخَذْتُ مِنْهُ قِطْعَة فَيْ وَبَادِرْ ، فَاللَّهُ مَنْ أَلُهُ عَنْ وَجَالِي وَابْتَهِلْ وَابْتَهِ اللله مُنْ وَحِلِ وَخَلَا وَاللّهُ عَنْ وَجَلّ لِي جَنْدِهِ عَلَى أَعْنَاقِ الْمَلَائِكَةِ ، لَمْ يُذِبُ إِلّا ذَنْبًا وَاحِداً ، نَزَلَ بِهِ مَا نَزَلَ حَتَّى يُرْوَى أَنَّ اللّهُ تَعالَى قَالَ لَهُ : يَا يَدُو جَلّ إِلّا ذَنْبًا وَاحِداً ، نَزَلَ بِهِ مَا نَزَلَ حَتَّى يُرْوَى أَنَّ اللّهُ تَعالَى قَالَ لَهُ تَالَى قَالَ لَهُ عَلَى أَعْطَلَى قَالَ لَهُ عَلَى أَعْمَالِ يَعْمَ الْجَارُ يَا رَبّ ، قَالَ يَا آذَمُ آخُرُحُ مِنْ وَضَعْ عَنْ رَأْسِكَ تَاجَ كَرَامَتِي ، فَإِنَّهُ لَا يُجَاوِرُنِي مَنْ عَصَانِي . وَضَعْ عَنْ رَأُسِكَ تَاجَ كَرَامَتِي ، فَإِنَّهُ لَا يُجَاوِرُنِي مَنْ عَلَى مَنْ عَصَانِي . وَضَعْ عَنْ رَأُسِكَ تَاجَ كَرَامَتِي ، فَإِنَّهُ لَا يُجَاوِرُنِي مَنْ وَضَعْ عَنْ رَأُسِكَ تَاجَ كَرَامَتِي ، فَإِنْ لَا يُعْمَالِي مَا نَوْلَ عَلَى الْمَالَ عَلْمَ الْعَلَى عَلْ اللّهُ تَعَالَى قَالَ اللّهُ تَعَالَى قَالَ لَهُ اللّهُ لَا يُعْتَعْلَى الْمَاتِلُ عَلْ رَاسُولُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>أ) مصداق هذا القول ما جماء في حديث أبي همريرة أن رسول الله على قال : « إن المؤمن إذا أذنب كانت نكتة سموداء في قلبه ، فمإن تاب ونمزع واستغفر ، صُقِلَ قلبُه ، فإن زاد زادت » رواه ابن ماجه ١٤١٨/٢ الحديث رقم ٤٢٤٤ .

حَتَّى أَنَّهُ فِيمَا رُوِيَ ، بَكَى عَلَى ذَنْبِهِ مِائَتَيْ سَنَةٍ ، حَتَّى قَبِلَ تَوْبَتُه وَغَفَرَ ذَنْبَهُ الْوَاحِدَ .

هٰذَا حَالُه مَعَ نَبِيِّهِ وَصَفِيَّهِ فِي ذَنْبٍ وَاحِدٍ، فَكَيْفَ حَالُ الْغَيْرِ فِي ذُنْبِ وَاجِدٍ، فَكَيْفَ حَالُ الْغَيْرِ فِي ذُنُوبٍ لاَ تُحْصَى ؟ وَهٰذَا تَضَرَّعُ التَّائِبِ وَابْتِهَالُهُ ، فَكَيْفَ بِالمُصِرِّ المُتَعَسِّفِ ؟ المُتَعَسِّفِ ؟

وَلَقَدْ أَحْسَنَ مَنْ قالَ : [ المتقارب ] :

يَخَافُ عَلَى نَفْسِهِ مَنْ يَتُوبُ

فكَيْفَ تَرَى حَالَ مَنْ لَا يَتُوبُ

/ فَإِنْ تُبْتَ ثُمَّ نَقَضْتَ ( التَّوْبَةَ ) (١ ) وَعُدْتَ إِلَى الذَّنْبِ ثَانِياً ، فَعُدْ إِلَى التَّوْبَةِ مُبَادِراً ، وَقُلْ لِنَفْسِكَ : لَعَلِّي أَمُوتُ قَبْلَ أَنْ أَعُودَ إِلَيْ الذَّنْبِ هٰذِهِ الْمَرَّةَ ، وَكَذَٰلِكَ ثَالِثاً وَرَابِعاً . وَكَمَا اتَّخَذْتَ الذَّنْبَ وَالْعَوْدَ إِلَيْهِ حِرْفَةً ، فَاتَّخِذِ التَّوْبَةِ وَالْعَوْدَ إِلَيْهِ حِرْفَةً ، فَاتَّخِذِ التَّوْبَةِ وَالْعَوْدَ إِلَيْها حِرْفَةً ، فَلا تَكُنْ فِي التَّوْبَةِ أَعْجَزَ مِنْكَ فِي الذَّنْبِ ، وَلا التَّوْبَةِ وَالْعَوْدَ إِلَيْها حِرْفَةً ، فَالاَتُوبَةِ بِسَبِ ذَلِكَ ، فَإِنَّه دِلالةُ الْخَيْرِ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قُولَهُ وَلَا يَمْنَعْكَ الشَّيْطَانُ مِنَ التَّوْبَةِ بِسَبِ ذَلِكَ ، فَإِنَّه دِلالةُ الْخَيْرِ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قُولَهُ وَلَا يُعْبَلُ مُعْنَ تَوَّابٍ » (١) أَيْ كَبِيرُ الإِبْتِلَاءِ بِالذَّنْبِ ، وَلا يَشْعَلُ وَلَاللَّهُ وَالرَّجُوعِ إِلَى اللَّهِ سبحانه وتعالى بِالنَّذَامَةِ وَالاسْتِغْفَارِ ؛ وَتَذَكَّرْ قَوْلَهُ شُبْحَانُه وتَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظُلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر وَتَذَكَّرْ قَوْلَهُ شُبْحَانُه وتَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظُلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر اللَّهِ التَوْفِيقُ . اللَّه يَجِدِ آللَّه عَفُوراً رَحِيماً ﴾ [ النساء : ١١٠ ] فهٰذِهِ هٰذِهِ وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ .

(فصل) وَجُمْلَةُ الأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا آبْتَدَأْتَ فَبَرَّأْتَ قَلْبَكَ عَنِ الذَّنُوبِ
كُلِّهَا ، بأَنْ تُوطّنَهُ عَلَى أَنْ لاَ تَعُودَ إِلَى الذَّنْبِ أَبَداً أَلْبَتَّةَ ، فليكن مَا كَانَ مِنْكَ
عَلَى وَجْهٍ عَلِمَ آللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، صِدْقَ عَزْمِكَ مِنْ قَلْبٍ نَقِيٍّ ، وَتُرْضِي

إجراءات النوبة

[۳/۱۳]

<sup>(1)</sup> راجع تخريج الحديث رقم ١٥.

الْخُصُومَ بِما أَمْكَنَكَ ، وَتَقْضِي الْفَوائِتَ بِمَا تَقْدِرُ عَلَيْهِ ، وَتَرْجِعَ في الباقي إِلَى اللّهِ سُبْحَانهُ وَتَعالَى بِالإِبْتَهَال ِ وَالتَّضَرُّعِ لِيَكْفِيَكَ ذُلِكَ .

ثمَّ تَذْهَبَ فَتَغْتَسِلَ ، وَتَغَسِلَ ثِيابَكَ ، وَتُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ كَمَا يَجِبُ ، وَتَضَعَ وَجُهَكَ بِالأَرْضِ في مَكَانٍ خَالٍ حيث لا يَرَاكَ إلاّ اللّهُ سُبْحَانَهُ ، ثُمَّ تَجْعَلَ التُّرَابَ عَلَى رَأْسِكَ ، وَتُمَّغَ وَجُهَكَ ، الَّذِي هُو أَعَزُ عُضائِكَ ، في التَّرَابِ بِدَمْع جَارٍ وَقَلْبِ حَزِينٍ وَصَوْتٍ عَالٍ ونداء خفي ، أَعْضائِكَ ، في التَّرَابِ بِدَمْع جَارٍ وَقَلْبِ حَزِينٍ وَصَوْتٍ عَالٍ ونداء خفي ، وَتَلُومَ نَفْسَكَ الْعَاصِيةَ على وَتَذُكُرَ ذُنُوبَكَ وَاحِداً وَاحِداً ، مَا أَمْكَنكَ ، وَتَلُومَ نَفْسَكَ الْعَاصِيةَ على فَعلها(١) ، وَتُوبِي وَاحِداً وَقُول : يَا نَفْسُ ، أَمَا تَسْتَحِي ، أَمَا آنَ لَكِ أَنْ تَتُوبِي وَترجعي ؟ أَلَكِ طَاقَةُ بِعَذَابِ اللّهِ سُبْحَانَةُ ؟ أَلَكِ حَاجَةً بِسَخْطِ اللّهِ سُبْحَانَهُ ؟ وَتَذُكُرُ مِنْ هٰذَا / كَثِيراً وَتَبْكِي .

[1/\1]

ثُمَّ تَرْفَعُ يَدَيْكَ إِلَى الرَّبِّ الرَّحِيمِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَتَقُولُ: إِلَهِي عَبْدُكَ الْآبِقُ رَجَعَ إِلَى الصَّلْحِ ، عَبْدُكَ المُذْنِبُ الآبِقُ رَجَعَ إِلَى الصَّلْحِ ، عَبْدُكَ المُذْنِبُ الْآبِقُ رَجَعَ إِلَى الصَّلْحِ ، عَبْدُكَ المُذْنِبُ الْعَذْرِ فَاعْفُ عَنِّي بِجُودِكَ وَتَقَبَّلْنِي بِفَضْلِكَ ، وَٱنْظُرْ إِلَيَّ بِرَحْمَتِكَ ، اللَّهُمَّ آغْفِرْ لِي مَا سَلَفَ مِنَ الذَّنُوبِ ، وَآغْصِمْنِي فِيمَا بَقِيَ مِنَ الأَجَلِ ، اللَّهُمَّ آغْفِرْ لِي مَا سَلَفَ مِنَ الذَّنُوبِ ، وَآغْصِمْنِي فِيمَا بَقِيَ مِنَ الأَجَلِ ، فَإِنَّ بِنَا رَءُوكَ رَحِيمٌ .

ثُمَّ تَدْعُو دُعَاءَ الشَّدَّةِ وَهُوَ: يَا مُجلِّي عَظائِمَ الْأُمُورِ يَا مُنْتَهِي هِمَّةِ الْمَهْمُومِينَ ، يَا مَنْ إِذَا أَرَادَ شَيئاً إِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ؛ أَحَاطَتْ بِنَا ذُنُوبُنا أَنْتَ المُذَخُورُ لَهَا يَا مَذْخُور لِكُلِّ شِدَةٍ ، كُنْتُ أَدَّخِرُكَ لِهٰذِهِ السَّاعَةِ ، فَتُبْ عَلَيً إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّالُ الرِّحِيمُ .

ثُمَّ أَكْثِرْ مِنَ الْبُكاءِ وَالتَّذَلُّلِ وَقُلْ : يَا مَنْ لَا يَشْغَلُهُ سَمْعُ عَنْ سَمْعٍ ، يَا مَنْ لَا يَبْرَمُهُ إِلْحاحُ المُلِحِّينَ ، أَذِقْنِي بَرْدَ عَفْوِكَ يَا مَنْ لَا يَبْرَمُهُ إِلْحاحُ المُلِحِّينَ ، أَذِقْنِي بَرْدَ عَفْوِكَ

وَحَلَاوَةَ مَغْفِرَ تِكَ ، ( بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ )(١) إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ .

ثُمَّ تُصَلِّي عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، وَتَسْتَغْفِرُ لِجَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ، وَتَرْجِعُ إِلَى طَاعَةِ آللَّهِ جلَّ جَلَالُهُ ، فَتَكُونُ قَدْ تُبْتَ تَوْبَةً نَصُوحاً ، وَقَدْ خَرَجْتَ مِنَ الذَّنُوبِ طَاهِراً كَيُومِ وَلَدَتْك أُمُّك ، وَأُحَبَّكَ اللَّهُ عزَّ وَجلَّ وَلَكَ مِنَ الْأَجْرِ وَالنَّوَابِ ، وَعَلَيْكَ مِنَ الْبَرَكَةِ وَالرَّحَمْةِ ، ما لاَ يُجِيطُ بِهِ وَصْفُ مِنَ الْبَرَكَةِ وَالرَّحَمْةِ ، ما لاَ يُجِيطُ بِهِ وَصْفُ الْوَاصِفِينَ ، وَحَصَلَ لَكَ الأَمْنُ وَالْخَلاصُ وَنجَوْتَ مِنَ غُصَّةِ المَعاصِي اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَعالَى ، وَاللَّهُ وَالتَّوفِيق بِمَنِّهِ وَفَضْلِهِ ، كما هو أهله .

## العقبة الثَّالِثَةُ وَهِيَ عَقبةُ العَوَائِقِ

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا طَالِبَ الْعِبَادَةِ - وَفَقكَ آللَّهُ - بِدَفْعِ الْعَوَائِقِ ، حَتَّى تَسْتَقِيمَ عِبادَتُكَ . وَقَدْ ذَكَرْنا أَنَّ الْعَوَاثِقَ أَرْبَعةٌ :

المائق الأوَّل : الدُّنيا

أَحَدُها : الدُّنْيَا ؛ وَدَفْعُهَا ( إِنَّمَا هُوَ )(١) بِالتَّجَرُّدِ عَنْهَا وَالزَّهْدِ فِيها . وَإِنَّمَا لَزِمَكَ هٰذَا التَّجَرُّدُ وَالزُّهْدُ لأَمْرَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: لِتَسْتَقِيمَ لَكَ الْعِبَادَةُ / وَتَكَثُرَ، فَإِنَّ الرَّغْبَةَ في الدُّنْيا [١/١٠] تَشْغَلُكَ ( ظاهراً وباطناً ) (٢) ؛ أمَّا ظَاهِرُكَ فَبِالطَّلَب، وَأَمَّا بَاطِنُكَ فَبِالإِرَادَةِ وَحَدِيثِ النَّفْسِ ، وَكِلاَهُمَا يَمْنَعُ عَنْ الْعِبَادَةِ ، فإِنَّ النَّفْسَ وَاحِدَةً ، وَالقَلْبَ وَاحِدُ ، فَإِذَا آشْتَغَلَ بِشَيْءٍ آنْقَطَعَ عَنْ ضِدًهِ . وَإِنَّ مَثَلَ الدُّنْيَا وَالاَخِرَةِ ، كَمَثَلِ الشَّنْيَ وَالاَخِرَةِ ، كَمَثَلِ الشَّنْيَ وَالاَخِرَةِ ، كَمَثَلِ الشَّرْقِ وَالمَعْرِبِ ، إِنْ أَرْضَيْتَ إِحْدَاهُمَا أَسْخَطْتَ الأَخْرَى ؛ وَأَنَّهُما كَالمَشْرِقِ وَالمَعْرِبِ ، بِقَدْرِ مَا تَمِيلُ إلى أَحَدِهِمَا ، أَعْرَضْتَ عَن الآخَرِ .

وأمَّا شَغْلُهَا فِي الظاهِرِ فَقَدْ رَوَيْنا عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ آللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : حاوَلْتُ أَنْ أَجْمَعَ بَيْنَ الْعِبَادَةِ وَالتَّجَارَةِ فَلَمْ يَجْتَمِعَا ، فَأَقْبَلْتُ عَلَى الْعِبَادَةِ وَتَرَكْتُ التِّجَارَةَ .

وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ آللَّهُ عَنْهُ أَنَّه قَالَ : « لَوْ كَانَتَا مُجْتَمِعَيْنِ لَأَحَدٍ غَيْرِي لَاجْتَمَعَتَا لِي لِمَا أَعْطَانِي آللَّهُ تعالى مِنَ الْقُوَّةِ وَآللَّينِ » وإِذَا كَانَ الْحَدِيثُ

كَذَٰلِكَ فَالْضِرُّ بِالْفَانِيَةِ أُولِي ، والسَّلَامُ .

وَأُمَّا شَغْلُهَا للْقَلْبِ ، وَهُ وَ الْباطِنُ لِمَكَانِ الإرَادَةِ ، فَلَما رُويَ عَن النَّبِيِّ عَلِيْهُ أَنَّهُ قَالَ :

«مَنْ أَحَبُّ دُنْيَاهُ أَضَرَّ بآخِرَتِهِ ، وَمَنْ أَحَبَّ آخِرَتُهُ أَضَرَّ بدُنْيَاهُ ؛ فَآثِرُوا مَا يَبْقَى عَلَى مَا يَفْنَى «b فَبَانَ لَكَ أَنَّهُ إِذَا آشْتَغَلَ ظَاهِرُكَ بِالدُّنْيَا ، وَبَاطِنُكَ بإرَادَتِها(١) ، فَلاَ تَتَيَسُّرُ لَكَ الْعِبَادَةُ بِحَقِّهَا ، وَأَمَّا إِذَا زَهَدْتَ فِيها ، فَتَفَرَّغْتَ بظاهِركَ وَبَاطِنِكَ ، فَتَتَيَسُّرُ لَكَ الْعِبَادَةُ ، بَلْ تُعَاوِنُكَ أَعْضَاؤُكَ .

وَلَقَدْ رُوىَ عَنْ سَلْمَانَ الْفَارِسِيِّ رَضِيَ آللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : ﴿ إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا زَهِدَ فِي الدُّنْيَا آسْتَنَارَ قَلْبُهُ بِالحِكْمَةِ ، وَتَعَاوَنَتْ أَعْضَاؤُهُ فِي الْعِبَادَةِ » فَهٰذِهِ

وَالثَّاثِي مِنَ الْأَمْرَيْنِ: أَنَّهُ يُكثِرُ قِيمَةَ عَمَلِكَ ، وَيُعَظِّمُ قَدْرَهُ وَشَرَفَهُ ؟ فَلَقَدْ قَالَ ﷺ : « رَكْعَتَانِ مِنْ رَجُلِ زَاهِـدٍ قَلْبُهُ ، خَيْـرٌ وَأَحَبُّ إلى ٱللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ عِبَادَةِ المُتَعَبِّدينَ إلَى آخِرِ آلدَّهْرِ ، أَبَداً سَرْمَداً »(<sup>ب)</sup>.

فَإِذَا كَانَتِ الْعِبَادَةُ تَشْرُفُ وَتَكْثُمر بِلْلِكَ ، فَحَقَّ لِمَنْ طَلَبَ الْعِبَادَةَ أَنْ يَزْهَدَ فِي الدُّنيَا وَيَتَجَرَّدَ عَنْهَا .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا مَعْنَى الزُّهْدِ وَ ( مَا )(٢) حَقِيقته ؟ .

فَاعْلَمْ أُولًا / إِنَّ الزُّهْدَ عِنْد عُلَمَائِنا رَحِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى زُهْدَانِ: زُهْدُ مَقْدُورٌ لِلْعَبْدِ ، وَزُهْدٌ غَيْرُ مَقْدُور ؛ فَالَّذِي هُوَ مَقْدُورٌ ثَلاَثَةُ أَشْيَاءَ :

(١) تَرْكُ طَلَب الْمَفْقُودِ مِنَ آلدُّنْيَا، (٢) وَتَفْرِيقُ الْمَجْمُوعِ مِنْها،

(٣) وَتَرْكُ إِرَادَتِهَا وَآخْتِيَارِها .

[1/10] معتى الزهد

الزهد زهدان زهد مقدور

وزهد غير

مقدور

( أ ) راجع تخريج الحديث رقم ١٦ .

(ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٧.

وَأُمَّا الزُّهْدُ الَّذِي هُوَ غَيْرُ مَقْدُورِ لِلْعَبْدِ ، فَهُوَ بُرُودَةُ الشَّيْءِ عَلَى قَلْب الزَّ اهد .

ثُمَّ الزُّهْدُ الَّذِي هُوَ مَقْدُورٌ ، مُقَدِّمَاتُ لِلزُّهْدِ الَّذِي هُوَ غَيْدُ مَقْدُورٍ ؛ فَإِذَا أَتَى بِهِ الْعَبْدُ بِأَنْ لاَ يَطْلُبَ مَا لَيْسَ عِنْدَهُ مِنَ آلدُّنْيَا، وَأَن (١) يُفَرِّقَ مَا عِنْدَهُ مِنْهَا ، وَيَتْرُكَ بِالْقَلْبِ إِرَادَتَهَا وَآخْتِيَارَهَا (لأَجْلِ اللَّهِ وَعَظِيم ثَوَابِهَ بتَذَكُّرهِ )(٢) لآفاتِها ، أُوْرَثَتْهُ هذه بُرُودَةَ الدُّنْيَا عَلَى قَلْبهِ . وَهٰ ذَا عِنْدِي هُ وَ الزُّهْدُ الْحَقِيقِيُّ .

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَّ أَصْعَبَ الْأُمُورِ الثَّلاآقةِ إِنَّمَا هُوَ تَرْكُ الإرَادَةِ بِالْقَلْبِ ، إِذْ كَمْ تَرْك إرادة تاركِ لَها بظَاهِرهِ ، مُحِبِّ مُريدِ لَهَا بِبَاطِنِهِ ، فَهُوَ فِي مُكَافَحَة وَمُقَاساة مِنْ نَفْسِهِ شَدِيدَةِ ، وَالشَّأْنُ كُلُّهُ في هٰذَا . أَلَمْ تَسْمَعْ إِلَى قَوْلِهِ تعالى : ﴿ تِلْكَ السَّارُ الأخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُسريدُونَ عُلُوًّا في الأَرْضِ وَلاَ فَسَاداً ﴾ [ القصص : ٨٣ ] عَلَّقَ الحُكْمَ بنَفْي الإرَادَةِ دُونَ الطَّلَبِ وَالْفِعْلِ للمُّرَادِ . وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فَي حَرْثِهِ ، وَمَنْ كَانَ يَرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْها ، وَمَا لَسهُ في الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾ [ الشورى : ٢٠ ] وَقُولِهِ تَعَالَى : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَمِن نُرِيدٍ ﴾ [ الإسراء : ١٨ ] وقال : ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَها ﴾ [ الإسراء : ١٩ ] أَمَا تَرَى الإشَارَاتِ كُلُّهَا إِلَى الإِرَادَةِ ، فَأَمْرُهَا هُوَ المُهِمُّ إِذَنْ ؛ لَكِن الْعَبْدُ إِذَا وَاظَبَ وَاسْتَقَامَ عَلَى الْأُوَّلَيْن ، أَعْنِي التَّرْك والتَّفْرِيقَ ، فَمَأْمُولٌ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، أَنْ يُوفَّقَهُ لِـذَفْع هٰـذِهِ الإرَادَةِ وَالاخْتِيارِ عَنْ قَلْبِهِ ، فَإِنَّهُ المُفْضِلُ الْكَرِيمُ عَزَّ وَجَلَّ .

> ثُمَّ الَّـذِي يَبْعَثُ عَلَى التَّرْكِ وَالتَّفْرِيقِ ، وَيُهَوِّنُ عَلَيْكَ ذٰلِكَ ، ذِكْرُ آفَاتِ الدُّنْيَا وَعُيُوبَهِا ، وَقَدْ أَكْثَرَ النَّاسُ الْقَوْلَ فِي ذٰلِكَ ، فَمِنْـهُ فِي قَوْل

بَعْضِهِمْ (أ): « تَرَكْتُ الدُّنْيا لِقِلَّةِ غَنَائِهَا وَكَثْرَةِ عَنَائِها ، وَسُرْعَةِ فَنائِهَا وَخِسَّةِ شُرَكَائِها ».

[١٥٠/ب] قالَ شَيْخِي / الإمَامُ رَحِمَهُ اللَّهُ:

(لٰكِنْ يَجِيءُ)(١) مِنْ هَذا رَائِحَةُ السَّرْغَبَةِ(٤)، لَأَنَّ مَنْ شَكَا فِيرَاقَ أَحَدِ (١) أَحَبُ (١) مِنْ هَذا رَائِحَةُ السَّرْكَاءِ فِيهِ (١) أَحَبُ (١) لَو آنْفَرَدَ بِهِ. فَالْقَوْلُ الْبَالِعُ فِيهِ، مَا قَالَهُ شَيْخُنَا (٢) فِيهِ (١) أَحَبُ (١) لَو آنْفَرَدَ بِهِ. فَالْقَوْلُ الْبَالِعُ فِيهِ، مَا قَالَهُ شَيْخُنَا (٢) وَمَنْ رَحِمَهُ اللّهُ: ﴿ إِنَّ الدَّنْيَا عَدُوّةُ لِلّهِ عَنَّ وَجَلَّ ، وَأَنْتَ مُحِبُهُ ، وَمَنْ أَحَبَّ أَحَداً أَبْغَضَ عَدُوّهُ ﴿ . قالَ : وَلَأَنَّهَا فِي أَصْلِهَا وَسِخَةٌ جِيفَةٌ ، أَلا تَرَى أَنَّ الدنيا عدوّةٌ ، آخِر أمرها إلى الْقَذِرِ وَالْفَسَادِ ، وَالتَّلَاشِي وَالاضْمِحْلالِ لَكِنَّهَا جِيفَةٌ ضُمَّخَتْ بِطِيبٍ وَطُليَتْ بِزِينَةٍ ، فَاغْتَرَ بِظاهِرِها الْغَافِلُونَ ، وَزَهَدَ لَكِنَّهَا جِيفَةٌ ضُمَّخَتْ بِطِيبٍ وَطُليَتْ بِزِينَةٍ ، فَاغْتَرَ بِظاهِرِها الْغَافِلُونَ ، وَزَهَدَ فِيها الْعَاقِلُونَ .

حكم الزهد في الدنيا

فَإِنْ قُلَت : فَمَا حُكْمُ الزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا ، أَهُوَ فَرْضٌ أَمْ نَفْلٌ ؟

فَاعْلَمْ : أَنَّ الزُّهْدَ يَقَعُ عِنْدَنَا فِي الحَلَالِ وَالحَرَامِ ، فَهُوَ فِي الحَرَامِ فَرُضٌ ، وَفِي الْحَلَالِ نَفْلٌ .

ثُمَّ مَنْزِلَةً هٰذَا الْحَرَامِ لِمُسْتَقِيمِي الطَّاعَة ، بِمَنْزِلَةِ الْمَيْتَةِ المُسْتَقْذَرَةِ ، لاَ يَقْدُمُ عَلَيْهَا إِلَّا عِنْدَ الضَّرُورَةِ بِمِقْدَارِ دَفْعِ الضَّرورَة .

وَأَمَّا الزُّهْدُ في الحَلَالِ فَإِنَّمَا يَكُونُ للَّابْدَالِ (٥) ، يَكُونُ عِنْدَهُم في

<sup>(</sup>أ) وهو قوّل يحيى بن معاذ الرازي، كما قاله ابن علوي الحداد في رسالته . (راجع سراج السالكين، ص ٢٠٢).

<sup>(</sup>ب) أي يجيء من قول بعضهم هذا . وهو ما سبق ذكره.

<sup>(</sup>ج) هو أبو بكر الورّاق ، كما في سراج السالكين ص ٢٠٣ .

<sup>(</sup>د) الأبدال: قوم يقيم الله بهم الأرض، لا يموت أحدهم إلا قام مقامه آخر من الناسي

الْحَلَالِ بِمَنْزِلَةِ الْمَيْنَةِ ، لَا يَتَنَاوَلُونَ مِنْهَا إِلَّا قَدْراً لَا بُدَّ مِنْهُ .

وَالْحَرَامُ عِنْدَهُمْ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ، لَا يَخْطُرُ بِبَالِهِمْ قَصْدُ تَنَاوُلِهَا بِحَالٍ ، فَهٰذَا مَعْنَى الْبُرُودَةِ عَلَى الْقَلْبِ بِأَنْ تَنقَطعَ هِمَّتَهُ عَنْها وَيَسْتَقْذِرَهَا وَيَسْتَنْكِرَهَا جِدًّا ، فَلَا يَبْقَى لَها في قَلْبِهِ اخْتِيَارُ وَلَا إِرَادَةً .

فَإِنْ قُلْتَ : كَيْفَ يُمْكِنُ أَنْ تَصِيرَ آلدُّنْيا في شَهَوَاتِها وَلَذَّاتِها الْعَجِيبَةِ مَثلُ الدنيا المَطْلُوبَةِ عِنْدَ إِنْسانِ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ أَوْ بِمَنْزِلَةِ الجِيفَةِ المُسْتَجِيلَةِ ، وَالْبِنْيَةُ بِنَيْتُنَانُ ، والطَّبْعُ طَبْعُنَانِ ؟

فَاعْلَمْ : أَنَّ مَنْ وُفِّقَ التَّوْفِيقَ الخَاصَّ ، وَعَلِمَ آفَاتِهَا وَقَـذَرها في أَصلِها ، تَصِيرُ عِنْدَهُ كَذٰلِكَ ؛ وَإِنَّمَا يَتَعَجَّبُ مِنْ هٰذَا الرَّاغِبُونَ الْعُمْيَانُ عَنْ عُبِ الدُّنْيَا وَآفَاتِهَا ، المُغْتَرُّونَ بِظاهِرِهَا وَذِينَتِهَا . وَسَأْضُرِبُ لَكَ مَثَلًا لِذُلِكَ :

<sup>=</sup> قال ابن دريد: الواحد بديل. راجع ما روي عن الابدال في مسند الإمام أحمد ابن حنبل: « الابدال في هذه الأمة ثلاثون » (ج ٥ ص ٣٣٣)، وحديث « الابدال يكونون بالشام وهم أربعون رجلاً » ( ١١٣/١).

وقال أبو الدرداء « إعلم أن لله عباداً يقال لهم الأبدال، خلف من الأنبياء هم أوتاد الأرض، فلما انقضت النبوّة أبدل الله مكانهم قوماً من أمّة محمد على لم يفضلوا الناس بكثرة صوم ولا صلاة ولا حلية، ولكن بصدق الورع وحسن النيّة وسلامة الصدر لجميع المسلمين، والنصيحة لهم إبتغاء مرضاة الله، بصبر من غير تجبّن، وتواضع من غير مذلّة، وهم قوم اصطفاهم الله واستخلصهم لنفسه » (سراج السالكين ص ٢٥٩). وقد أورد الترمذي حديث الأبدال في نوادر الأصول من قول أبي الدرداء، كما رُوي حديث الأبدال عن جماعة من الصحابة مرفوعاً وموقوفاً.

<sup>(</sup>أ) البِنْية بنيتنا : أي أننا خلقنا ضعفاء والبنية هي الفطرة .

<sup>(</sup>ب) والطبع طبعنا : أي ان من طبعنا شدة الحرص على الدنيا وملذاتها وشهواتها.

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا يُمَثَّلُ بِإِنْسَانٍ صَنَعَ خَبِيصاً أَنَّ بِشَرَائِطِهِ مِنَ السُّكَرِ وَغَيْرِهِ ، ثُمَّ طَرَحَ فِيهِ قِطْعَة سُمِّ قَاتِل ، فأَبْصَرَ ذٰلِكَ رَجُلُ ، وَلَمْ يُبْصِرُهُ وَعَرْهَ ، وَوَضَعَ / الْخَبِيصَ بَيْنَ أَيْدِيهِمَا مُّزَيَّنَا مُزَخْرَفا ، فالرَّجُلُ الَّذِي أَبْصَرَ مَا جُعِلَ فِيهِ مِنَ السُّمِّ يَكُونُ زَاهِداً في ذٰلِكَ الخَبِيص ، لاَ يَخْطُرُ بِبَالِهِ أَنْ يَتَنَاوَل مِنْهُ بِحالٍ أَلْبَتَّة ، وَيَكُونُ ذٰلِكَ عِنْدَهُ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ ، بَلْ أَصْعَبُ ، يَتَنَاوَل مِنْهُ بِحالٍ أَلْبَتَّة ، وَيَكُونُ ذٰلِكَ عِنْدَهُ بِمَنْزِلَةِ النَّارِ ، بَلْ أَصْعَبُ ، لِمَكَانِ مَا يَعْلَمُ مِنْ آفتِهِ وَلاَ يَغْتَرُّ بِظاهِرِهِ وَذِينَتِهِ ؛ وَأَمَّا الرَّجُلُ الأَخَرُ الَّذِي لَمْ لِيعْمِرْ عَنْهُ ، لَيْصِرْ مَا جُعِلَ فِيهِ ، آغْتَرَ بِظاهِرِهِ المُزَحْرِفِ ، وَحَرَصَ عَلَيْهِ وَلَمْ يَصْبِرْ عَنْهُ ، وَأَخَذَ يَتَعَجَّبُ مِنْ صَاحِبِهِ الزَّاهِدِ فِيهِ ، وَرُبَّمَا يُسَفِّهُهُ فِي ذٰلِكَ .

فَهٰذَا مَثُلُ حَرَامٍ ٱلدُّنْيَا مَعَ الْبُصَرَاءِ الْمُسْتَقِيمِينَ ، وَالجُهَّالِ الرَّاغِبِينَ.

وأما حلال الدنيا ، وإنْ لَمْ يَطْرَحْ فِيهِ السَّمَّ ، لٰكِنْ بَصَقَ فِيهِ أَوِ الْمُتَخَطَ ، ثُمَّ ضَمَّحَهُ (() وَزَيَّنَهُ . فَالرَّجُلُ الَّذِي شَاهَدَ مِنْهُ ذٰلِكَ الْفِعْلَ ، يَكُونُ مُسْتَقْذِراً لِذٰلِكَ الْخَبِيصِ ، نَافِراً عَنْهُ لاَ يَكَادُ يَقْدُمُ عَلَيْهِ إِلاَّ عِنْدَ الضَّرُورَةِ مُسْتَقْذِراً لِذٰلِكَ الْخَبِيصِ ، نَافِراً عَنْهُ لاَ يَكَادُ يَقْدُمُ عَلَيْهِ إِلاَّ عِنْدَ الضَّرُورَةِ وَشِيدَةِ الحَاجَةِ ، وَالَّذِي لَمْ يُشَاهِدُ ذٰلِكَ فَهُوَ جاهِلُ بِمَا فِيهِ (() ، مُغْتَرُ يَظاهِرِهِ ، حَرِيصٌ عَلَيْهِ ، مُكِبُّ مُعْجِبٌ مُحِبٌ . فَهٰذَا مَثَلُ حَلَالِ الدُّنْيَا مَعَ الْفَرِيقَيْنِ : أَهْلِ الْبُصِيرَةِ وَالاَسْتِقَامَةِ ، وَأَهْلِ الرَّغْبَةِ وَالْغَفْلَةِ . وَإِنَّمَا آخْتَلَفَ حَالًا الرَّخِرِ ، فَلُو عَلِمَ الرَّاعِبُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ وَعَلَمُ الرَّاعِبُ ، لَكَانَ زَاهِداً مِثْلَهُ ، وَلَوْ جَهِلَ الزَّاهِدُ ، وَعَمِي عَمَّا وَعَلَمُ الرَّاعِبُ ، لَكَانَ رَاعِباً مِثْلَهُ ؛ فَعَلِمْتُ بذٰلِكَ أَنَّ هٰذَا التَّمْيِيزَ لَمَكَانِ عَمِي عَمَّا عَلِمَ الرَّاعِبُ ، لَكَانَ رَاغِباً مِثْلَهُ ؛ فَعَلِمْتُ بذٰلِكَ أَنَّ هٰذَا التَّمْيِيزَ لَمَكَانِ وَعَمِي عَمَّا عَلِمَ عَنْ الرَّاعِبُ ، لَكَانَ رَاغِباً مِثْلَهُ ؛ فَعَلِمْتُ بذٰلِكَ أَنَّ هٰذَا التَّمْيِيزَ لَمَكانِ عَمِى عَمَّا

<sup>(</sup>ج) الخبيص: نوع من الحلوى تعمله العـرب من التمر والسمن والأرز والـدبس ، وهو مأخوذ من الخبص بمعنى الخلط .

الْبُصَائِرِ دُونَ الطَّبَائِعِ ، وَهٰذَا أَصْلُ مُفِيدٌ وَكَلَامٌ بَيِّنٌ سَدِيدٌ ، آعْتَرَفَ بِهِ مَنْ عَقَلَ وَأَنْصَفَ ، وَٱللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ الهِدَايَةِ وَالتَّوْفِيقِ بِفَضْلِه .

القدر المطلوب من الدنيا فَإِنْ قِيلَ : فَلاَ بُدَّ مِنْ قَدْرٍ مِنَ الدُّنْيَا لِيَكُونَ قِوَاماً لِنَا ، فَكَيْفَ نَزْهَـدُ فِيهَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الزُّهْدَ فِي الْفُضُولِ مِمَّا لاَ يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي قِوَامِ الْبِنْيَةِ ، فَالْمَقْصُودُ الْقِوَامُ وَالْقُوهُ حَتَّى تَعْبُدَ آللَّه شُبْحَانَهُ ، لاَ الأَكْلُ وَالشَّرْبُ وَاللَّهُ تَعَالَى إِنْ شَاءَ أَقَامَهَا / بِشَيْءٍ وَسَبِ ، وَإِنْ شَاءَ أَقَامَهَا بِغَيْرِ [17/ب] سَبَ كَالْمَلاَئِكَةِ . ثُمَّ إِنَّ كَانَ بِشَيْءٍ (أَ فَإِنْ شَاءَ فَبِشَيْءٍ حاصِل عِنْدَكَ ، أَوْ سَبَبِ كَالْمَلاَئِكَةِ . ثُمَّ إِنَّ كَانَ بِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَبِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَبِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَبِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ تَحْتَسِبُ ، وَإِنْ شَاءَ فَبِشَيْءٍ غَيْرِهِ يُسَبِّبُهُ لَكَ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [ الطلاق : ٢ ] فَإِذَا لاَ تَحْتَاجُ بِحَالٍ إلى طَلب وَإِرَادَةٍ ، فَإِنْ لَمْ تَقْوَ عَلَى ذَلِكَ ( الزُّهْدِ ) (١ ) وَطَلَبْتَ وَأَرَدْتَ ، فَآنُو لِلْ طَلب وَإِرَادَةٍ ، فَإِنْ لَمْ تَقْوَ عَلَى ذَلِكَ ( الزُّهْدِ ) (١ ) وَطَلَبْتَ وَأَرَدْتَ ، فَإِنْ لَمْ تَقُو عَلَى ذَلِكَ ( الزُّهْدِ ) (١ ) وَطَلَبْتَ وَالقَوَّة عَلَى عِبَادَةِ اللهِ سُبْحَانَهُ دُونَ الشَهْوَةِ وَاللَّذَةِ ؛ فَإِنَّكَ إِذَا لَاللَّهُ التَّذَو بِلَكَ مَلْكَ مَا اللَّهُ التَّذَةِ ؛ فَإِلْكَ وَلَا لَهُ مُنْ وَلَا يَقْدَحُ فِي زُهْدِكَ وَتَجَرُّدِكَ ؛ فَاعْلَمْ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ رَاشِداً إِن شَاء وَاللّهُ التَّذُوفِيقَةً لاَ اللّهُ اللّهُ التَّذُوفِيقَ فِي زُهْدِكَ وَتَجَرُّدِكَ ؛ فَاعْلَمْ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ رَاشِداً إِن شَاء وَاللّهُ التَّذُوفِيقُ وَل

الْعَائِقُ النَّانِي: الْخَلْق:

ثُمَّ عَلَيكَ ، وَفَقكَ اللَّهُ - وَإِيَّانا لِطَاعَتِهِ ، بِالتَّفَرُّدِ عَنِ الْخَلْقِ وَذلِكَ لَأَمْرَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : أَنَّهُمْ يَشْغَلُونَكَ عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ تَعالَى ، عَلَى ما حُكِيَ عَنْ

<sup>(</sup>أ) إن كان بشيء: أي إن كان أقامها الله تعالى بشيء.

بَعْضِهِمْ أَنَّهُ قَالَ: مَرَرْتُ بِجَمَاعَةٍ يَتَرَامُوْنَ (أ) وَوَاحِدُ جَالِسٌ بَعِيداً مِنْهُمْ ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَكَلَّمَهُ فَقَالَ: ذِكْرُ آللَّهِ تعالى أَشْهَى إِلَيَّ مِنْ كَلَامِكَ ، فَقُلْتُ أَنْتَ وَحْدَكَ ؟ قَالَ مَعِي رَبِّي وَمَلَكَايَ ، فَقُلْتُ : مَنْ سَبَقَ مِنْ هُولَاءِ ؟ فَقَالَ : مَنْ غَفَرَ آللَّهُ لَهُ ، فَقُلْتُ : أَيْنَ الطَّرِيقُ ؟ فَأَشَارَ بِيَدِهِ إلى السَّمَاءِ ، وَقَامَ وَتَرَكَنِي غَفَرَ آللَّهُ لَهُ ، فَقُلْتُ : أَيْنَ الطَّرِيقُ ؟ فَأَشَارَ بِيَدِهِ إلى السَّمَاءِ ، وَقَامَ وَتَرَكَنِي وَقَالَ : أَكْثَرُ خَلْقَكَ عَنْكَ شَاغِلً . فَالخَلْقُ إِذا يَشْغَلُونَكَ عَنِ الْعِبَادَةِ بَلْ وَقَالَ : أَكْثَرُ خَلْقَكَ عَنْكَ شَاغِلً . فَالخَلْقُ إِذا يَشْغَلُونَكَ عَنِ الْعِبَادَةِ بَلْ يَمْنَعُونَكَ فِي الشَّرِ وَالْهَلَاكِ عَلَى مَا قَالَ حَاتِمُ الأَصَمُّ رَحِمَةُ اللَّهُ عَلَيْهِ :

طَلَبْتُ مِنْ هٰذَا الْخَلْقِ خَمْسَةَ أَشْيَاءَ فَلَمْ أَجِدْ (هَا) (١) : طَلَبْتُ مِنْهُمُ الطَّاعَةَ وَالنَّهَادَةَ فَلَمْ يَفْعَلُوا ، فَقُلْتُ : أَعِينُونِي عَلَيْهِمَا إِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَلَمْ يَفْعَلُوا ، فَقُلْتُ : الْعِنُونِي عَلَيْهِمَا إِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَلَمْ يَفْعَلُوا ، فَقُلْتُ : لا تَمْنَعُونِي عَنْهُمَا إِنْ فعلت فلم يفعلُوا ، فَقُلْتُ : لا تَمْنَعُونِي عَنْهُمَا إِذًا ، فَمَنَعُونِي ، فَقُلْتُ : لا تَدْعُونِي إلَى مَا لا يُرْضِي اللَّهُ العَظِيمَ ، ولا يُعَادُونِي عَلَيْهَا إِنْ لَمْ أَتَابِعْكُمْ ، فَلَمْ يَفْعَلُوا ، فَتَرَكْتُهُمْ وَاشْتَغَلْتُ بِخَاصَةِ نَفْسَ ل .

[[/17]

ثُمَ آعْلَمْ أَيُّهَا الأَّخُ فِي الدِّينِ ، أَنَّ نَبِيَّنَا مُحَمَّداً عَلَيْ ، وَصَفَ زَمَانَ الْعُزْلَةِ ، وَبَيَّنَ نَعْتَهُ وَنَعْتَ أَهْلِهِ ، وَأَمَرَ فِيهِ بِالتَّفَرُّدِ ، وَكَانَ لاَ مَحَالَةَ أَعْلَمَ بِالمصالِحِ ، وَأَنْصَحَ لَنَا مِنَّا لأَنْفُسِنَا ؛ فَإِنْ وَجَدْتَ زَمَانَكَ عَلَى مَا وَصَفَ بِالمصالِحِ ، وَأَنْصَحَ لَنَا مِنَّا لأَنْفُسِنَا ؛ فَإِنْ وَجَدْتَ زَمَانَكَ عَلَى مَا وَصَفَ وَبَيْنَ فَامْتَثِلُ أَمْرَهُ عَلَى مَا وَعَفَ وَبَيْنَ فَامْتَثِلُ أَمْرَهُ عَلَى مَا وَعَلَى مَا وَعَفَ وَبَيْنَ فَامْتَثِلُ أَمْرَهُ عَلَى مَا وَعَلَى مِنْ وَاللّهُ وَلا تُتَعَلّلُ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ، وَلاَ تَتَعَلّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ، وَلاَ تَتَعَلَّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ، وَلاَ تَتَعَلَّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ، وَلاَ تَتَعَلَّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ، وَلاَ تَتَعَلَّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ، وَلاَ تَتَعَلَّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ، وَلاَ تَتَعَلَّلْ بِالْعِلَلِ الْكَاذِيَةِ ، وَلاَ تُخَادِعُ نَفْسَكَ ،

وَالْـوَصْفُ الَّـذِي ذَكَـرْنَا هُـوَ فِي الخَبَرِ الْمَشْهُـودِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَشْدِ و بُنِ الْعَـاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَـا(٢) أَنَّـهُ قَـالَ : بَيْنَمـا نَـحْنُ

<sup>· (</sup>أ) يترامون : أي يرمون السهام ويتسابقون فيها .

حَـوْلَ رسول الله ﷺ ، إذْ ذَكَـرَ الْفِئْنَةَ ، فَقَـالَ : « إِذَا رَأَيْتُمُ النَّاسَ مَرَجَتْ عُهُودُهُمْ ، وَخَفَّتْ أَمَانَاتُهُمْ ، وَكَانُوا هَكَذَا ، وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ ، قُلْتُ : مَا أَصْنَعُ عِنْدَ ذٰلِكَ جَعَلَنِي آللَّهُ فِدَاءَكَ ؟ قـالَ : إِلْزَمْ بَيْتَكَ ، وَأَمْلِكُ عَلَيْكَ أَصْنَعُ عِنْدَ ذٰلِكَ جَعَلَنِي آللَّهُ فِدَاءَكَ ؟ قـالَ : إِلْزَمْ بَيْتَكَ ، وَأَمْلِكُ عَلَيْكَ لِسَانَكَ ، وَخُذْ مَا تَعْرِفُ ، وَدَعْ مَا تُنْكِرُ ، وَعَلَيْكَ بِأَمْرِ الْخَاصَّةِ ، وَدَعْ عَنْكَ أَمْرَ العَامَّةِ » أَنْ .

وذكر في خَبَرِ آخَرَ أَنَّهُ عَلَيْهِ الصلاة وَالسَّلاَمُ قَالَ: « ذَاكَ أَيَّامَ الْهَرْجِ ، قِيلَ : وَمَا أَيَّامُ الْهَرْجِ ؟ قالَ : حِينَ لاَ يَأْمَنُ الرَّجُلِ. جَلِيسَهُ » (ب) .

وَذَكَرَ آبْنُ مَسْعُودٍ في خَبرِ آخَرَ لِلْحَارِثِ بْنِ عَمِيرَةَ ، أَنَّهُ قَالَ : « إِنْ يُدْفَعْ عَنْ عُمْرِكَ ، فَسَيَاتِي عَلَيْكَ زَمَانٌ كَثِيرٌ خُطَبَاؤُهُ ، قَلِيلٌ عُلَمَاؤُهُ ، كَثِيرٌ سُقَالُهُ ، قَلِيلٌ مُعْطُوهُ ، الْهَوَى فِيهِ قَائِدُ الْعِلْمِ ، قَالَ : وَمَتَى ذٰلِكَ؟ قَالَ : إِذَا أُمِيتَتِ الصَّلَاةُ ، وَقُبِلَتِ الرِّشَا ، وَيُبَاعُ الدِّينُ بِعَرَضٍ يَسِيرٍ مِنَ الدُّنيَا ، فَالنَّجَاءَ وَيْخُكَ ثُمَّ النَّجَاءَ » (3) .

قُلْتُ : وَجَمِيعُ مَا ذُكِرَ في هٰذِهِ الْأَخْبَارِ تَرَاهُ بِعَيْنِكَ في زَمَانِكَ وَأَهْلِهِ ، فَانْظُرْ لِنَفْسِكَ .

نَمَّ إِنَّ السَّلَفَ الصَّالِحَ رَضِي اللَّهِ عَنهم ، أَجْمَعُوا عَلَى التَّحْذِيـر مِنْ زَمَانِهِمْ وَأَهْلِهِ ، وَآثُرُوا الْعُزْلَةَ ، وَأَمَرُوا بِذٰلِكَ وَتَوَاصَـوْا بِهِ ، وَلاَ شَـكَ أَنَّهُمْ كَانُوا أَبْصَرَ وَأَنْصَحَ ، وَأَنَّ الزَّمَانَ لَمْ يَصِرْ / بَعْدَهُمْ خَيْراً مِمَّا كَـانَ بَلْ أَشَـرُ [١٧/ب] وَأَمَرُ ، وَهُو مَا ذُكِرَ عَنْ يُوسُفَ بْنِ أَسْبَاطٍ رحمه الله أَنَّهُ قَالَ :

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٨.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٩ .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٢٠ .

سَمِعْتُ الثَّوْرِيُّ يَقُولُ : وَاللَّهِ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ، لَقَدْ حَلَّتِ الْعُـزْلَةَ في هٰذَا الزَّمَانِ .

قُلْتُ أَنَا : وَلَئِنْ حَلَّتْ في زَمَانِهِ ، فَفِي زَمَانِنَا لهٰذَا وَجَبَتْ وَافْتُرِضَتْ .

وَعَنْ سُفْيَانَ أَيْضاً أَنَّهُ كَتَبَ إلى عَبَّادِ الخَوَّاصِ رَحِمَهُمَا اللَّهُ: أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّكَ فِي زَمَانٍ كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ ورضي عنهم يَتَعَوَّذُونَ بِاللَّهِ مِنْ أَنْ يُدْرِكُوهُ ، فِيمَا بَلَغَنا ، وَلَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَيْسَ لَنَا ، فَكَيْفَ بِنَا حِينَ أَنْ يُدْرِكُوهُ ، فِيمَا بَلَغَنا ، وَلَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَيْسَ لَنَا ، فَكَيْفَ بِنَا حِينَ أَدْرَكْنَاهُ عَلَى قِلَّةٍ عِلْمٍ ، وَقِلَّةٍ صَبْرٍ، وَقِلَّةٍ أَعْوَانٍ عَلَى خَيْرٍ، وَكَدَرٍ مِنَ الدُّنْيَا وَفَسَادٍ مِنَ النَّاسِ ؟ فَإِنَّ عُمَر بْنَ الخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : «في الْعُزْلَةِ رَاحَةً مِنَ خُلَطَاءِ السُّوءِ ».

وَفِي مِثْلِ هٰذَا قِيلَ : [ البسيط ] :

هٰذَا الزَّمَانُ الَّذِي كُنَّا نُحَاذِرُهُ

في قَـوْل ِ كَعْبٍ وَفي قَـوْل ِ آبْنِ مَسْعُـودِ وَهُـ قَـوْل ِ آبْنِ مَسْعُـودِ وَهُـ بِأَجْمَعِهِ

وَالسَّطُّلُمُ وَالْبَغْيُ فِيهِ غَيْرُ مَرْدُودِ

(أَعْمَى أَصَمُّ مِنَ الأَرْمَانِ مُلْتَبِسُّ

فِيهِ لإِبْلِيسَ تُصْوِيبٌ وَتُصْعِيدُ) (١)

إِنْ دَامَ هِذَا وَلَـمْ يَحْدُثُ لَـهُ حَدَثُ(١)

لَمْ يُبْكَ مَيْتٌ وَلَمْ يُفْرَحْ بِمَوْلُسودِ

وَّلَقَدْ وَجَدْتُ عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ أَنَّهُ قَالَ: قُلْتُ لِكَّوْدِيِّ أَوْصِنِي ، فَقَالَ: قُلْلُ مِنْ مَعْرِفَةِ النَّاسِ ، قُلْتُ : يَرْحَمُكَ اللَّهُ ، أَلَيْسَ قَـدْ جَاءَ فِي الْخَبَرِ : ﴿ أَكْثِرُوا مِن مَعْرِفَةِ المؤمنينِ فَإِنَّ لِكُلِّ مُؤْمِنٍ شَفَاعَةً ﴾(أ) قالَ : لاَ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٢١ .

أَحْسِبُكَ رَأَيْتَ قَطَّ مَا تَكْرَهُ إِلاَّ مِمَّنْ تَعْرِفُ ، قُلْتُ أَجَلْ . ثُمَّ مَاتَ ، فَرَأَيْتُهُ بَعْدَ مَوْتِهِ فِي الْمَنَامِ بِحُجَجٍ ، فَقُلْتُ : أَبَا عَبْدَ اللَّهِ أَوْصِنِي ، فَقَالَ : « أَقْلِلْ مِنْ مَعْرِفةِ النَّاسِ مَا آسْتَطَعْتَ ، فَإِنَّ المُخْلِصَ (١) مِنْهُمْ شَدِيدٌ »(١).

وَقَدْ قِيلَ فِي مَعْنَى هٰذَا الْخَبِرِ: [الطويل]: ``
وَمَا زِلْتُ مُـذُ لاَحَ المسلمِبُ بِمَـفْرَقِي
أَفَـتُشُ عَـن هٰـذَا الْـوَرَى وَأَكَـشُـفُ
فَـمَا أَنْ عَـرَفْتُ الـنَّـاس إلاَّ ذَمَمْتُهُمْ
جَــزَى ٱللَّهُ خَيْـراً كُـلَّ مَنْ لَسْتُ اعْـرِفُ(۱)
وَمَـا لِـنَ ذَنْبُ أَسْتَحِـتُ بِهِ الْـجَـفَا
سِـوَى أَنْنِى أَحْبَبْتُ مَنْ لَيْسَ يُنْصِفُ

قَالَ<sup>(ب)</sup> : وَقِيلَ كُتِبَ عَلَى بَابِهِ (<sup>©)</sup> : جَزَى آللَّهُ مَنْ لاَ يَعْرِفُنَا خَيْراً ، وَلاَ جَزَى إللَّهُ مَنْ لاَ يَعْرِفُنَا خَيْراً ، وَلاَ جَزَى بِذَٰلِكَ أَصْدِقَاءَنَا ، فَمَا أُوذِينَا قَطُّ إِلاَّ مِنْهُمُ ، وَأَنْشَدُوا في ذلك : [ الطويل ] :

جَــزَى اللَّهُ عَنَّـا الْخَيْــرَ مَنْ لَيْسَ بَيْنَنَا وَلاَ بَـيْـنَـهُ وُدُّ وَلاَ نَــتَـعـارَفُ فَــمَـا صَــابَـنَـا هَــمُّ وَلاَ نَـالَـنَـا أَذًى

مِنَ النَّاسِ إِلَّا مَنْ نَـوَدُ وَنَـعْـرِفُ وَقَالَ الْفُضَيْلُ رَحِمَـهُ آللَّهُ: هٰذَا زَمَانٌ آحْفَظْ فيهِ لِسَانَكَ ، وَآخَفِ

<sup>(</sup>أ) ذكره أبو نعيم في الحلية ( ٢٨٩/٧ ) .

<sup>(</sup>ب) أي سفيان بن عيينة .

<sup>(</sup>ج) بابه : أي باب دار سفيان الثوري .

مَكَانَكَ ، وَعَالِجٌ قُلْبَكَ ، وَخُذْ مَا تَعْرِفُ ، وَدَعْ مَا تُنْكِرُ . وَقَالَ النَّوْدِيُّ رحمه الله : هٰذَا زَمَانُ السُّكُوتِ وَلُـزُومُ الْبُيُوتِ وَالسِّضَا بِالْقُوتِ / إِلَى أَنْ تَمُوتَ .

وَعَنْ دَاوُدَ السَّاائِيِّ رَحِمَهُ آللَهُ : صُمْ عَنِ السَّذُنْيَا ، وَاجْعَلْ فِطْرَكَ الآخِرَةَ ، وَفِرَّ مِنَ النَّاسِ فِرَارَكَ مِنَ الْأَسَدِ .

وَعَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ (أ): مَا رَأَيْتُ حَكِيماً قَطُّ إِلَّا قَالَ فِي عَقِبِ كَلَامِهِ: إِنْ أَحْبَبْتَ أَن لا تُعْرَفَ ، فَأَنْتَ مِنَ آللَّهِ عَلَى بَالٍ .

وَالْأَخْبَارُ فِي هٰذَا الْبَابِ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يَحْتَمِلَه هٰذَا الْكِتَابُ ؛ وَقَدْ صَنفْنَا فِيهِ كِتَاباً مُفْرَداً سَمَّيْناهُ: « كِتَابَ أَخْلَقِ الأَبْرَادِ وَالنَّجَاةِ مِنَ الْأَشْرَادِ » (ب فَقِفْ عَلَيْهِ تَرَى الْعَجَبَ الْعُجَابَ ، وَالْعَاقِلُ تُكْفِيهِ إِشَارَةً ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّرْفِيقِ ، وَالْهَدَايَةُ بِفَضْلِهِ .

وَأَمَّا الْخَصْلَةُ الشَّانِيةُ ﴿ الَّتِي تَقْتَضِي التَّفَرُدَ عَنِ النَّاسِ في هٰذَا الشَّانُنِ: فَإِنَّ النَّاسَ يُفْسِدُونَ عَلَيْكَ مَا يَحْصُلُ لَكَ مِنَ الْعِبَادَةِ ، إِنْ لَمْ يَعْصِمِ آللَّهُ سُبْحَانَهُ وتعالى بِسَبَبِ ما يَعْرِضُ مِنْ قِبَلِهِمْ مِنْ دَوَاعِي الرِّيَاءِ وَالتَّرَيُّنِ . وَلَقَدْ صَدَقَ يَحْيَى بْنُ مُعَاذٍ حَيْثُ قَالَ : « رُوْيَةُ النَّاسِ بِسَاطُ إِلرِّيَاءِ ». وَهٰؤُلاءِ الزُّهَّادُ قَدْ خَافُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ مِنْ هٰذَا الْمَعْنَى حَتَّى تَرَكُوا المُلاَقَاةَ وَالتَّزَاوُرَ .

<sup>(</sup>أ) في الأصل : عبيدة ، وفي (ج) : أبي عبيدة ، وفي حاشية الأصل : داود .

<sup>(</sup>ب) في الأصل: النجاة من النار، والتصحيح في باقي النسخ، ومن كتاب كشف الظنون.

<sup>(</sup>ج) وردت الخصلة الأولى ص ٨٩ .

وَلَقَدْ ذُكِرَ عَنْ هَرِمَ بْنِ حَيَّانَ أَنَّه قَالَ لأُوَيْسِ الْقَرَنِيِّ رَحِمَهُمَا اللَّهُ: يَا أُوَيْسُ ، صِلْنَا بِالزِّيارَةِ وَاللَّقَاءِ ، فَقَالَ أُوَيْسٌ قَدْ وَصَلْتُكَ بِمَا هُوَ أَنْفَعُ لَكَ مِنْهُمَا ، وَهُوَ الدُّعَاءُ عَلَى ظَهْرِ الْغَيْبِ ، لأَنَّ الزِّيَارَةَ وَاللَّقَاءَ يَعْرِضُ فِيهِمَا التَّرَيُّنُ وَالرِّيَاءُ .

وَقِيلَ لِسُلَيْمَانَ الْخَوَّاصِ : قَدِمَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَم أَفَلَا تَأْتِيهِ ؟ فَقَالَ : لأَنْ أَلْقَى شَيْطَاناً مَارِداً أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ لِقَائِمِهِ ؛ فَاسْتَنْكَسُرُوا ذٰلِكَ مِنْ قَـوْلِهِ ، فَقَالَ : إِنِّي إِذَا لَقِيتُهُ أَخَافُ أَنْ أَتَزَيَّنَ ، وَإِذَا لَقِيتُ شَيْطَاناً أَمْتَنِع مِنْهُ .

وَلَقَدْ لَقِيَ شَيْخِي الإِمَامُ (أ) بَعْضَ الْعَارِفِينَ ، فَتَذَاكَرَا مَلِيًّا ثُمَّ دَعُوا في آخِرِ حَدِيثِهِمَا ، فَقَالَ شَيْخِي للعارِفِ : ما أَظُنَّني جَلَسْتُ مَجْلِساً أَنَا له أَرْجَى مِنْ مَجْلِسِي هٰذَا ، فَقَالَ لَهُ الْعَارِفُ : لَكنِّي مَا جَلَسْتُ مَجْلِساً أَنَا لَهُ أَخُوفُ مِنْ مَجْلِسِي هٰذَا ، أَلَسْتَ تَعْمدُ إِلَى أَحْسَنِ حَدِيثِكَ وَعُلُومِكَ فَتُحَدِّثُنِي بِهَا مِنْ مَجْلِسِي هٰذَا ، أَلَسْتَ تَعْمدُ إِلَى أَحْسَنِ حَدِيثِكَ وَعُلُومِكَ فَتُحَدِّثُنِي بِهَا وَتُظْهِرُهَا بَيْنَ يَدَيَّ ؟ وَأَنَا كَذٰلِكَ ، فَقَدْ وَقَعَ الرِّيَاءُ والتزيّن ؛ فَبَكَى شَيْخِي الإَمْامُ مَلِيّاً ، ثُمَّ خُشِي عَلَيْهِ . وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ يَتَمَثَّلُ (بِهُ ذِهِ )(١) الإَمْامُ مَلِيّاً ، ثُمَّ خُشِي عَلَيْهِ . وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ يَتَمَثَّلُ (بِهُ ذِهِ )(١) الأَبْيَاتِ : / [ السريع ]

[۱۸/ب]

يَا وَيْلَتَا مِنْ مُوقفِ ما بِهِ أَخْوَفُ مَن أَن يَعْدِلَ الْحَاكِمُ أَبَارِزُ اللَّهَ بِعِصْنَانِهِ وَلَيْسَ لِي مِنْ دُونه رَاحِمُ أَبَارِزُ اللَّهَ بِعِصْنَانِهِ وَلَيْسَ لِي مِنْ دُونه رَاحِمُ يَا رَبِّ عَفْواً مِنْكَ عَنْ مُذْنِبٍ أَسْرَفَ إِلَّا أَنَّهُ نَادِمُ (يَقُولُ في اللَّيْلِ إِذَا مَا دَجَى آهاً لِلذَنْبٍ سَتَرَ الْعَالِمُ)(٢)

فَهذِهِ حَالُ أَهْلِ الزُّهْدِ وَالرِّيَاضَةِ في مُلاَقَاتِهِمْ ، فَكَيْفَ حَالُ أَهْلِ الرَّغْبَةِ وَالْبَطَالَةِ ، بَلْ حَالُ أَهْلِ الشَّرِّ وَالْجَهَالَةِ ؟

<sup>(</sup> أ ) هو أبو بكر الورّاق .

وآعُلم أَنَّ الزَّمَانَ قَدْ أَصْبَحَ في فَسَادٍ عَظِيم ، وَأَصْبَحَ النَّاسُ فِي ضُرِّ كَثِيرٍ ، فَإِنَّهُمْ يُشْغِلُونَكَ عَنْ عِبَادِةِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ حَتَّى لاَ يَكَادُ يَحْصُلُ لَكَ مِنْهَا شَيْءً ؛ ثُمَّ يُفْسِدُونَ عَلَيْكَ مَا حَصَلَ لَكَ ، حَتَّى لاَ يَكَادُ يَسْلَم لَكَ مِنْهَا شَيْءً ؛ ثُمَّ يُفْسِدُونَ عَلَيْكَ مَا حَصَلَ لَكَ ، حَتَّى لاَ يَكَادُ يَسْلَم لَكَ مِنْهَا شَيْءً . فَلَزِمَتْكَ آلْعُزْلَةُ وَالتَقَرُّدُ عَنِ النَّاسِ ، وَالإِسْتِعَاذَةً بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ هَذَا الزَّمَانِ وَأَهْلِه ، وَاللَّهُ تَعَالَى الْحَافِظُ بِفَضْلِهِ وَرَحْمَتِهِ .

حكم العزلة

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا حُكْمُ الْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُّدِ عَنِ النَّاسِ ؟ فَبيِّنْ لَنَا ، يرحمك الله ، حَالَ طَبَقَاتِ الْخَلقِ فِيهَا ، وَالْحَدِّ الَّذِي يَجِبُ مِنْهَا

فَاعْلَمْ رَحِمَكَ اللَّهُ وَإِيَّانَا أَنَّ النَّاسَ فِي هٰذَا الْبَابِ(١) رَجُلَانِ : ـ

رَجُلُ لاَ حَاجَةَ بِالْخَلْقِ إِلَيْهِ فِي عِلْمٍ وَبَيَانِ حُكْمٍ ، فَالأَوْلَى بِهِٰذَا طُرِق المُزْلة الرَّجُلِ التَّفَرُّدُ عَنِ النَّاسِ ، فَلاَ يُخَالِطُهُمْ إِلَّا فِي جُمْعَةٍ أَوْ جَمَاعَةٍ أَوْ عِيدٍ أَوْ حِجِ أَوْ مَجْلِسِ عِلْم بِالسُّنَّةِ ، أَوْ حَاجَةٍ فِي مَعِيشَةٍ لاَ بُدَّ مِنْ ذَٰلِكَ ولا يعرف ، وَإِلَّا فَيُوَارِي شَخْصَهُ ، وَيَلْزَمُ مسكنه ، لاَ يعْرِفُ وَلاَ يُعْرَفُ . فَأَمَّا يعرف ، وَإِلَّا فَيُوَارِي شَخْصَهُ ، وَيَلْزَمُ مسكنه ، لاَ يعْرِفُ وَلاَ يُعْرَفُ . فَأَمَّا إِنْ أَحَبُ هٰذَا الرَّجُلُ أَنْ يَنْقَطِعَ عَنِ النَّاسِ ، فَلاَ يُخَالِطُهُمْ فِي أَمْرٍ مِنَ الْأَمُورِ إِنْ أَحَبُ هٰذَا الرَّجُلُ أَنْ يَنْقَطِعَ عَنِ النَّاسِ ، فَلاَ يُخَالِطُهُمْ فِي أَمْرٍ مِنَ الْأَمُورِ أَلْبَتَةَ ، مِنْ دِينٍ ودُنْيَا وَجَمَاعَةٍ وَجُمَعَةٍ وغَيْرِهَا ، لِمَا يَرَى لَهُ فِي ذَٰلِكَ مِنْ مَصْلَحَتِهِ وَفَرَاغِهِ ، فَإِنَّهُ لاَ يَسَعُهُ ذَٰلِكَ إِلاَّ بِأَحَدِ أَمْرَيْنِ :

- إما أن يصير إلى مَوْضِع لا يَلْزَمُهُ هُنَالِكَ هٰذِهِ الْفرائضُ ، كَرُءُوسِ الْجِبَالِ وَبُطُونِ الْأُودِيَةِ وَنَحْوِها ؛ وَلَعَلَّ هٰذَا أَحَدُ الْوُجُوهِ الَّتِي دَعَتِ العُبَّادَ إِلَى تِلْكَ المَوَاضِعِ الْبَعِيدَةِ عَنِ النَّاسِ .

ـ وَإِمَّا أَنْ يَتَيَقَّنَ بِالْحَقِيقَةِ أَنَّ الضَّرَرَ الَّـذِي يَلْحَقُهُ في مُخَـالَطَةِ النَّـاسِ بِسَبَبِ هٰذِهِ الْفُرُوضِ أَعْظَمُ مِنْ تَرْكِهَا ؛ فَحِينَئِذٍ يَكُونَ لَهُ عُذْرٌ في ذلك .

وْلَقَدْ رَأَيْتُ أَنَا بِمَكَّةَ حَرَسَهَا اللَّهُ تعالى / بَعْضَ المَشَايِخِ ،

[[/14]

المُنْفَرِدِينَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ ، وَهُوَ لَا يَحْضُرُ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ فِي الْجماعة ، مَعَ قُرْبِهِ مِنْهُ وَسَلَامَةِ حَالِهِ ، فَحَاوَرْتُهُ فِي ذٰلِكَ يَوْماً فِي حَالِ تَرَدُّدِي إِلَيْهِ فَذَكَرَ مِنْ عُذْرِهِ مَا أَشَرْنَا إِلَيْهِ ، وَهُوَ أَنَّ مَا يجده مِنَ التَّوَابِ لَا يَفِي بِما يَلْحَقُهُ مِنَ مِنْ عُذْرِهِ مَا أَشَرْنَا إِلَيْهِ ، وَهُوَ أَنَّ مَا يجده مِنَ التَّوَابِ لَا يَفِي بِما يَلْحَقُهُ مِنَ الآثَامِ وَالتَّبِعَاتِ فِي الْخُرُوجِ إلى الْمَسْجِدِ وَلِقاءِ النَّاسِ .

قُلْتُ أَنَا: وَجُمْلَةُ الْأُمُورِ فَلا عُتْبَ عَلَى الْمَعْذُورِ، وَآللَّهُ تَعالَى أُولَى بِالْعُذْرِ وَهُو عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ. وَلٰكِنَّ الطَّرِيقَ الْعَدْلَ فِيهِ هُوَ الْأُوَّلُ ؛ بِأَنْ يُشَارِكَ النَّاسَ في الْجُمُعَةِ وَالْجَمَاعَاتِ وَضُرُوبِ الْخَيْرَاتِ ، وَيُبَايِنَهُمْ فِيمَا سِوَى ذٰلِكَ .

فَإِنْ أَحَبَّ الطَّرِيقَ الشَّانِيَ ، بِأَنْ يَنْقَطِعَ عَنِ النَّاسِ بِمَرَّةٍ ، فَسَبِيلُهُ الْخُرُوجُ إلى مَوَاضِعَ لَا تَتَوَجَّهُ عَلَيْهِ هٰذِهِ الْفُرُوضُ فيها.

ثم إِنَّ الطَّرِيقَ الثَّالِثَ أَنْ يَكُونَ مَعَ النَّاسِ فِي مِصْرٍ وَاحِدٍ ، وَلاَ يَحْضُر جُمُعَةً وَلا جَمَاعَةً ، لِعُذْرٍ يَرَاهُ فِي ذٰلِكَ ، مِنْ وِزْر أَوْ تَبِعَةٍ عَلَيْهِ ، فَإِنَّهُ يَحْتَاجُ إِلَى نَظْرٍ دَقِيقٍ وَعَوَارِضَ عَظِيمَةٍ ، حَتَّى يَسْقُطَ ذٰلِكَ عَنْهُ ، وَفِيهِ خَطَرٌ مِنَ الْغَلَطِ ، فَالأَوَّلانِ أَسْلَمُ وَأَحْفَظُ لَهُ ، وَاللَّهُ وَلِي الْهَدَايَةِ بِفَضْلِهِ .

وَأَمَّا الرَّجُلُ النَّانِي : فَرَجُلُ يَكُونُ قُدُوةً فِي الْعِلْم ، بِحَيْثُ يَحْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِي أَمْرِ دِينِهِمْ ، لِبَيَانِ حَقِّ أَوْ رَدِّ عَلَى مُبْتَدِع ، أَوْ دَعْوَةٍ إِلَى خَيْرٍ النَّاسُ إِلَيْهِ فِي أَمْرِ دِينِهِمْ ، لِبَيَانِ حَقِّ أَوْ رَدِّ عَلَى مُبْتَدِع ، أَوْ دَعْوَةٍ إِلَى خَيْرٍ بِفَعْلِ أَوْ بِقَوْلٍ أَوْ نَحْوِ ذَلِكَ ، فَلَا يَسَعُ هٰذَا الرَّجُلِ الإِعْتِزَالُ عَنِ النَّاسِ بِفَعْلِ أَوْ بِقَوْلٍ أَوْ نَحْوِ ذَلِكَ ، فَلَا يَسَعُ هٰذَا الرَّجُلِ الإِعْتِزَالُ عَنِ النَّاسِ بَلْ يَنْهُمْ نَاصِحاً ، لِخَلْقِ اللَّهِ تَعَالَى ، ذَابًا عَنْ دَسُولِ اللَّهِ يَعْلَى أَنْهُ اللَّهِ تَعَالَى ، مُبَيِّنًا لأَحْكَامِ اللَّهِ تَعالَى ، فَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ يَعْلَى أَنَّهُ أَنَّهُ اللَّهِ عَالَى ، مُبَيِّنًا لأَحْكَامِ اللَّهِ تَعالَى ، فَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ يَعْلَى أَنَّهُ اللَّهِ عَالَى ، فَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ قَالَهُ أَنَّهُ اللَّهِ عَالَى ، مُبَيِّنًا لأَحْكَامِ اللَّهِ تَعالَى ، فَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْثُ أَنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْعَلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْمُنْ الْعَلْمُ الْمُ اللَّهُ الْعِلْمُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُولُ الللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولِ الللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ اللَهُ الْمُؤْمِلُولُولُولُ اللللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْ

 بَيْنَهُمْ ، وإِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْنِهِمْ فَلاَ يَجُوزُ لَهُ أَيْضًا الإِعْتِزَالُ<sup>(١)</sup>.

فَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ الْأَسْتَاذَ أَبَا بَكْرِ بْنَ فَوْرَكَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، قَصَدَ أَنْ يُنْفَرِدَ لِعِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى عَنِ الخلق ، فَبَيْنَمَا هُوَ في بَعْضِ الْجِبَالِ ، إِذْ سَمِعَ صَوْتًا يُنادِي : يَا أَبَا بَكْرٍ ، إِذْ صِرْتَ مِنْ حُجَجِ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ ، تَرَكْتَ عِبادَ اللَّهِ يُنادِي : فَرَجَعَ ، وَكَانَ هٰذَا سَبَبَ صُحْبَتِه لِلْخَلْقِ .

[١٩/ب] وَذَكَرَ لِي مَأْمُونُ بْنُ / أَحْمَدَ أَنَّ الْأَسْتَاذَ أَبَا إِسْحَاقَ رَحِمَهُمَا اللَّهُ قَالَ لِعُبَّادِ جَبَلِ لَبُنَّانَ : يَا أَكَلَةَ الْحَشِيشِ ، تَرَكْتُمْ أُمَّةَ مُحَمَّدٍ ﷺ في أَيْدِي الْمُبْتَدِعَةِ وَاشْتَغَلْتُمْ هَا هُنَا بِأَكُلِ الْحَشِيشِ ؟ قَالُوا له :

لَا نَقْوَى عَلَى صُحْبَةِ النَّاسِ ، وَإِنَّمَا أَعْطَاكَ اللَّهُ قُوَّةً فَلَزِمَكَ ذَٰلِكَ . فَصَنَّفَ بَعْدَ ذَٰلِكَ كِتَابَهُ : « الْجَامِعَ لِلْجَلِيِّ وَالْخَفِيِّ » . وَكَانَ لَهُمْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ مَعَ غَزَارَةِ العلم ، الْعَمَلُ الْجَمَّ ، وَالنَّظُرُ الدَّقِيقُ فِي سُلُوكِ طَرِيقِ اللَّهُ الاَّخِرَةِ .

وَاعْلَمْ أَنَّ مِثْلَ هٰذَا الرَّجُلِ المُحْتَاجِ إِلَيْهِ النَّاسُ في طَرْقِ بَابِ الدِّينِ (٢) ، يَحْتَاجُ في صُحْبَةِ الْخَلْقِ إِلَى أَمْرَيْنِ شَدِيدَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : صَبْرٌ طَوِيلُ وَحِلْمٌ عَظِيمٌ وَنَظَرٌ لَطِيفٌ وَآسْتِعَانَةٌ بِاللَّهِ تَعَالَى دَائِمَةٌ .

وَالنَّسَانِي: أَنْ يَكُونَ فِي هٰلَذَا الْمَعْنَى مُنْفَرِداً عَنْهُمْ (أَ) وَإِنْ كَانَ بِالشَّخْصِ مَعْهُمْ (ب) ، فَلِهْ كَلَّمُسُوهُ كَلَّمَهُمْ ، وَإِنْ زَارُوهُ عَلَظُمَهُمْ عَلَى

<sup>(</sup>أ) أي منفرداً بقلبه عن الناس.

<sup>(</sup>ب)أي : وإن كان بالجسد معهم .

قَدْرِهِمْ (١) وَشَكَرَهُمْ ، وَإِنْ سَكَتُوا عَنْهُ وَأَعْرَضُوا عَنْهُ آسْتَغْنَمَ ذٰلِكَ مِنْهُمْ ، وَإِنْ صَارُوا إِلَى لَغْوِ وَشَرِّ خَالْفَهُمْ وَهَجَرَهُمْ ، وَإِنْ صَارُوا إِلَى لَغْوِ وَشَرِّ خَالْفَهُمْ وَهَجَرَهُمْ إِنْ رَجَا قُبُولَهُمْ ، ثُلَّ يَقُومُ بِجَمِيعِ وَهَجَرَهُمْ إِنْ رَجَا قُبُولَهُمْ ، ثُلَّ يَقُومُ بِجَمِيعِ خَقُوقِهِمْ مِنَ الزِّيَارَاتِ وَالْعِيَادَاتِ وَقَضَاءِ الْحَاجَاتِ ، التِي تُرْفَعُ إِلَيْهِ ، مَا أَمْكَنَهُ ، وَلاَ يُطُولِهُمْ ، وَلاَ يُرْجُو ذٰلِكَ مِنْهُمْ ، وَلاَ يُريهِمْ مِنْ نَفْسِهِ الْمُكَافِآتِ ، وَلاَ يَرْجُو ذٰلِكَ مِنْهُمْ ، وَلاَ يُريهِمْ مِنْ نَفْسِهِ اللّهُ عَنْهُمْ ، وَلاَ يَرْجُو ذٰلِكَ مِنْهُمْ ، وَلاَ يُربِهِمْ مِنْ نَفْسِهِ اللّهُ عَنْهُمْ ، وَلاَ يُربُوهُ فِي الْأَخْذِ إِنْ أَعْلَى لِللّهُ مِنْهُمْ ، وَيَعْلِهِرُ لَهُمْ الْبِشْرَ ، وَيَنْقَبضُ عَنْهُمْ فِي الْأَخْذِ إِنْ أَعْلَى لَهُمْ عِنْهُمْ ، وَيُعْلِيهِ وَيُعْلِقِ وَلَا لِللّهُ عَنْهُمْ فِي اللّهُ عَنْهُمْ ، وَيُعْلِيهِ وَلَيْ اللّهُ عَنْهُمْ ، وَيَعْلِيهِ وَلَهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ وَلَهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ وَيَعْلِيهِ وَيُعْلِقُولُ لَهُمْ الْمِنْمُ ، وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِقُولُ لَهُمْ الْمِنْمُ وَلَهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِلْ وَعْمَالُ لَهُ عَنْهُمْ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِيهِ وَيَعْلِلْ لِي وَلِيكَ أَنْ يَنْظُولُ لِنْفُولِ اللّهُ عَنْهُ وَيَعْلِلْ لَعْلِيهِ مَا اللّهُ عَنْهُ وَلِي فِي اللّهُ عَنْهُ وَلِي اللّهُ عَلْهُ مِنْ الْمُعَلِيقِ وَيَعْلِيلُولُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا لِي فِلْ اللّهُ عَنْهُ وَلَا لِي وَالنّومِ وَيَعْلِلْ لَهُ وَلِيكَ أَنْ يَنْفُولُ اللّهُ عَنْهُ وَلِكُ أَلُولُ اللّهُ عَنْهُ وَلِي فِي اللّهُ مِنْ الْمُعْلِقُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا لِلْولُولُ أَلْمُ اللّهُ عَنْهُ وَلِي فِي اللّهُ عَلْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُ وَلِيلًا عَلْمُ وَلِيلًا وَلِي اللّهُ عَلْهُ وَلِيلًا لَهُ عَلْهُ وَلِيلًا لِللّهُ عَلْهُمْ اللّهُ عَلْهُمْ اللّهُ عَلْهُمْ الللّهُ عَلْهُمْ اللللّهُ عَلْهُمْ الللّهُ عَلْهُمْ الللللّهُ عَلْهُمْ الللللّهُ عَلْهُمْ اللللّهُ عَلْهُ اللللّهُ عَلْهُمْ الللّهُ عَلْهُ

وَفِي هٰذَا الْمَعْنَى عُرِضَ لِي أَبْيَاتٌ مِنَ الشُّعْرِ ، وَهِيَ : [ الطويل ] :

فَإِنْ كُنْتَ فِي هَدْي الْأَئِمَةِ رَاغِباً
فَوظُنْ عَلَى أَنْ ترتكيك (٢) الْوَقَائِعُ (أ)
بِنَفْسٍ وَقُدودٍ عِنْدَ كُلِّ كَرِيهَةٍ
وَقَلْبٍ صَبُودٍ وَهْوَ فِي الطَّدْدِ مَايِعُ (٣) / [٢٠/أ]
لِيسَانُكَ مَحْزُونٌ وَطَرْفُكَ مُلْجَمَّ
وَسِرُّكَ مُكْمَتُومٌ لَدَى الرَّبِّ ذَائِعُ

<sup>(</sup>أ) أي : هَيِّيءُ نفسك واستعدّ لاستقبال المصائب والمصاعب .

وَذِكْرُكَ مَغْمُورٌ وَبَابُكَ مُغْلَقً

وَتُخْرُكَ بَسًامٌ ، وَبَطْنُكَ جَائِعُ

وَقَلْبُكَ مَجْرُوحٌ وَسُوقُكَ كَاسِدٌ

وَفَضْلُكَ مَدْفُونٌ وَطَعْنُكَ شَائِعُ

وَفِي كِلِّ يَوْمِ أَنْتُ جَارِعُ غُصَّةٍ

مِنَ ٱلدَّهُ مِ والإِخْ وَالْقَلْبُ طَائِعُ

نَهَادُكَ شَغْلُ النَّاسِ مِنْ غَيْرَ مِنَّةٍ

وَلَـيْـلُكَ شَـوْقٌ غَـابَ عَـنْـهُ الـطَّلَائِـعُ

فَدُونَكَ هَذَا اللَّيْلَ خُذْهُ ذَرِيعَةً

لِيَوْمِ عَبُوسِ عَزَّ فِيهِ الذَّرَائِعُ

نَعَمْ يَكُونُ بِالنَّفْسِ مَعَهُمْ ، وَبِالْقُلْبِ مَا أَبْعَدَهُ عَنْهُمْ (') ! وَذَٰلِكَ لَعَمْرِي أَمْرُ شَيْدِيدٌ وَعَيْشٌ نَكِدٌ ، وَفِيهِ يَقُولُ شَيْخُنَا رَحَمَةُ اللَّهُ عليه في وَصِيَّتِهِ :

يَا بُنَيَّ ، عِشْ في أَهْلِ زَمَانِكَ وَلاَ تَقْتَدِ بِهِمْ ، ثُمَّ قَالَ : مَا أَشَدَّ هٰذَا الْعَيْشَ مَعَ الأَحْيَاءِ وَالاَقْتِدَاءَ بِالأَمْوَاتِ .

وَعَنِ آبْنِ مَسْعُــودٍ رَضِــيَ اللَّهُ عَـنْــهُ : «خَــالِطِ النَّــاسَ وَزَايِـلْهُمْ ( بالقلوب ) ، (٢) وَدِينُكَ لاَ تَكْلُمَنَّهُ (أَ) فَهٰذِهِ نُكْتَةً مُقْنِعَةً إِن شاء الله تعالى .

ثُمَّ أَقُولُ : إِذَا مَاجَ الْفِتَنُ بَعْضُهَا في بَعْض ، وَتَرَاجَعَ الْأَمْرُ ، وَوَلَّى

حكم العزلة

<sup>(</sup>أ) أي خالط الناس دون أن يحصل في دينك خلل من ذلك . وهذا الأثر رواه الطبراني في الكبير بلفظ : « خالطوا الناس وصافوهم بما يشتهون ، ودينكم فلا تَكْلُمُنَّهُ ».

النَّاسُ عَنْ أَمْرِ الدِّينِ مُدْبِرِينَ ، لَا يَرْقَبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ، وَلَا يَطْلُبُونَ عَالِماً ، وَلَا يَرْمُقُونَ مُفِيداً ، وَلَا يَعْنِيهِمْ أَمْرُ دِينِهِمْ أَلْبَتَة ، وَتَرَى الْفِتْنَة قائمَة تَعُمُّ الْعَامَّة ، وَتَدِبُ إِلَى الْخَاصَّةِ ، فَلِلْعَالِمِ الْعُذْرُ فِي الْعِزْلَةِ وَالتَّفَرُّدِ وَدَفْنِ تَعُمُّ الْعَالَم ، وَأَخَافَ أَنْ يكون مَا ذَكَرْنَاهُ هُوَ هٰذَا الزَّمَانُ النَّكِدُ الصَّعْبُ ، وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ ، وَعَلَيْهِ التَّكَلَانُ ، فَهٰذَا حُكُمُ الْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُدِ عَنِ النَّاسِ ، المُسْتَعَانُ ، وَعَلَيْهِ التَّكَلَانُ ، فَهٰذَا حُكُمُ الْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُدِ عَنِ النَّاسِ ، فَافْهَمْهُ ، فَإِنَّ الْغَلَطَ فِيه عَظِيمٌ ، وَضَرَرُهُ كَثِيرٌ ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ . .

فَإِنْ قِيلَ : أَنْيْسَ النَّبِيُّ يَقِيْقُ يقول : « عَلَيْكُمْ بِالْجَمَاعَةِ ، فَإِنَّ يَدَ ٱللَّهِ مناقشة هذا مَعَ الْجَمَاعَةِ» أَنْ ، « وَإِنَّ الشَّيْطَانَ ذِنْبُ الإِنْسَانِ ، يَأْخُذُ الشَّاذَة وَالْفَاذَة ، الحكم وَالنَّاحِيَة وَالْقَاصِيَة » (ب) وَقَالَ عليه الصلاة والسلام : « إِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الْفَذِ ، وَهُو مِنَ الإِثْنَيْنِ أَبْعَدُ » (٤) .

فَاعْلُمْ أَنَّ هٰذِهِ وَرَدَتْ ، وَوَرَدَ أَيْضًا ﴿ الْزَمْ بَيْتَكَ ، وَعَلَيْكَ / بِالْخَاصَّةِ [٢٠/ب] ﴿ وَدَعْ أَمْرَ الْعَامَّةِ ﴾ (١٥/د) وَأَمرَ بِالْعُزْلَةِ وَالتَّفَرُّدِ فِي الزَّمَانِ السَّوءِ ، وَلاَ تَناقَضَ في قَوْلِهِ عليه الصلاة والسلام ، وَلاَ بُدَّ مِنَ الْجَمْعِ بَيْنَ الْخَبَرَيْنِ بِحَوْلِ آللَّهِ وَقَوْته .

فَأْقُولُ : قُولُهُ ﷺ : « عَلَيْكُمْ بِالْجَمَاعَةِ » يَحْتَمِلَ ثَلاَثَةَ أُوجُهِ : معنى الجماعة

أَحَدُهَا : أَنَّهُ يَعْنِي بِهِ في الدِّينِ وَالْحُكْم ، إِذْ لَا تَجْتَمِعُ هٰذِهِ الْأُمَّةُ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٢٣ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٢٤ .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٢٥.

<sup>(</sup>د) راجع تخریج الحدیث رقم ۲٦ .

عَلَى ضَلَالَةٍ ، فَخَرْقُ الإِجْمَاعِ وَالْحُكُمُ بِخِلَافِ مَا عَلَيْهِ جُمْهُورُ الْأُمَّةِ ، وَالشَّلْوَدُ عَنْهُمْ لِصَلَاحٍ فِي دِينِهِ ، وَالشَّلْوَدُ عَنْهُمْ لِصَلَاحٍ فِي دِينِهِ ، فَلَيْسَ هٰذَا مِنْ ذٰلِكَ فِي شَيْءٍ .

وَالثَّانِي : عَلَيْكُمْ بِالْجَمَاعَةِ، يعني بِأَلَّا تَنْقَطِعُوا عَنْهُمْ فِي جُمَعِهِمْ وَجَمَاعَاتِهِمْ وَنَحْوِهَا ، فَإِنَّ فِيها قُوَّةَ الدِّينِ ، وَجمالَ (') الإسلام ، وَغَيْظَ الْكُفَّارِ وَالمُلْحِدِينَ ؛ وَلاَ يَخْلُو ذٰلِكَ مِنْ بَرَكَاتٍ مِنَ آللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَنَظَرِ مِنهُ الْكُفَّارِ وَالمُلْحِدِينَ ؛ وَلاَ يَخْلُو ذٰلِكَ مِنْ بَرَكَاتٍ مِنَ آللَّهِ عَزَّ وَجَلً وَنَظَرِ مِنهُ الْكُفَّارِ وَالمُلْحِدِينَ ؛ وَكَذٰلِكَ نَقُولُ : إِنَّ حَقَّ الْمُنْفَرِدِ أَنْ يُشَارِكَ النَّاسَ في الْجُمُوعِ بِالرَّحْمَةِ في الْجُمُوعِ الْعُامِّةِ في الْخَيْرِ ، وَأَنْ يُجَانِبَهُمْ في الصَّحْبَةِ وَالمُزَاحَمَةِ في سَائِرِ الْأُمُورِ ، الْعَامِّةِ في سَائِرِ الْأُمُورِ ، لِمَا فِيها مِنْ ضُرُوبِ الآفاتِ .

وَالشَّالِثُ: أَنَّ ذَٰلِكَ فِي غَيْرِ زَمَانِ الْفِتْنَةِ لِلرَّجُلِ الضَّعِيفِ فِي أَمْرِ اللَّهِ تَعالَى ، إِذَا رَأَى زَمَانَ الْفِتْنَةِ اللَّهِينِ ، وَأَمَّا الرَّجُلُ الْبَصِيرُ الْقَوِيُّ فِي أَمْرِ اللَّهِ تَعالَى ، إِذَا رَأَى زَمَانَ الْفِتْنَةِ اللَّهِينِ ، فَالْعُزْلَةِ فِيهِ ، فَالْعُزْلَةُ أَوْلَى ، لِمَا فِي اللَّذِي حَذَّرَ النَّبِيُ ﷺ الْأُمَّة مِنْهُ وَأَمْرَهُمْ بِالْعُزْلَةِ فِيهِ ، فَالْعُزْلَةُ أَوْلَى ، لِمَا فِي النَّاسِ مِنْ جُمُوعِ الإسلامِ وَالْخَيْرَاتِ النَّاسِ بِمَرَّةٍ ، فَلْيَسْكُنْ (٣) بِشَاهِقِ جَبَلٍ ، أَوْ الْعَامَّةِ ، وَإِنْ أَرَادَ أَنْ يَنْفَرِدَ عَنِ النَّاسِ بِمَرَّةٍ ، فَلْيَسْكُنْ (٣) بِشَاهِقِ جَبَلٍ ، أَوْ الْعَلْمِ فَلَاةٍ ، لِصَلاحٍ يَرَاهُ فِي دِينِهِ ،

رأي الغزالي

ثُمَّ قُلْتُ : وَلَا أَرَى مِثْلَ هَذَا الرَّجُلِ أَيْنَمَا كَانَ ، إِلَّا وَيُمَكِّنُهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ خُضُورِ الْجَمَاعَاتِ وَالجُمُعَاتِ وَسَاثِرِ جُمُوعِ الإِسْلَامِ ، فَيَحْضُرُ لِيَلًا يَفُونَهُ الْحَظُّ مِنْهَا أَيْضاً ، فَإِنَّ جُمُوعَ الإِسْلَامِ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِمَكَانٍ ، لِيُلًا يَفُونَهُ النَّاسُ وَفَسَدُوا .

كَذَا سَمِعْنَا مِنْ حَالِ الْأَبْدَالِ (أ) ، أَنْهُمْ يَخْضُـرُونَ جُمُوعَ الإِسْـلَامِ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج حديث الأندال رقم ( ٢٧ ) .

أَيْنَمَا كَانَتْ ، وَيَسِيرُونَ مِنَ الأَرْضِ حَيْثُ شَاءُوا ، وَأَنَّ الأَرْضَ لَهُمْ قَـدَمٌ وَاحِدُ بِإِذِنِ اللَّهِ عَزُّ وَجِلٍّ .

وَفِي الْأَخْبَارِ أَنَّ الْأَرْضَ تُطْوَى لَهُمْ ، وَيُنَادَوْنَ بِالنَّحِيَّاتِ وَيُتَحَفُّونَ بأُنْوَاعِ الْبِرِّ / وَالْكَرَاماتِ ، فَهَنِيئاً لهم بمَا ظَفِرُوا بهِ ، وَأَحْسَنَ اللَّهُ عَزَاءَ مَنْ [٢١/أ] غَفَلَ عَنِ النَّظَرِ فِي خَلَاصِ نَفْسِهِ ، وَأَعَانَ الطَّالِبَ الَّذِي لَمْ يَصِلْ إِلَى الْمَقْصُودِ كَأَمْشَالِنَا . وَلَقَدْ عُرضَ لِي فِي صِفَةٍ حَالِي أَبْيَاتٌ مِنَ الشُّعْرِ ، وَهِيَ : [ الخفيف ] :

> ظَفِرَ الطَّالِبُونَ وَآتَصَلَ الْوَصْ لَ الْوَصْلِ اللَّوْسِالِ وَفَازَ الْأَحْبَابُ بِالْأَحْبِابِ وَبَقِينَا مُلذَّبُ لَبِينَ حَيَارَى بَيْنَ حَلَّ السوصَالِ وَالاجْتِنَاب نَـرْتَجِي الْقُرْبَ بِسالْبَعِسادِ وَهٰسذًا نَفْسُ حَسالِ المُحَالِ لِسلَّالْبَـابِ فَاسْقِنَا مِنْكَ شَرْبَةً تُذْهِبُ الْغَمْ مَ وَتَهْدِي إلى طَرِيق الصَّواب يَا طَبِيبَ السَّفَامِ يَا مَرْهَمَ الْجَرْ حِ وَيَا مُنْقِدِي مِنَ الأَوْصَابِ لَسْتُ أَدْرِي بما أُدَاوِي سِقامِي أَوْ بماذَا أَفُوزُ يَوْمَ الْحِسَابِ(')

وَلْنَقْبِضِ الآن عِنَانَ الْبَنَانِ ، وَنَرْجِعْ إلى الْمَقْصُودِ مِنْ شَأْنِ الْعُزْلَةِ فَقَدْ خَرَجْنَا عَنْ شَرْطِ الْبَابِ.

فَإِنْ قِيلَ : أَلَيْسَ قَدْ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : ﴿رَهْبَانِيَّةُ أُمِّتِي الْجُلُوسُ فِي المَسَاجِدِ هُ(أ) وَفِيهِ زَجْرٌ عَنِ التَّفَرُّدِ .

فَاعْلَمْ أَنَّ ذُلِكَ فِي غَيْرِ زُمَنِ الْفِتْنَةِ ، كَمَا ذَكَرْنَا ، وَأَيْضَاً فَإِنَّهُ يَجْلِسُ فِي الْمَسْجِدِ وَلاَ يُخَالِطُ النَّاسَ وَلاَ يُدَاخِلُهُمْ ، فَيَكُونُ بِالشَّخْصِ مَعَهُمْ ،

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٢٨.

وَفِي الْمَعْنَى مُنْفَرِداً (عَنْهُمْ) (١) ، وَهٰذَا هُوَ الْمَعْنِيُّ فِي التَّفَرُّدِ وَالْعُزْلَةِ الَّذِي نَحْنُ فِي شَرْحِهِ ، لَا التَّفَرُّدُ بِالشَّخْصِ وَالمَكَانِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَحِمَكَ ٱللَّهُ ، وَفِيهِ يَقُولُ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ : « كُنْ وَاحِداً جَامِعِياً ، وَمِنْ رَبِّكَ ذَا أُنْسٍ ، وَمِنَ النَّاسِ وَحْشِيّاً »(١) .

الرباطات

فَإِنَ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي مَدَارِسِ عُلَماءِ الآخِرَةِ ، وَرِبَاطَاتِ الصَّوفِيَّةِ ، سَالِكِي طَرِيقِ الآخِرَةِ وَالكَوْنِ فِيها ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ تِلْكَ الطَّرِيقَةَ الْمُثْلَى في هٰذَا الشَّأْنِ لِعَامَّةِ أَهْلِ الْعُرْلَةُ وَالاجْتِهادِ ، وَذٰلِكَ أَنَّهَا جَمَعتِ المَعْنَيْنِ وَالْفَائِدَتَيْنِ اللَّتَيْنِ إِحْدَاهُمَا : الْعُرْلَةُ عَنِ النَّاسِ ، وَالتَّفَرُّدُ عَنْهُمْ بِالصَّحْبَةِ وَالمُخَالَطَةِ وَالمُزَاحَمَةِ في أُمُورِهِمْ ؛ وَالشَّانِيَةُ : المُشَارَكَةُ مَعَهُمْ فِي جُمَعِهِمْ وَجَمَاعَاتِهِمْ وَتَكْثِيرِ شَعَائِرِ الإسْلامِ ، وَالثَّانِيةُ : المُشَارَكَةُ مَعَهُمْ فِي جُمَعِهِمْ وَجَمَاعَاتِهِمْ وَتَكْثِيرِ أَلْكَثِيرُ / الَّذِي هُو لِعَامَةِ فَتَحْصُلُ السَّلَامَةُ الَّتِي هِي لِلْمُنْفَرِدِينَ ، وَالْخَيْرُ الْكَثِيرُ / الَّذِي هُو لِعَامَةِ الْمُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّة وَالْبَرَكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكُونُ الْمُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّة وَالْبَرَكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكُونُ الْمُسْلِمِينَ مَعَ مَا لِلنَّاسِ فِيهِمْ مِنَ العدَّةِ وَالْبَرَكَةِ وَالنَّصِيحَةِ ، فَصَارَ الكَوْنُ فِيهَا أَعْدَلَ طَرِيقٍ ، وَأَحْسَن حال ، وَأَسْلَمَ سَبِيلٍ ، وَلِهَذَا الشَّأُنِ أَقَامَ أَكْشَرُ الْعَارِفِينَ بَيْنَ النَّاسِ لِنَهْعِهِمْ لِعِبَادِ آللَّهِ تَعَالَى في بَابِ آلدِينِ ، وَقِلَّةِ أَذَاهُمْ ، وَمُشَاهَدَةِ الْخَلْقِ لاَدَابِهِمْ وَحُسْنِ رُسُومِهِمْ ، لِيَقْتَدُوا بِهِمْ ، فَإِنَّ لِسانَ الْحَالِ الْعَلْمِ وَمُ فَصَارَ ذَلِكَ أَحْسَنَ تَدْبِيرٍ في أَمْرِ الدِينِ لِلْعِلْمِ وَالْحَبَاذِةِ وَأَحْكَمَ رَأًى .

[۲۱/ب]

مخالطة المريد للمجتهدين

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا حَالُ الْمُرِيدِ مَعَ المُجْتَهِدِينَ وَالمُرْتَاضِينَ ، أَيَصْحَبُهُمْ أَمْ يَعْتَزِلُهُمْ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّهُمْ إِذَا كَانُوا ثَابِتِينَ عَلَى رُسُومِهِمُ الْأُولِي ، وَسِيرَتِهِمُ وَالْمُولِي ، وَسِيرَتِهِمُ (أ) واحداً جامعياً : أي واحداً بالقلب ، جامعياً بالنفس ، نفسك مع الجماعة وقلبك مع الله وحده .

المَوْرُوثَةِ عَنْ أَسلافهم ، فَهُمْ أَجَلُّ إِخْوَانِ في اللَّهِ تعالى وَأَصْحَابِ وَأَعْوَان عَلَى عِبادَةِ ٱللَّهِ تَعَالَى ، فَلَا يَشْغُلَنْك عنهم عُزْلَةٌ وَتَفَرُّدُ ، وَإِنَّمَا مَثَلُهُمْ مَثَلُ من تَسْمَعُ مِنْ زُهَّادِ لُبْنَانَ وَغَيْرِهِمْ ، أَنَّ مِنْهُمْ جَمَاعَاتِ يَتَعَـاوَنُونَ عَلَى الْبـرِّ وَالتَّقْـَوى، وَيَتَوَاصَـوْنَ بِالْحَقُّ وَالصَّبْرِ، وَأَمَّا إِن تَغَيَّـرُوا وَتَرَكُـوا رُسُومَهُمْ وأَخَلُوا بِطَرَائِقِهِمُ المَوْرُوثَةِ عَنْ أَسْلَافِهِمْ الصَّالِحِينِ ، فَحُكْمُ هٰذَا الْمُجْتَهِدِ المُرْتَاضِ مَعَهُمْ كَحُكْمِهِ مَعَ سَائِرِ النَّاسِ ، يَلْزَمُ زَاوِيَتَهُ وَيَكُفُّ لِسانَهُ ، وَيُشَارِكَهُمْ فِي خَيْرَاتِهِمْ ، وَيُجَانِبَهُمْ فِي سَائِر أَحْوَالِهِمْ وَآفَاتِهِمْ ، فَيَكُونُ هُوَ فِي عُزْلَةٍ مِنْ أَهْلِ الْعُزْلَةِ مُنْفَرِداً عَنِ الْمُنْفَرِدِينَ .

خروج المريد

فَإِنْ قُلْتَ : فَإِنِ آخْتَارَ هٰذَا الْمُرْتَاضُ الْمُجْتَهِدُ أَنْ يَخْرُجَ مِنْ بَيْنِهِمْ إِلَى مَكَانٍ آخَرَ ، لِصَلَاح يَرَاهُ في نَفْسِهِ ، وَتَجَنُّب آفَةٍ تَدْخُلُ عَلَيْهِ فِي صُحْبَتِهمْ ، فَاعْلِمْ أَنَّ هٰذِهِ المَدَارِسَ وَالرِّباطَاتِ ، بِمَنْزِلَةِ حِصْن حَصِين يَتَحَصَّنُ بِهَا الْمُجْتَهِدُونَ عَن الْقُطَّاعِ وَالسُّرَّاقِ، وَأَنَّ الْخَارِجَ بِمَنْزِلَةِ الصَّحَرَاءِ، تَدُورُ فِيه فُرْسَانُ الشَّيَاطِينِ ، عَسْكَراً عَسْكَراً ، فَتَسْلُبُهُ أَوْ تَسْتَأْسِرُهُ ، فَكَيْفَ حَالُهُ إِذَا خَرَجَ إلى الصَّحْرَاءِ ، وَتَمَكَّنَ الْعَدُوُّ مِنْهُ مِنْ كُلِّ جَانِب ، يَعْمَلُ فِيهِ مَا يَشَاءُ ؟ فَإِذاً لَيْسَ لِهٰذَا الضَّغِيفِ إِلَّا لُزُومُ الْحِصْنِ .

وَأَمَّا الرَّجُـلُ الْقَويُّ الْبَصِيـرُ الَّذِي لَا تَغْلِبُـهُ الْأَعْدَاءَ، وَآسْتَـوَى عِنْدَهُ الْحِصْنُ وَالصَّحْرَاءُ ، فَلاَ عَلَيْهِ إِذَا خَرَجَ ؛ غير أَنَّ / الْكُوْنَ في الْحِصْن [٢٢١] أَحْوَطُ عَلَى كُلِّ حَالٍ ، إِذْ لاَ تُؤْمَنُ الآفاتُ والْفَلَتَاتُ وَالاتِّفَاقَاتُ (مَعَ قُرَنَاءِ )(١) السُّوءِ ، وَإِذَا كَانَ الْأَمْرُ بِهٰذِهِ الجملة ، فَالكَوْنُ مَعَ رِجَالِ اللَّهِ ، وَالصَّبْرُ عَلَى مَشَقَّةِ الصُّحْبَةِ أَوْلَى لِلْمُوْتَاضِ وَطَالِبِ الْخَيْرِ بِكُلِّ حَالٍ ، وَأَنْ لَا مَانِعَ لِلْقَوِيِّ الْبَالِغِ مَبْلَغَ الإسْتِقَامَةِ عَنِ التَّفَرُّدِ ، فَاعْلَمْ هٰذِهِ الْجُمْلَةِ وَتَأَمَّلُهَا تَغْنَمْ وَتَسْلَمْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى . زيارة الإخوان فَإِنْ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي زِيَــارَةِ الإِخْوَانِ فِي اللَّهِ تعــالى ، وَمُوَاصَلَةِ الإخوان الأَحْبَابِ بِالتَّلاقِي وَالتَّذَكُر؟

فَاعْلَمْ أَنَّ زِيَارَةَ الإِخْوَانِ فِي اللَّهِ تعالى مِنْ جَوَاهِرِ عِبادَةِ ٱللَّهِ تعالى ، وَفِيها الزِّلْفَةُ الْكَرِيمة إِلَى ٱللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، مَعَ مَا فِيهَا مِنْ ضُـرُوبِ الْفَوَائِــــِــ وَضَلَاحِ القلوب ، وَلٰكِنْ بِشَرْطَيْن :

أَحَدُهُمَا : أَنْ لَا يَخْرُجَ فِي ذَٰلِكَ إِلَى الْإِكْثَارِ وَالْإِفْرَاطِ ؛ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ لَأَنِي هُرَيْرَةَ ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ﴿ زُرْ غِبًا تَزْدَدُ خُبًا ﴿ لَٰ .

وَالنَّائِي : أَنْ تَحْفَظَ حَقَّ ذٰلِكَ بِالتَّجَنُّبِ عَنِ الرِّيَاءِ وَالتَّزَيُّنِ ، وَقَوْلِ اللَّغْرِ وَالْغِيبَةِ وَنَحْوِ ذٰلِكَ ، فَيَعُودُ عَلَيْكَ وَعَلَى أَخِيكَ الْوَبَالُ . فَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ الْفُضَيْلَ وَسُفْيَانُ : يَا أَبَا عَلِيٍّ أَرْجُو الْفُضَيْلَ وَسُفْيَانُ : يَا أَبَا عَلِيٍّ أَرْجُو الْفُضَيْلَ وَسُفْيَانُ : يَا أَبَا عَلِيٍّ أَرْجُو أَنَّا مَنْ هٰذَا ، فَقَالَ الْفُضَيْلُ : مَا جَلَسْتُ مَجْلِساً أَرْجَى لَنَا مَنْ هٰذَا ، فَقَالَ الْفُضَيْلُ : مَا جَلَسْتُ مَجْلِساً الْخُوفُ عَلَيًّ مِنْ هٰذَا ، قَالَ : وَكَيْفَ يَا أَبَا عَلِيٍّ ؟ فقالَ : أَلَسْتَ تَعْمَدُ إلى الْحَسَنِ حَدِيثِكَ فَتُحَدِّثُنِي بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى الْحَسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّلُكَ الْحَسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّلُكَ الْحَسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّلُكَ بِهِ ، وَأَنَا أَعْمَدُ إلى الْحَسَنِ مَا عِنْدِي ، فَأَحَدُّلُكَ ، فَبَكَىٰ سُفْيَانُ .

فَيَجِبُ أَنْ تَكُون مُجَالَسَتُكَ لِلإِخْوَانِ ، وَمُلَاقَاتِهِمْ عَلَى مِقْدَارِ قَصْدٍ فِي آخْتِيَاطٍ وَنَظَرٍ لَطِيفٍ ، فَلَا يَقْدَحُ ذٰلِكَ حِينَئِذٍ فِي عُزْلَتِكَ وَتَفَرُّدِكَ عَنِ النَّاسِ ، وَلَا يَعُودُ عَلَيْكَ وَعَلَى أَخِيكَ بِضَرَدٍ وَآفَةٍ ، بَلْ بِخَيْرٍ كَثِيرٍ وَنَفْعٍ عَظِيمٍ ، وَٱللَّهُ الْمُوَقِّقُ .

الباعث على العزلة

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا يَبْعَثُنِي عَلَى الْعُزْلَةِ عَنِ النَّـاسِ وَالتَّفَرُّدِ وَيُهَـوَّنُ عَلَيٌّ ذَلكَ ؟

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٢٩ .

فَاعْلَمْ أَنَّ ٱلَّذِي يُهَوِّنُ عَلَيْكَ ذَٰلِكَ ثَلاثَةُ أُمُورٍ:

أَحَدُهَا : / آسْتِغْرَاقُ أَوْقَاتِكَ في الْعِبَادَةِ ؛ فإنَّ فِي الْعِبَادَةِ شُغْلًا ؛ وَإِنَّ [٢٢/ب] الاسْتِئْنَاسَ بِالنَّاسِ مِنْ عَلاَمَاتِ الإِفْلاسِ . فَإِذَا رَأَيْتَ نَفْسَكَ تَتَطَلَّعُ إلى الاسْتِئْنَاسَ بِالنَّاسِ مِنْ عَلاَمَاتِ الإِفْلاسِ . فَإِذَا رَأَيْتَ نَفْسَكَ تَتَطَلَّعُ إلى مُلاقاةِ النَّاسِ وَكَلاَمِهِمْ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ ولا ضَرُورَةٍ ، فَاعْلَمْ أَنَّ ذٰلِكَ فُضُولً سَاقَهُ الْفَرَاغُ وَالْبَطَرُ . وَلَقَدْ أَحْسَنَ مَنْ قَالَ في ( هَدْ اَ)(١) المَعْنَى : [ الكامل ].

إِنَّ الفَرَاعَ إِلَى سَلامِكَ قَادَنِي وَلَرُبَّماعَمِلَ الْفُضُولَ الْفَارِغُ (أَ) فَأَنْتَ إِذَا أَعطيت الْعِبَادَةَ حَقَّها (٢) وَجَدْتَ حَلَاوَةَ الْمُنَاجَاةِ ، وَاسْتَأْنَسْتَ بِكِتَابِ اللَّهِ عزَّ وجلً ، وَاشْتَعَلْتَ عَنِ الْخَلْقِ ، وَاسْتَوحَشْتَ مِنْ صُحْبَتِهِمْ وَكَلَامِهِمْ . وَفِي الْخَبَرِ أُنَّ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَام ، كانَ إِذَا رَجَعَ عن الْمُنَاجَاةِ ، يَسْتَوْحِشُ مِنَ النَّاسِ ، وَكَانَ يَجْعَلُ أُصْبَعَيْهِ فِي أَذُنْهِ ، لِثَلَّا يَسْمَع كَلَامَهُمْ عِنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالُوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَلَامَهُمْ عِنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالُوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَامَهُمْ عِنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالُوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَامَوْرَ وَالْوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَامَهُمْ عِنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالُوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَامَهُمْ عِنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالُوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَامَهُمْ عَنْدَهُ فِي النَّفُورِ وَالُوحْشَةِ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ ، كَامَهُمْ عَنْدَهُ فِي النَّهُ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : [ الخفيف للمُجزوء ] :

آرْضَ بِاللَّهِ صَاحِباً وَذَرِ النَّاسَ جَانِبا(٣) (صَادِقَ الْـوُدِّ شَاهِـداً كُنْتَ فِيهِمْ وَغَائِبا قَـلَّبِ النَّاسَ كَيْفَ شِدْ تَ تَجِـدُهُمْ عَقَـارِبَا)(٤)

وَالثَّانِي : قَطْعُ الطَّمَعِ عَنْهُمْ بِمرَّة ، فَيَهُونُ عَلَيْكَ أَمْرُهُمْ ، لَأَنَّ مَنْ لَا تَرْجُو نَفْعَهُ ﴾ وَلَا تَرْجُو نَفْعَهُ ﴾ وَلَا تَخَافُ ضَرَّهُ فَوْجُودُهُ وَعَدَمُهُ سَوَاءَ .

<sup>(</sup>أ) الفضول: العمل المذي لا حاجة لنا به ، والفارغ: الإنسان التارك لعبادة الله والواقع في الفراغ. أي: ربّما عمل الإنسان الفارغ عن عبادة الله أعمالاً لا تعنيه ولا حاجة له بها فهي لذلك من الفضول الذي لا ينبغي له.

وَالتَّالِثُ : تُبْصِرُ آفَاتِهِمْ وَتَذْكُرُ ذٰلِكَ وَتُكَرِّرُهُ عَلَى قَلْبِكَ ، لأَنَّ هٰذِهِ اللَّهِ الثَّلاَثَةَ إِذَا لَزِمْتَهَا ، طَرحت بلَكَ عَنْ صُحْبَةِ الْخَلْقِ إِلَى بَابِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالتَّفَرُّدِ لِعِبَادَتِهِ وَحَبَّبْتُهُ إِلَيْكَ ، وَأَلْزَمَتْكَ بَابَهُ ، وَبِاللَّهُ التَّوْفِيقُ وَالْعِصْمَةُ .

## الْعَاقِقُ النَّالِثُ : الشَّيْطَانُ

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا أَخِي بِمُحَارَبَةِ الشَّيْطَانِ وَقَهْرِهِ ، وَذٰلِكَ لِخَصْلَتَيْنِ :

إِحْدَاهُما: أَنَّهُ عَدُوَّ مُضِلُّ مُبِينٌ ، لاَ مَطْمَعَ فِيهِ بمصَالَحَةٍ وَاتقاء غيلةٍ (') ، بَلْ لاَ يُقْنِعُهُ إلاَّ هَلَاكُكَ أَصْلاً ، فَلاَ وَجْهَ إِذاً لِلأَمْنِ مِنْ مِثْلَ هٰذَا الْعَدوِّ وَالْغَفْلَةِ عَنْهُ ، وَتَأَمَّلُ آيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى ، إِحْدَاهُمَا قَوْلُهُ تَعَالَى :

﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَلَّا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُبِينٌ ﴾ [يس : ٦٠]. والثَّانِيَةُ قَوْلَهُ تَعَالَىٰ : ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوَّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُواً ﴾ [ فاطر : ٦]. وَهٰذَا أَقْصَى التَّحْذِيرِ وَغَايَتُهُ .

وَالْخَصْلَةُ الشَّانِيَةُ: أَنَّهُ مَجْبُولُ عَلَى عَــدَاوَتِكَ ، وَمُنْتَصِبُ أَبــداً لِمُحارَبَتِكَ ، فَهُوَ آنَاءَ اللَّيْلِ / وَأَطْرَافِ النَّهَارَ يَرْمِيكَ بِسِهَامِهِ ، وَأَنْتَ غَافِلُ وَأَرْبَتِكَ ، فَهُوَ آنَاءَ اللَّيْلِ / وَأَطْرَافِ النَّهَارَ يَرْمِيكَ بِسِهَامِهِ ، وَأَنْتَ غَافِلُ وَالْمَالُ ؟

ثُمَّ وَقَعَتْ مَعَكَ نُكْتَةُ أُخْرَى ، وَهِيَ أَنَّكَ في عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَدَعُوةِ النَّهِ لِلَّهِ الشَّيْطَانِ اللَّهِ بَعَالَى بِفِعْلِكَ وَقَوْلِكَ ، وَهٰذَا ضِدُّ صَنِيعِ الشَّيْطَانِ وَهِمَّتِهِ ، وَمُرَادِهِ وَحِرْفَتِهِ ، فَصِرْتَ كَأَنَّكَ قُمْتَ وَشَدَدْتَ وَسَطَكَ ، لِتُغَايِظَ الشَّيْطَانَ وَتُكَايِدَهُ (٢) وَتُنَاقِضَهُ ، فَهُو أَيْضاً يَشدُّ وَسَطَهُ لِيُعَادِيكَ وَيُقَاتِلَكَ الشَّيْطَانَ وَتُكَايِدَهُ (٢) وَتُنَاقِضَهُ ، فَهُو أَيْضاً يَشدُّ وَسَطَهُ لِيُعَادِيكَ وَيُقَاتِلَكَ وَيُمَاكِرَكَ ، حَتَّى يُهْلِكَكَ وَأُساً ، وَيُمَاكِرَكَ ، حَتَّى يُهْلِكَكَ وَأُساً ،

إِذْ لاَ يَأْمَنُ مِنْ جَانِبِكَ بَعْدُ ؛ فَإِنَّهُ الَّذِي يُسِي ءُ وَيَقْصِدُ بِالْهَلَاكِ إِلَى مَنْ لاَ يُعَايِظُهُ وَلاَ يُنَاقِضُهُ ، بَلْ يُصَادِقُهُ وَيُوافِقُهُ ، كَالْكُفَّارِ وأَهِلِ الضَّلَالِ وَأَهْلِ الرَّغْبَةِ فِي بَعْضِ الأَحْوَالِ ؛ فَكَيْفَ يُظَنُّ قَصْدُهُ لِمَنْ قَامَ يُغَايظه ، وَتَجَرَّدَ الرَّغْبَةِ فِي بَعْضِ الأَحْوَالِ ؛ فَكَيْفَ يُظَنُّ قَصْدُهُ لِمَنْ قَامَ يُغَايظه ، وَتَجَرَّدَ لِمُنَاقَضَتِهِ ؟ فَلَهُ إِذَنْ مَعَ سَائِرِ النَّاسِ عَدَاوَةُ عَامَّةً ، وَمَعَكَ أَيُهَا الْمُجْتَهِدُ فِي لِمُنَاقَضَتِهِ ؟ فَلَهُ إِذَنْ مَعَ سَائِرِ النَّاسِ عَدَاوَةُ عَامَّةً ، وَمَعَكَ أَيُهَا الْمُجْتَهِدُ فِي الْعِبَادَةِ وَالْعِلْمِ عَدَاوَةً خَاصَّةً ، وَإِنْ أَمْرِكَ لَهُ لَمُهِمُّ وَمَعَهُ عَلَيْكَ أَعْوَانٌ ، الْعِبَادَةِ وَالْعِلْمِ عَلَيْكَ أَعْوَانً ، وَلَهُ أَسْبَابٌ وَمَدَاخِلُ وَأَبْوَابٌ أَنْتَ عَنْهَا غَافِلٌ .

وَلَقَدْ صَدَقَ يَحْيَى بْنُ مُعَاذٍ الرَّازِي رحمه الله حَيْثُ قَالَ : « الشَّيْطَانُ فَارِغٌ وَأَنْتَ مَشْغُولٌ وَهُو يَرَاكَ وَأَنْتَ لاَ تَرَاهُ ، وَأَنْتَ تَنْسَاهُ وَهُو لاَ يَنْسَاكَ ، وَمِنْ نَفْسِكَ للشَّيْطَانِ عَلَيْكَ عَوْنٌ». فَإِذَنْ لاَ بُدَّ مِنْ مُحَارَبَتِهِ وَقَهْرِهِ ، وَإِلَّا فَلا تَأْمَن الْفَسَادَ وَالْهَلاكَ .

محاربة الشيطان فَإِنْ قُلْتَ : فَبِأَيِّ شَيْءٍ أَحَارِبُ الشَّيْطَانَ وَبِأَيِّ شَيْءٍ أَقْهَرُهُ وَأَدْفَعُهُ ؟ فَأَعْلَمُ أَنَّ لَأَهْلِ هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ طَرِيقَيْن :

أَحَدُهُمَا مَا قَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّ التَّذْبِيرَ فِي دَفْعِ الْشَّيْطَانِ الْإِسْتِعَاذَةُ بِاللَّهِ لَا غَيْرُ ، فَانَ الشَّيْطَانَ كَلْبٌ سَلَطَهُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْكَ ؛ إَنِ اشْتَغَلْتَ بِمُحَارَبَتِهِ وَمُعَالَجَتِهِ تَعِبْتَ ، وَضَاعَ عَلَيْكَ وَقْتُكَ، وربّما يَظْفَرُ بِلكَ فَيَعْقِرُكَ بِمُحَارَبَتِهِ وَمُعَالَجَتِهِ تَعِبْتَ ، وَضَاعَ عَلَيْكَ وَقْتُكَ، وربّما يَظْفَرُ بِلكَ فَيَعْقِرُكَ فِي مُحَارَبَتِهِ وَمُعَالَجَوِهِ تَعِبْتَ ، وَضَاعَ عَلَيْكَ وَقْتُكَ، وربّما يَظْفَرُ بِلكَ فَيَعْقِرُكَ وَيَجْرَحُكَ ، فإنّ الرَّجُوعَ إلى رَبِّ الْكَلْبِ لِيَصْرِفَهُ عَنْكَ أَوْلَى .

وَالنَّانِي: مَا قَالَ آخَرُونَ : الطَّرِيقُ المُجَاهَدَةُ ، وَالقِيَامُ عَلَيْهِ بِالـدَّفْعِ وَالرَّدِّ وَالمُخَالَفَةِ .

قُلْتُ : وَالَّذِي عِنْدِي أَنَّ الطَّرِيقِ الْعَدْلَ / الْجَامِعَ فِي أَمْرِهِ ، أَنْ [٢٣/ب] تَجْمَعَ بَيْنَ الطَّرِيقَينِ ، فَتَسْتَعِيدُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهِ أَوَّلًا كَمَا أَمَرَنَا ، وَهُوَ الْكَافِي

<sup>(</sup> أ ) أي لأهل التصوّف .

شَرَّهُ ؛ ثُمَّ إِنْ رَأَيْناهُ يَتَغَلَّبُ عَلَيْنَا ، عَلِمْنَا أَنَهُ آئِتِلاَءٌ مِنَ اللَّهِ سبحانه وتَعالى ، لِيَرَى صِدْقَ مُجَاهَدَتِنَا وَقُوِّتِنَا فِي أَمْرِهِ سُبْحَانُه وَتَعَالَى وصَبْرَنَا ، كَمَا أَنَّهُ سَلُّطَ الْكُفّارَ عَلَيْنَا مَعَ قُدْرَتِهِ عَلَى كِفايَةِ أَمْرِهِمْ وَشَرِّهِمْ ، لِيَكُونَ لَنَا حَظَّ مِنَ الْجِهَادِ الْكُفّارَ عَلَيْنَا مَعَ قُدْرَتِهِ عَلَى كِفايَةِ أَمْرِهِمْ وَشَرِّهِمْ ، لِيَكُونَ لَنَا حَظَّ مِنَ الْجِهَادِ وَالصَّبْرِ وَالتَّمجيصِ وَالشِّهادَةِ ، كَمَا قالَ تَعالى : ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ ﴾ [آل عمران : ١٤٠] وقالَ تَعَالَى : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ ﴾ [آل عمران : ١٤٠] وقالَ تَعَالَى : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدُخُلُوا الْجَنَّةُ وَلَمّا يَعْلَم ِ آللّهُ الّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران : ٢٤٠] عمران : ٢٤٠] عمران : ٢٤٠] وقالَ تَعَالَى الصَّابِرِينَ ﴾ [آل

طرق محاربة الشيطان

مكايدالشيطان

ثُمَّ إِنَّ مُحَارَبَتَهُ وَقَهْرَهُ ، فِيمَا قَالَهُ عُلَمَاوُنَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ في ثَلاَثَةِ أَشْيَاءَ :

أَحَدُهَا: أَنْ تَتَعَرَّف وَتَتَعَلَّمَ مَكَايِدَهُ وَحِيَلَهُ ، فَلَا يَتَجَاسَرُ حِيَنَيْ إِ عَلَيْكَ ، كَاللِّصِّ إِذَا عَلِمَ أَنَّ صَاحِبَ الدَّارِ قَدْ أَحَسَّ فِيهِ فَرَّ .

والثَّانِي: أَنْ تَسْتَخِفَّ بِدَعْوَتِهِ فَلَا تُعَلِّقُ قَلْبَكَ بِذَٰلِكَ ، وَتَتَبِعُهُ ، فَإِنَّهُ بِمَنْزِلَةِ الْكَلْبِ النَّابِحِ ، إِنْ أَقْبَلْتَ عَلَيْهِ ولِعَ بِكَ وَلَجّ ، وَإِنْ أَعْرَضْتَ عَنْهُ سَكَتَ .

وَالشَّالِثُ : أَنْ تُدِيمَ ذِكْرَ اللَّهِ تعالى بِلِسانِكَ وَقَلْبِكَ ؛ فَلَقَـدْ قَـالَ النبي ﷺ :

« إِنَّ ذِكْرَ ٱللَّهِ فِي جَنْبِ الشَّيْطَانِ كَالْآكِلَةِ فِي جَنْبِ ٱبْنِ آدَمَ »(أ) .

فَإِنْ قُلْتَ : كَيْفَ تَعْلَمُ مَكَايِدَهُ ، وَكَيْفَ الطّرِيقُ إِلَى مَعْرِفَةِ ذَٰلِكَ ؟

فَاعْلَمْ (أَمرين: الأول)(١): أَنَّ لَهُ وَسَاوِسَ هِي بِمَنْزِلَةِ السَّهَامِ الَّتِي يَرْمِيهَا؛ وَذٰلِكَ إِنَّما يَتَنِيَّنُ لَكَ بِمَعْرِفَةِ الْخَوَاطِرِ وَأَقْسَامِها.

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٠.

وَالثَّانِي : أَنَّ لَهُ حِيَلًا بِمَنْزِلَةِ الشَّبَكَاتِ الَّتِي يَنْصِبُها (الصياد)(١) ، وذٰلِكَ يَتَبَيَّنُ لَكَ بِمَعْرِفَةِ المَكَايِدِ وَأَوْضَاعِها وَمَجَارِيها .

وَلَقَدْ ذَكَرَ عُلَماؤُنَا أَبْوَاباً في الْخَواطِرِ ، وَقَدْ صَنَّفْنا كِتاباً سَمَّيْنَاهُ « تَلْبِيسَ إِبْلِيسَ » ، وَكِتَابُنَا هٰذَا لَا يَحْتَملُ الإِكْثَارَ ، وَلٰكِنَّا نَـذْكُرُ لَـكَ ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالَى ، مِنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا أَصْلاً كَافِياً إِذَا آعْتَصَمْتَ بِهِ .

فَأَمَّا أَصْلُ الْخُواطِرِ فَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ تَعالَى ، وَكُلَ بِقَلْبِ آبْنِ آدَمَ مَلَكاً ، الإلهام يَدْعُوهُ إِلَى الْخَيْرِ ، يُقَالُ لَهُ الْمُلْهِمُ ، وَلِدَعْوَتِهِ إِنْهَامٌ ، وَسَلَّطَ فِي مُقَابَلَتِهِ وَالوسواس شَيْطَاناً يَدْعُو الْعَبْدَ إِلَى الشَّرِّ ، يُقَالُ لَهُ : وَسُواسٌ ، وَلِدَعْوَتِهِ وَسُوسَةٌ ، فَسُطَاناً يَدْعُو إِلا إِلَى الشَّرِّ / فِي قَوْل ِ [١٧٤] فَالْمُلْهِمُ لاَ يَدْعُو إِلا إِلَى النَّرِّ / فِي قَوْل ِ [١٧٤] أَكْثِرِ عُلَمَافِناً .

وَقَدْ حُكِيَ عَنْ شَيْخِنَا رَحِمَهُ اللَّهُ ، انّ الشَّيْطَانَ رُبَّمَا يَدْعُو إلى الْخَيْرِ وَقَصْدُهُ فِي ذَٰلِكَ الشَّرْ ، بِأَنْ يَدْعُوهُ إِلَى الْمَفْضُولِ لِيَمْنَعَهُ عَنِ الْفَاضِلِ ، أَوْ يَدْعُوهُ إِلَى الْمَفْضُولِ لِيَمْنَعَهُ عَنِ الْفَاضِلِ ، أَوْ يَدْعُوهُ إِلَى خَيْرُهُ إِلَى ذَنْبٍ عَظِيمٍ ، لَا يَفِي خَيْرُهُ بِذَٰلِكَ الشَّرِ مِنْ عَجْبٍ أَوْ غَيْرِهِ .

فَهٰذَانِ دَاعِيانِ قَائِمانِ عَلَى قَلْبِهِ ، يَدْعُوانِهِ ، وَهُـوَ يَسْمَعُ قَلْبَهُ يُحِسُّ بِذَٰكُ ، عَلَى مَا رُويَ فِي الْأَخْبَارِ أَنَّهُ « إذا وُلِدَ لِآبْنِ آدَمَ مَـوْلُودٌ قَـرَنَ اللَّهُ يَخْلَى مَا رُويَ فِي الْأَخْبَارِ أَنَّهُ « إذا وُلِدَ لِآبْنِ آدَمَ مَـوْلُودٌ قَـرَنَ اللَّهُ تَعالَى بِهِ مَلَكاً وَقَرَنَ الشَّيْطَانُ بِهِ شَيْطَاناً » (أ) . فَالشَّيْطَانُ جَائِمٌ عَلَى أَذُنِ قَلْبِ تَعالَى بِهِ مَلَكا وَقَرَنَ الشَّيْطَانُ جَائِمٌ عَلَى أَذُنِ قَلْبِ آلِيمني ، فَهُمَا يَدْعُوانِهِ . آبْنِ آدَمَ اليسرى وَالمَلَكُ جَائِمٌ عَلَى أَذُنِ قَلْبِهِ اليمني ، فَهُمَا يَدْعُوانِهِ .

وَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : « لِلشَّيْطَانِ لَمَّةً بِابْنِ آدَمَ وَلِلْمَلَكِ لَمَّةً »(<sup>ب)</sup> يَعْنِي نَوْلَةً

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣١ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٣٢ .

بِالدُّعْوَةِ ، مِنْ قَوْلِهِمْ : لَمَّ بِالْمَكَانِ وَأَلَمَّ بِهِ إِذَا نَزَلَ ( بِهِ )(١) .

ثمَّ رَكَّبَ اللَّهُ تَعالَى في بِنْيَةِ الإِنْسانِ طَبِيعَةً مَائِلَةً إلى الشَّهَوَاتِ وَنَيْلِ اللَّذَاتِ كَيْفَ كَانَتْ ، مِنْ حُسْنٍ أَوْ قُبْحٍ ، فَذَٰلِكَ هَوَى النَّفْسِ الصَّارِفَةِ إلى الأَفَاتِ ، فَهٰذِهِ ثَلَاث دُعَاةٍ (أ) .

ثُمَّ آعْلَمْ بَعْدَ هٰذِهِ المُقَدَّمَةِ ، أَنَّ الْخَوَاطِرَ هِيَ آثَارُ تَحْدُثُ في قَلْبِ الْعَبْدِ ، تَبْعَثُهُ عَلَى الأَفْعالِ وَالتُّروكِ ، وَتَدْعُوهُ إِلَيْهَا ، وَسُمِّيَتْ خَوَاطِرَ ، لاَضْطِرَابِهَا مِنْ خَطَرَاتِ الرِّيحِ وَنَحْوِه وَحُدُوثِها جَمِيعاً في قَلبِ الْعَبْدِ بِالْحَقِيقَةِ (مِنَ اللَّهِ)(٢) سُبْحَانَهُ وَتَعالى لٰكِنَّها أَرْبَعَةُ أَقْسَامٍ :

أقسام الخواطر • مِنْها مَا يُحْدِثُهُ اللَّهُ تَعَالَى في الْقَلْبِ ابْتِدَاءً ، فَيُقَالُ لَهُ الْخَاطِرُ فَقَط .

- وَقِسْمٌ يُحْدِثُهُ مُوَافِقاً لِطَبْعِ الإِنْسَانِ ، فَيُقَالُ لَهُ هَوَى النَّفْسِ وَيُنْسَبُ الله .
- وَقِسْمُ يُحْدِثُهُ عَقِيبِ دَعْوَةِ المُلْهِمِ ، فَيُنْسَبُ إلَيْهِ وَيُقَالُ لَهُ الإِلْهَامُ .
- وَقِسْمُ يُحْدِثُهُ عَقِيبَ دَعْوَةِ الشَّيْطَانِ ، فَيُنْسَبُ إِلَيْهِ وَيُقَالُ لَـهُ الْوَسْوَسَةُ ، وَتُنْسَبُ إِلَيْهِ بِأَنْهَا خَوَاطِرُ مِنَ الشَّيْطَانِ ، وَإِنَّما هِيَ في الْحَقِيقَةِ خَادِثَةٌ عِنْدَ دَعْوَتِهِ ، فَهُوَ كالسَّبَ في ذٰلِكَ ، وَلٰكِنّها تُنْسَبُ إليهِ ، فَهٰذِهِ أَرْبَعةُ أَقْسَامٍ مِنَ الْخَوَاطِرِ .

أنواع الخواطر ثُمَّ آعْلَمْ بَعْدَ هٰذَا التَّقْسِيمِ ، أَنَّ الْخَاطِرَ الَّذِي مِنْ قِبَلِ اللَّهِ آبْتِداءً قَدْ يَكُونُ بِخَيْرٍ إِكْرَاماً وَإِلْزَاماً لِلْحُجَّةِ ، وَقَدْ يَكُونُ بِشَرِّ آمْتِحَاناً وَتَغْلِيظاً لِلْمِحْنَةِ .

<sup>(</sup>أ) وهم : المُلك الذي يدعو إلى الخير ، والشيطان الذي يبدعو إلى الشير ، والنفس المائلة إلى الشهوات .

وَالْخَاطِرُ الَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الْمُلْهِمِ ، لاَ يَكُونُ إِلَّا بِخَيْرٍ إِذْ هُوَ نَاصِحٌ مُوْشِدً لَمْ يُرْسَلْ إِلَّا لِذَٰلِكَ .

وَالْخَاطِرُ الَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ، لَا يَكُونُ إِلَّا بِشَرِّ إِغْـوَاءً ، وَالْخَاطِرُ الَّذِي يَكُونُ بِالْخَيْرِ مَكْراً وَاسْتِدْرَاجاً . وَرُبَّمَا يَكُونُ بِالْخَيْرِ مَكْراً وَاسْتِدْرَاجاً .

وَالَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَلِ هَوَى النَّفْسِ يَكُونُ بِالشَّرِّ وَبِمَا لَا خَيْرَ فِيهِ تَمَنُّعاً وَتَعَسُّفاً .

وَلَقَدْ وَجَدْتُ عَنْ بَعْضِ السَّلَفِ أَنَّ هَوَى النَّفْسِ أَيْضًا قَدْ يَدْعُ و إِلَى خَيْرِ وَالْمَقْصُودُ مِنْهُ شَرَّ ، كَالشَّيْطَانِ فَهٰذِهِ أَنْوَاعُهَا .

ثُمَّ بَعْدَ هٰذِهِ إِنَّكَ مُحْتَاجٌ إِلَى مَعْرِفَةِ ثَلَاثَةِ فُصُولٍ لِاَ بُدَّ لَكَ مِنْهَا أَلْبَتَـٰةَ خاطر الشر وخاطر الخير وَفِيهَا الْمَقْصُودُ :

أَحَدُهَا : الْفَرْقُ بَيْنَ خَاطِرِ الْخَيْرِ وَخَاطِرِ الشَّرِّ فِي الْجُمْلَةِ .

وَالشَّانِي: الْفَرْقُ بَيْنَ خَاطِرِ شَرِّ آئْتِدَائِيّ أَوْ هَوَائِيٍّ أَوْ شَيْطَانِيّ ، وَبِمَاذَا تُفَرِّقُ بَيْنَهَا . فَإِنَّ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا دَفْعاً مِنْ نَوْعِ آخَرَ .

وَالنَّالِثُ : الْفَرْقُ بَيْنَ خَاطِرِ خَيْسِ آبْتِدَائِيٍّ أَوْ إِلْهَـامِيّ ، أَوْ شَيْطَانِيّ ِ (أَو هُوائي) (١) ، لتَتْبَعَ مَا يَكُونُ مِنَ اللَّـهِ تَعَالَى أَوْ مِنَ الْمُلْهِمِ ، وَتَجْتَنِبَ مَا يَكُونُ مِنَ اللَّهِ عَلَى قَوْلِ مَنْ يَقُولُ بِهِ .

فَأَمَّا الْفَصْلُ الأَوَّلُ: فَقَالَ عُلَمَا أَوْنَا رحمهم الله إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تعرف خَاطِرَ الْخَيْرِ مِنْ خَاطِرِ الشَّرِّ، وَتُفَرِّقَ بَيْنَهُمَا، فَزِنْهُ بِأَحَدِ المَوَازِينِ الأَرْبَعَةِ، يَتَبَيَّنْ لَكَ حَالُهُ:

إِعرِضَ الأَمْرَ الَّذِي خَطَرَ بِبَالِكَ عَلَى الشَّسرْعِ ، فَإِنْ وَافَقَ جِنْسَهُ فَهُوَ

(أ) الخاطر الهوائي هو ما يكون من قبل هوى النفس .

في النفريق بين خاطر الخبر وخاطر

الخير وخاطر الشر موازين الخواطر خَيْرٌ ، وَإِنْ كَانَ بِالضِّدِّ بِرُخْصَةٍ أَوْ شُبْهَةٍ فَهُوَ شَرٌّ .

فَإَنْ لَمْ يَسْتَبِنْ لَكَ بِهِذَا الْمِيزَانِ ، فَاعْرِضْهُ عَلَى الْإِقْتِدَاءِ ، فَإِنْ كَانَ فِهُوَ فِي فِعْلِهِ آقْتِدَاءً بِالصَّالِحِينَ فَهُوَ خَيْرً ، وَإِنْ كَانَ بِالضِّدِّ آتِبَاعاً لِلطَّالِحِينَ فَهُوَ شَرُّ . .

وَإِنْ لَمْ يَسْتَبِنْ لَكَ بِهِذَا الْمِيزَانِ ، فَاعْرِضْهُ عَلَى النَّفْسِ وَالْهُوَى ، وَانْظُرْ إِنْ كَانَ مِمَّا تَنْفِرُ النَّفْسُ عنه نُفْرَةَ طَبْعٍ ، لاَ نُفْرَةَ خَشْيَةٍ وَتَرْهِيبٍ ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ خَيْرٌ ؛ وَإِنْ كَانَ مِمًّا تَمِيلُ النَّفْسُ إِلَيْهِ مَيْلَ طَبْعٍ وَجِبِلَّةٍ ، لاَ مَيْلَ رَجَاءٍ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَتَرْغِيبٍ ، فَهُو شَرِّ ، إِذِ النَّفْسُ أَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ لاَ تَمِيلُ رَجَاءٍ إلى اللَّهِ تَعَالَى وَتَرْغِيبٍ ، فَهُو شَرِّ ، إِذِ النَّفْسُ أَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ لاَ تَمِيلُ بطبعها إلى خَيْرٍ ، فَبِأَحَدِ هٰذِهِ المَوَازِينِ ، إِذَا نَظَرْتَ وَأَنْعَمْتَ النَّظُرَ ، يَسَتَبِينُ بطبعها إلى خَيْرٍ ، فَبِأَحَدِ هٰذِهِ المَوَازِينِ ، إِذَا نَظَرْتَ وَأَنْعَمْتَ النَّظَرَ ، يَسَتَبِينُ ( لَكَ ) (') خَاطِرُ الْخَيْرِ مِنْ خَاطِرِ الشَّرِ ؛ وَاللَّهُ تَعالَى وَلِيُّ الِهُدَايَةِ بِفَضْلِهِ إِنَّهُ جَوَادٌ كَرِيمٌ .

في الدافع إلى خاطر الشر [٢٥]

وَأَمَّا الْفَصْلُ الثَّانِي: فإذَا أَرَدْتَ أَنْ تُفَرِّقَ بَيْنَ خَاطِرِ شَرِّ يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ، وَبَيْنَ خَاطِرِ شَرِّ يَكُونُ مِنْ قِبَلِ هَوَى النَّفْسِ ، أَوْ مِنْ اللَّهِ تَعَالَى الشَّيْطَانِ ، وَبَيْنَ خَاطِرِ شَرِّ يَكُونُ مِنْ قِبَلِ هَوَى النَّفْسِ ، أَوْ مِنْ اللَّهِ تَعَالَى آبْتِدَاءً فَانْظُرْ فِيهِ مِنْ ثَلَاثَةٍ أَوْجُهٍ / :

أَحَدُها: إِنْ وَجَدْتَهُ مُصَمّماً رَاتِباً عَلَى حَالَةٍ وَاحِدَةٍ ، فَهُو مِنَ اللّهِ تَعالَى أَوْ مِنْ هَوَى النَّفْسِ ، وَإِنْ وَجَدْتَهُ مُتَرَدِّداً ( مُضْطَرِباً )(٢) ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ إِلشَّيْطَانِ . وَكَانَ بَعْضُ الْعَارِفِينَ يَقُولُ: مَثَلُ هَوَى النَّفْسِ مَثَلُ النَّمِرِ إِذَا حَارَبَ لاَ يَنْصَرِفُ إِلاَّ بِقَمْع بَالِغ وَقَهْرٍ ظَاهِرٍ ؛ أَوْ مَثَلُ النَّغْرِجِيِّ الَّذِي يُقَاتِلُ حَارَبَ لاَ يَكَادُ يَرْجِعُ حَتَّى يُقْتَلَ ، وَمَثَلُ الشَّيْطَانِ مَثَلُ الذِّئْبِ ، إِذَا طَرَدْتَهُ مِنْ جَانِب دَخَلَ مِنْ جَانِب .

وَثَانِيهَا : إِنْ وَجَدْتَهُ عَقِيبَ ذَنْبِ أَحْدَثْتُهُ فَهُـوَ مِنَ اللَّهِ تَعالَى ، إِهَـانَةً وَعُقُوبَةً بِشُوْمِ ذَٰلِكَ الذَّنْبِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ [ المطففين : ١٤ ] .

قَالَ شَيْخِي الْإِمَامُ رَحِمَهُ اللَّهُ: هٰكَـٰذَا تُؤَدِّي النَّذُوبُ إِلَى قَسْوَةِ الْقَلْبِ: أُوَّلُها خَاطِرٌ، ثُمَّ تُؤَدِّي إلى الْقَسْوَةِ وَالرَّيْن .

وَإِنْ كَانَ هٰذَا الْخَاطِرُ مُبْتَدَأً لاَ عَقِيبَ ذَنْبِ كَانَ مِنْكَ ، فَاعْلَمْ أَنَهُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ، هٰذَا فِي الأَكْثَرِ ، لأَنَّه يَبْتَدِىءُ بِدَّعَوةِ الشَّرِّ وَيَطْلُبُ الْإِغْـوَاءَ بِكُلِّ حَالٍ .

وَثَالِثُهَا: إِنْ وَجَدْتَهُ لَا يَضْعُفُ وَلَا يَقِلُّ بِذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى وَلَا يَزُولُ ، فَهُوَ مِنَ الْهَوَى ، وَإِنْ وَجَدْتَهُ يَضْعُفُ وَيَقِلُّ بِذِكْرِ اللَّهِ تعالَى فَهُوَ مِنَ الشَّيْطِانِ ؛ كَمَا ذُكِرَ فِي (تَفْسِيرِ) (١) قَوْلِهِ تَعالَى : ﴿ مِنْ شَرِّ الْمُوسُواسِ الْخَنَّاسِ ﴾ [ الناس : ٤ ] إِنَّ الشَّيْطَانَ جَائِمٌ عَلَى قَلْبِ آبْنِ آدَمَ : إِذَا ذَكَرَ اللَّهَ تَعالَى خَنَسَ ، وَإِذَا غَفِلَ وَسُوسَ .

وَأَمَّا الْفَصْلُ الثَّالِثُ : فَإِذَا أَرَدْتَ أَنْ تُفَرِّقَ بَيْنَ خَاطِرِ خَيْرٍ يَكُونُ مِنَ اللَّهِ تَعالى ، أَوْ مِنَ المَلَكِ ، فَانْظُرْ فِي ذٰلِكَ مِنْ ثَلاَثَةِ أَوْجُهٍ :

(أَحَدُهَا: أَنْ تَنْظُرَ) (٢) فَإِنْ كَانَ قَوِيّاً مُصَمَّماً، فَهُوَ مِنَ اللَّهِ تعالى، وَإِنْ كَانَ مُتَرَدِّداً، فَهُوَ مِنَ المَلَكِ ؛ إِذْ هُوَ بِمَنْزِلَةِ نَـاصِح يَـدْخُلُ مَعَـكَ في كُلِّ جَـانِبٍ وَوَجْهٍ، وَيَعْرِضُ عَلَيْكَ كُـلَّ نُصْحٍ، رَجَـاءً إِجَابَتِكَ وَرَعْبَتِكَ في النَّيْر.

وَالنَّانِي : إِنْ كَانَ عَقِيبَ آجْتِهَادٍ مِنْكَ وَطَاعَةٍ ، فَهُو مِنَ اللَّهِ سبحانِهِ وَتَعَالَى ، قَالَ اللَّهُ : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [ العنكبوت : 19 ] ، ﴿ وَالَّذِينَ آهْتَـدُوْا زَادَهُمْ هُـدًى ﴾ [ محمد : ١٧ ] ، وَإِنْ كَـانَ مُبْتَدَأً، فَهُو مِنَ المَلَكِ فِي الأَعْلَب .

وَالشَّالِثُ : إِنْ كَانَ فِي الْأَصُولِ وَالْأَعْمَالِ الْبَاطِنَةِ ، فَهُوَ مِنَ اللَّهِ

في الداقع إلى خاطر الخير

سُبْحَانَهُ وتَعَالَى ؛ وَإِنْ كَانَ في الْفُرُوعِ وَالْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ ، فَهُوَ مِنَ المَلكِ [٧٥/ب] في الأَكْثَر ؛ إِذِ المَلَكُ لا سَبِيلَ لَهُ / إلى مَعْرِفَةِ بَاطِنِ الْعَبْدِ في قَوْلِ أَكْثَرِهِمْ. وَأَمَّا خَاطِرُ الْخَيْرِ الَّذِي يَكُونُ مِنْ قِبَلِ الشَّيْطَانِ ٱسْتِدْرَاجِاً إلى شَرٍّ يَرْبِي عَلَيْهِ ، فَلَقَدْ قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : آنْظُرْ إِنْ وَجَدْتَ نَفْسَكَ في ذلك الْفِعْلِ الَّذِي خَطَرَ بِقَلْبِكَ ، مَعَ نَشَاطٍ لاَ مَعَ خَشْيَةٍ ، وَمَعَ عَجَلَةٍ لاَ مَعَ تَأَنِّ ، وَمَعَ أَمْنِ لَا مَعَ خَوْفٍ ، وَمَعَ عَمَى الْعَاقِبَةِ لَا مَعَ بَصِيرَةٍ ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبْهُ ؛ وَإِنْ وَجَدْتَ نَفْسَكَ عَلَى ضِدِّ ذٰلِكَ ، مَعَ خَشْيَةِ لا مَعَ نَشَاطٍ ، وَمَعَ تَأَنِّ لاَ مَعَ عَجَلَةٍ ، وَمَعَ خَوْفٍ لاَ مَعَ أَمْن ، وَمَعَ بَصَارَةٍ لِلْعَاقِبَةِ لَا مَعَ عَمِّي ، فَاعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ اللَّه تَعَالَى أَوْ مِنَ المَلَكِ .

قُلْتُ أَنَا: وَكَأَنَّ النَّشَاطَ خِفَّةٌ في الإنْسَانِ لِلْفِعْلِ مِنْ غَيْر بَصِيرَةٍ وَذِكْر ثُوَابٍ يُنْشِطُهُ في ذٰلِكَ .

وَأَمَّا التَّأَنِّي فَمَحْمُودٌ إِلَّا في مَوَاضِعَ مَعْدُودَةٍ ؛ وَذُكِرَ في الخَبَر عَن النَّبِيِّ عَلَيْدُ : « الْعَجَلَةُ مِنَ الشَّيْطانِ إِلَّا في خَمْس : في تَزْويج الْبكر إِذَا أَدْرَكَتْ ، وَقَضَاءِ الدَّيْنِ إِذَا وَجَبَ ، وَتَجْهِيزِ المَيِّتِ إِذَا مَاتَ ، وَقِرَى الضَّيْفِ إِذَا نَزَلَ ، وَالتَّوْيَةِ مِنَ الذَّنْبِ إِذَا أَذْنَبْتَ » أَ .

وَأَمَّا الْخَوْفُ فَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ فِي إِتْمَامِهِ وَأَدَائِهِ عَلَى حَقَّهِ وَوَجْهِهِ وَقُبُولِ اللَّهِ تَعَالَى إِيَّاه .

وَأُمَّا بَصَارَةُ الْعَاقِبَةِ فِبأَنْ يَتَبَصَّرَ وَيَتَقَيَّنَ أَنَّـهُ خَيْرٌ وَرُشْـدٌ، وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ لِرُوْيَةِ الثَّوَابِ في العُقْبَى وَرَجَائِهِ. فَاعْلَمْ ذٰلِكَ مُوَفَّقًا.

فَهٰذِهِ جُمْلَةُ الْفُصُولِ الثَّلَاثَةِ ، الَّتِي لَـزَمَتْكَ مَعْرَفَتُهَـا في فَصْـلِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٣.

الْخَوَاطِرِ ، فَارْعَهَا وَأَمْعِنِ النَّظَرَ فِيهَا مَا اسْتَطَعْتَ ، فَإِنَّهَا مِنَ الْعُلُومِ اللَّطِيفَةِ وَالْأَسْرَارِ الشَّرِيفَةِ في هٰذَا الْبَابِ ، واللَّهُ المُوَفْقُ بِفْضلِهِ .

وَأَما فَصْلُ الْحِيَلِ وَالمُحَادَعَاتِ مِنَ الشَّيْطَانِ فَمَجْرَى ذَٰلِكَ وَمِثَالُهُ ، أَنَّ مَكَايِدَ الشَّيْطَانِ مَعَ آبْن آدَمَ في الطَّاعَةِ (١) فِي سَبْعَةِ أَوْجُهِ :

١ ـ أَحَدُهَا : أَنْ يَنْهَاهُ عَنْها ؛ فَإِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى رَدَّهُ ، بِأَنْ قَالَ : مُحْتَاجٌ إِلَى ذٰلِكَ جِدًا ، إِذْ لا بُدَّ لِي مِنَ التَّزَوُّدِ مِنْ هٰذِهِ ٱلدُّنْيَا الْفَانِيَةِ ، لِلاَّخِرَةِ الَّتِي لاَ ٱنْقِضَاءَ لَهَا .

٢ ـ ثُمَّ يَأْمُرُهُ بِالتَّسْوِيفِ ، فَإِن عَصَمَهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَرَدَّهُ ، بِأَنْ قَالَ :
 لَيْسَ أَجَلِي بِيَدِي ، عَلَى أَنِّي إِن سَوَّفْتُ عَمَلَ الْيَومِ إِلَى غَدٍ، فَعَمَلُ غَدٍ مَتَى
 أَعْمَلُهُ ؟ فَإِنَّ لِكُلِّ يَوْمٍ عَمَلًا / .

٣ - ثُمَّ يَأْمُرُهُ بِالْعَجَلَةِ فَيَقُولُ لَهُ: عَجَّلْ عَجِّلْ لِتَفْرُغَ لِكَذَا وَكَذَا، فَإِنْ عَصَمَهُ ٱللَّهُ تَعَالَى وَرَدَّهُ بِأَنْ قَالَ: قَلِيلُ الْعَمَلِ مَعَ التَّمَامِ خَيْرٌ مِنْ كَثِيرِهِ مَعَ النَّمَامِ . فَالَى وَرَدَّهُ بِأَنْ قَالَ: قَلِيلُ الْعَمَلِ مَعَ التَّمَامِ خَيْرٌ مِنْ كَثِيرِهِ مَعَ النَّمَامِ .

٤ - ثُمَّ يَأْمُرُهُ بِإِتْمَامِ الْعَمَلِ مُرَاءَاةً لِلنَّاسِ، فَإِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى وردَّه بِأَنْ قَالَ: مَا الَّذِي أَعْمَلُ بِمُراءَاةِ النَّاسِ؟ أَفَلاَ تَكْفِينِي رُوْيَةُ اللَّهِ تَعَالَى.

٥ - ثُمَّ يُرِيدُ أَنْ يُوقِعَهُ في الْعُجْبِ ، فَيَقُولُ : مَا أَعْظَمَكَ وَمَا أَيْقَظَكَ وَمَا أَيْقَظَكَ وَمَا أَفْضَلَكَ ! فَإِن عَصَمَه اللَّهُ تَعَالَى ورَدَّهُ بِأَنْ قَالَ : المِنَّةُ لِلَّهِ تَعَالَى في ذٰلِكَ دُونِي ، وهُو الَّذِي خَصَّنِي بِتَوْفِيقِهِ ، وَجَعَلَ لِعَملِي قِيمَةً بِفَضْلِهِ ، وَلَوْلَا فَضُلُهُ فَمَاذَا كَانَ قِيمَةُ هٰذَا الْعَملِ في جَنْبِ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيَّ وَجَنْبِ مَعْصِيتِي لَمُ فَضُلُهُ فَمَاذَا كَانَ قِيمَةُ هٰذَا الْعَملِ في جَنْبِ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيَّ وَجَنْبِ مَعْصِيتِي لَهُ ؟

117

مكايد الشيطان في الطاعة

٦ - ثُمَّ يَـنَّاتِيهِ مِنْ وَجْمِهِ سَادِس ، وَهُــوَ أَعْظَمْهَمَا . وَلَا يَقِفُ عَلَيْهِ إِلَّا مُتَيَقَّظٌ ، وَهُوَ : أَنْ يَقُولَ : آجْتَهِدْ أَنْتُ فِي السِّرِّ ، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى سَيُظْهِرُهُ عَلَيْكَ وَيَلْبِسُ كُلُّ عَامِل عَمَلَهُ . وَأَرَاد بِذَٰلِكَ ضَرْبِاً مِنَ الرِّيَاءِ ، فَإِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى ورَدُّهُ بِأَنْ قَالَ : يَا مَلْعُونُ ، إلى الآنَ كُنْتَ تَأْتِينِي مِنْ وَجْهِ إِفْسَادِ عَمَلِي ، وَالآنَ تَأْتِينِي مِنْ وَجْهِ إصْلَاحِهِ لِتُفْسِدَهُ ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ ٱللَّهِ تَعَالَى ، وَهُوَ سَيِّدِي إِنْ شَاءَ أَظْهَرَ وَإِنْ شَاءَ أَخْفَى ، وَإِن شَاءَ جَعَلَنِي خَطِيراً ، وَإِنْ شَاءَ جَعَلَنِي حَقِيراً ، وَذٰلِكَ إِلَيْهِ ، وَمَا أُبالِي ، أَظْهَرَ ذَٰلِكَ لِلنَّاسِ أَوْلَمْ يُظْهِرْهُ ، فَلَيْسَ بِأَيْدِيهِمْ شَيْءً .

٧ ـ ثُمَّ يَأْتِيهِ مِنْ وَجْهٍ سَابِعٍ وَيَقُولُ : لَا حَاجَةَ لَكَ إِلَى هٰذَا الْـعَمَـلِ لِّأَنَّكَ إِنْ خُلِقْتَ سَعِيداً، لَمْ يَضُرَّكُ تَرْكُ الْعَمَلِ ، وَإِنْ خُلِقْتَ شَقياً لَمْ يَنْفَعْكَ فِعْلُهُ ، فَإِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى ورَدَّهُ بِأَنْ قَالَ : إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ ، وَعَلَى الْعَبْدِ آمْتِنَالُ الْأَمْرِ بِعُبُودِيَّتِهِ ، وَالـرَّبُّ أَعْلَمُ بِرُبُوبِيَّتِهِ ، يَحْكُمُ مَا يَشَاءُ وَيَفَعَلُ مَا يُرِيدُ . وَلَأِنَّهُ يَنْفَعُنِي الْعَمَلُ كَيْفَمَا كُنْتُ ، لِأَنِّي إِنْ كُنْتُ سَعِيداً آحْتَجْتُ إِلَيْهِ لِزِيَادَةِ الثَّوَابِ ، وَإِنْ كُنْتُ شَقِيًّا ، فَأَنَّا مُحْتَاجٌ إِلَيْهِ كَيْ لاَ أَلُومَ نَفْسِي ، وَعَلَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لاَ يُعَاقِبُنِي عَلَى الطَّاعَةِ بِكُلِّ حَالٍ ، وَلاَ يَضُرُّنِي ، وَعَلَى أَنِّي إِنْ أُدْخِلْتُ النَّارَ وَأَنَا مُطِيعٌ ، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَدْخُلَهَا وَأَنَا عَاص ، فَكَيْفَ وَوَعْدُهُ حَقٌّ وَقَوْلُهُ صِدْقٌ ؟ وَقَدْ وَعَدَ عَلَى الطَّاعَاتِ [٢٦/ب] بِالثَّوَابُ ، فَمَنْ لَقِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى / الإيمَانِ وَالطَّاعَةِ لَمْ يَدْخُل النَّارَ أَلْبَتُّهَ ، وَدَخَلَ الْجَنَّةَ لاَ لاِسْتِحْقَاقِه بِعَمَلِهِ الْجَنَّةَ ، وَلٰكِنْ لِوَعْدِ اللَّهِ الصَّادِقِ . وَلِهُ ذَا المَعْنَى ، أَخْبَرَ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ السُّعَدَاءِ ، إِذْ قَالُوا : ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ ﴾ [ الزّمر : ٧٤] . فَتَيَقَّظْ رَحِمَكَ اللَّهُ ، فَإِنَّ الْأَمْرَ كَمَا تَرَى وَتَسْمَعُ ، وَقِسْ عَلَيْهِ سَائِرَ الْأَفْعَالِ وَالْأَحْوَالِ وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ تَعَالَى وَاسْتَعِدْ بِهِ ، فَإِنَّ الْأَمْرَ بِيَدِهِ وَمِنْهُ التَّوفِيقُ ، وَلاَ حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلاّ

بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

### الْعَائِقُ الرَّابِعُ: النَّفْسُ

ثُمَّ عَلَيْكَ ، عَصَمَكَ اللَّهُ وَإِيَّانَا ، بِالْحَذَرِ مِنْ هٰذِهِ النَّفْسِ الْأَمَّارَةِ بِالسُّوءِ ، فَإِنَّهَا أَضَرُ الأَعْدَاءِ ، وَبَلاؤُهَا أَصْعَبُ الْبَلاءِ ، وَعِلاَجُهَا أَعْسَرُ (') الأَشْيَاءِ ، وَدَاؤُها أَعْضَلُ الدَّاءِ ، وَدَوَاؤُها أَشْكَلُ الدَّوَاءِ ؛ وَإِنَّمَا ذَٰلِكَ الأَشْيَاءِ ، وَدَاؤُها أَعْضَلُ الدَّاءِ ، وَدَوَاؤُها أَشْكَلُ الدَّوَاءِ ؛ وَإِنَّمَا ذَٰلِكَ لِأَمْرَيْنِ :

صفات النفس الأمّارة بالسوء

أَحَدُهُمَا: أَنَّهَا عَدُوُّ مِنْ دَاخِلِ (الجسد)(٢)، وَاللصَّ إِذَا كَانَ مِنْ دَاخِلِ (الجسد)(٢)، وَاللصَّ إِذَا كَانَ مِنْ دَاخِلِ الْبَيْتِ عَزَّتِ الْحِيلَةُ فِيهِ وَعَظُمَ الضَّرَرُ ؛ وصَدَقَ الْقَائِلُ : [ الوافر ]

نفْسِي إِلَى مَا ضَرَّنِي دَاعِي تَكْشِير أَسْقَامِي وَأَوْجَاعِي كَيْفَ آحْتِيَالِي مِنْ عَدُوي إِذَا كَانَ عَدُوِّي بَيْنَ أَضْلَاعِي

وَالنَّانِي: أَنَّها عَدُوٌّ مَحْبُوبٌ، وَالإِنْسَانُ عَم عَنْ عَيْبِ مَحْبُوبِهِ، لَا يَكَادُ يُبْصِرُ عَيْبُهُ، كَمَا قَالَ الْقَائِلُ: [ الطويل ]

( وَلَسْتَ تَرَى عَيْباً لِلذِي الْسوِدِّ وَالإِخَا وَلا بَعْضَ مَا فِيهِ إِذَا كُنْتَ رَاضِياً)(٣) وَعَيْنُ الرِّضَا عَنْ كُلِّ عَيْبٍ كَلِيلَةً وَعَيْنُ الرِّضَا عَنْ كُلِّ عَيْبٍ كَلِيلَةً وَلْكِنَّ عَيْنَ السَّخْطِ تُبْدِي المَسَاوِيَا

فَإِذاً يَسْتَحْسِنُ الإِنْسَانُ مِنْ نَفْسِهِ كُلَّ قَبِيحٍ ، وَلاَ يَكَادُ يَطَّلِعُ عَلَى عَيْبِ لَهَا ، وَهِيَ في عَدَاوَتِهَا وَأَضْرَارِهَا ، فَمَا أُوشَكَ مَا تُوقِعُهُ في كل فَضِيحةٍ وَهَلَاكٍ ، وَهُو لاَ يَشْعُرُ إِلاَّ أَنْ يَحْفَظُهُ اللَّهُ تَعَالَى بِفَضْلِهِ ، وَيُعِينَهُ عَلَيْهَا بَرَحْمَتِه .

أمثلة على فِتن النفس

ثُمَّ أَقُولُ: تَأَمَّلُ أَيُّهَا الرَّجُلُ نُكْتَةً وَاحِدَةً مُقْنِعَةً ، وَهِيَ أَنَّكَ إِذَا نَظَرْتَ وَجَدْتَ أَصْلَ كُلِّ فِتْنَةٍ وَفَضِيحَةٍ وَخِزْي وَهَلَاكٍ وَذَنْبٍ وَآفَةٍ وَقَعَ في خَلْقِ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ أَوَّل الْخَلْقِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مِنْ قِبَلِ هَذِهِ النَّفْسِ ، إِمَّا بِهَا وَحُدَهَا ، أَوْ بِمُعَاوَنَتِهَا وَمُشَارَكَتِهَا وَمُسَاعَدَتِهَا .

فَأُوَّلُ المَعْصِيةِ لِلَّهِ تَعَالَى كَانَ مِنْ إِيْلِيسَ ، وَكَانَ سَبَبُهُ بَعْدَ الْقَضَاءِ السَّابِقِ هَوَى النَّفْسِ بِكِبْرِهَا وَحَسَدِهَا ، أَلْقَتْهُ بَعْدَ عِبَادَةِ ثَمَانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ، السَّابِقِ هَوَى النَّفْسِ بِكِبْرِهَا وَحَسَدِهَا ، أَلْقَتْهُ بَعْدَ عِبَادَةِ ثَمَانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ، في مَا قِيلَ ، فِي بَحْرِ الصَّلَالِ / فَعَرِقَ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ ، إِذْ لَمْ يَكُنْ هُنَالِكَ دُنْيَا وَلاَ خَلْقٌ وَلاَ شَيْطَانُ ، بَلْ كَانَتِ النَّفْسُ بِكِبْرِهَا وَحَسَدِهَا ، فَعَمِلَتْ بَهَ مَا عَلَى أَنْتَ النَّفْسُ بِكِبْرِهَا وَحَسَدِهَا ، فَعَمِلَتْ بَهَ مَا عَلَى اللَّهُ الْمُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

ثُمَّ ذَنْبُ آدَمَ وَحَوَّاءَ عَلَيْهِمَا السَّلامُ ، طَرَحْتُهُمَا شَهْوَةُ النَّفْسِ فِي فَلِكَ (أ) ، وَحِرْصُهُمَا عَلَى الْبَقَاءِ وَالْحَيَاة (ب) ، حَتَّى آغْتَرًا بِقَوْل إِبْلِيسَ ، فَكَانَ ذٰلِكَ إِذًا بِعَوْنِ النَّفْسِ وَشِرْكَتِهَا ، حَتَّى سَقَطَا بِذٰلِكَ مِنْ جِوَارِ اللَّهِ فَكَانَ ذٰلِكَ إِذًا بِعَوْنِ النَّفْسِ وَشِرْكَتِهَا ، حَتَّى سَقَطَا بِذٰلِكَ مِنْ جِوَارِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَقَرَارِ الْفِرْدَوْسِ ، إلى هٰذِهِ الدُّنْيا الْحَقِيرَةِ النَّكِدَةِ الْفَانِيةِ السَّمُهْلِكَةِ ، وَلَقِيَا مَا لَقِيَا وَلَقِيَ (١) أَوْلاَدُهُمَا مَا لَقُوْا مِنْ ذٰلِكَ الْيَوْمِ إِلَى أَبَدِ الْاَبِدِينَ .

ثُمَّ حَدِيثُ قَابِيلَ وَهَابِيلَ ﴿ ، كَانَ السَّبَبَ ( في أَمْرِهِمَا ) (٢) الْحَسَـدُ وَالشُّحُّ .

<sup>(</sup>أ) في ذلك : أي في فعل المنهيّ عنه .

<sup>(</sup>ب) أي : إن شهوة النفس في الحرص على البقاء والحياة ألقتهما في المعصية .

<sup>(</sup>ج) إبنا آدم عليه السلام . راجع قصتهما في القرآن الكريم ، سورة المائدة ، الآيات ٢٧ - ٣١ .

ثُمَّ حَدِيثُ هَارُوتَ وَمَارُوتَ، (أ) ، كَانَ السَّبَبَ (في شَأْنِهِمَا)(١) الشَّهْوَةُ ، ثُمَّ هَلُمَّ جَرَّاً إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ .

وَلاَ تَجِدُ فِي الْخَلْقِ فِتْنَةً وَلاَ فَضِيحَةٍ وَلاَ ضَلالاً وَلاَ مَعْصِيةً ، إِلاَّ وَأَصْلُهَا النَّفْسُ وَهَوَاهَا، وَإِلاَّ كَانَ النَّاسُ في سَلاَمَةٍ. وَإِذَا كَانَ عَدُوَّ بِهِذَا الضَّرَرِ كُلِّهِ فَحَقَّ لِلْعَاقِلِ أَنْ يَهْتَمَّ بِأَمْرِهِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ الْهِدَايَةِ وَالتَّوْفِيقِ بِفَضْلهِ .

كيفية لجم النفس فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا الْحِيلَةُ لَنَا إِذاً في هٰذَا الْعَدُوِّ ، وَمَا التَّدْبِيرُ في أَمْرِهِ ؟ فَيَيْنْ لَنَا ذٰلكَ .

فَاعْلَمْ أَنَّا ذَكَوْنَا فِيمَا تَقَدَمَ ، أَنَّ أَمْرَهَا عَسِيرٌ وصَعْبٌ ، إِذْ لاَيُمْكِنُ قَهْرُهَا بِمَرَّةٍ كَسَائِرِ الأَعْدَاءِ ، إِذْ هِي المَطِيَّةُ وَالآلَةُ . - قِيلَ إِنَّ أَعْرَابِياً دَعَا لإنْسَانٍ بِخَيْرٍ ، فَقَالَ : كَبْتَ اللَّهُ كُلَّ عَدُوِّ لَكَ إِلاَّ نَفْسَكَ - وَلاَ يُمْكِنُ إِهْمَالُها لإنْسَانٍ بِخَيْرٍ ، فَقَالَ : كَبْتَ اللَّهُ كُلَّ عَدُوِّ لَكَ إِلاَّ نَفْسَكَ - وَلاَ يُمْكِنُ إِهْمَالُها بِمُرَّةٍ ، لِمَكَانِ ضَرَرِهَا ، فَتَحْتَاجُ إلى طَرِيق بَيْنَ طَرِيقَيْنِ : تُربِّيها وَتُقَوِيها (٢) بِقَدْر مَا تَحْتَمِلُ فِعْلَ خَيْرٍ ، وَتُضْعَفُها وَتَحْبِسُهَا عَلَى حَدِّ لاَ تَتَمادى . فَأَنْتَ مِنْ أَمْرِهَا فِي عِلاَجٍ شَدِيدٍ وَنَظَر لَطِيفٍ .

ثُمَّ قَدْ ذَكَوْنَا فِي أَمْرِهَا (٤٠٠) أَنْ تُلْجِمَهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى وَالْوَرَعِ ٠ لِتُحَصِّلَ الْفَائِدَتَيْن جَمِيعاً .

فَإِن قِيل : إِنَّ هَذِهِ دَابَّةٌ جَمُوحٌ وَبَهِيمَةٌ صَعْبَةٌ شَكِسَةٌ لاَ تَنْقَادُ لِلَّجَامِ ، فَمَا الْحِيلَةُ فِيها حَتَّى تُمَكِّنَنَا مِنْهَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّكَ فِيهَا لَصَادِقٌ ، وَالْحِيلَةُ تَذْلِيلُهَا حَتَّى تَنْقَادَ لِلَّجَامِ .

طُرُق تذليل النفس

<sup>(</sup> أ ) ملكان ذكر الله تعالى قصتهما في كتابه العزيز ، سورة البقرة الآية ٢٠٢ .

<sup>(</sup>ب) عند الحديث عنها في عقبة العوائق.

قَالَ عُلَمَاؤُنا رَحِمَهُم اللّه: إِنَّمَا تُذَلِّلُ النَّفْسَ وَتَكْسِرُ هَوَاهَا بِثَلاَثَةِ أَشْيَاءٍ:

أَحَدُهَا: مَنْعُ الشَّهَوَاتَ، فَإِنَّ الدَّابَّةَ الحَرُونَ تَلِينُ إِذَا نُقِصَ مِنْ عَلَفهَا.

وَالنَّانِي : حَمْلُ أَثْقَال العِبادَاتِ عَلَيْهَا ؛ فَإِنَّ الْحِمَارَ إِذَا زِيدَ في حَمْلِهِ [۲۷/ب] مَعَ النَّقْصَانِ مِنْ عَلَفِهِ تَذَلَّلَ وَٱنْقَادَ / .

وَالنَّالِثُ: الإِسْتِعَانَةُ بِاللَّهِ وَالتَّضَرُّعُ إِلَيْهِ ، بِأَنْ يُعِينَكَ ، وَإِلَّا فَلاَ مَخْلَصَ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَ يُوسُفَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ : ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةً بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ . [ يوسف : ٥٣ ]

فَإِذَا وَاظَبْتَ عَلَى هٰذِهِ الْأُمُورِ الشَّلَاثَةِ ، آنْقَادَتْ لَكَ النَّفْسُ الْجَمُوحُ ، بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى ، فَحِينَئِذٍ تُبَادِرُ إِلَى أَنْ تَمْلِكَهَا وَتُلْجِمَهَا وَتَأَمَنَ مِنْ شَرِّها(أ) .

الله التقوى فَإِنْ قُلْتَ : فَبَيِّنْ الآنَ مَا هُوَ التَّقْوَى (<sup>ب)</sup> حَتَّى نَعْلَمَهُ ؟

فَاعْلَمْ أَوَّلًا أَنَّ التَّقْوَى كَنْزٌ عَزِيزٌ ، فَلَئِنْ ظَفِرْتَ بِهِ ، فَكَمْ تَجِدُ فِيهِ مِنْ جَوهَرِ شَرِيفٍ، وَعِلْقِ نَفِيسٍ ، وَخَيْرٍ كَثِيرٍ، وَرِزْقٍ كَرِيمٍ، وَفَوْزٍ كَبِيرٍ، وَغُنْمٍ

<sup>(</sup>أ) هذا الرأي الذي يورده الغزالي ، كما يذكره غيره من رجال الصوفية ، والمتعلّق بقهر النفس وتذليلها ، وتشبيهها بالدابّة الجموح ، التي لا يمكن لجمها إلا بنقص علفها ، يعارضه العلماء الذين انتقدوا مسالك الصوفية وطريقة تعاملهم مع النفس . انظر بهذا الخصوص رأي ابن الجوزي في كتابه « تلبيس إبليس » ونقده لمسالك الصوفية في طعامهم وشرابهم. (ص ٢٠٦ ـ ٢١٨).

<sup>(</sup>ب)أي ما هو حَدّ التقوى حتى نعلمه .

جسِيم ، وَمُلْكِ عَظِيم ؛ وَكَأَنَّ خَيْرَاتِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ جُمَعَتْ فَجُعِلَتْ تَحْتَ هذِهِ الْخَصْلَةِ الْوَاحِدَةِ الَّتِي هِيَ التَّقْوَى ؛ فَتَأَمَّلْ مَا فِي الْقُرْآنِ مِنْ ذِكْرِهَا ، كَمْ عَلَّقَ بِهَا مِنْ خَيْرٍ ، وَكَمْ وَعَدَ عَلَيْهَا مِنْ ثَوَابٍ وَأَجر ، وَكَمْ أَضَافَ إِلَيْهَا مِنْ سَعَادَةٍ ، وَأَنَا أَعُدُّ لَكَ مِنْ جُمْلَتِهَا ٱثْنَتَيْ عَشْرَةً خَصْلَةً :

خصالالتقوي

أَوَّلُهَا : الْمِدْحَةُ وَالنَّنَاء . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [آل عمران : ١٨٦].

وَالنَّانِيَ : الحِفْظُ وَالْحِرَاسَةُ مِنَ الأَعْدَاءِ . قَـالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً ﴾ [ آل عمران : ١٢٠ ]

وَالنَّالِثُ : التَّايِيدُ وَالنَّصْرَةُ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ آتَقَوْا وَالنَّالِثُ : ﴿ وَاعْلَمُوا النَّالَةِ مَعَ اللَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ [ النحل : ١٢٨ ] . وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنْ اللَّهَ مَعَ الْمَتَقِينَ ﴾ [ التوبة : ٣٦ ] أن اللَّهَ مَعَ المتقين ﴾ [ التوبة : ٣٦ ] أن اللَّهَ مَعَ المتقين ﴾ [ التوبة : ٣٦ ]

وَالرَّابِعُ : النَّجَاة مِنَ الشَّدَائِدِ وَالرِّزْقُ مِنَ الحَلالِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَـلُ لَـهُ مَخْـرَجاً وَيَـرْزُقْـهُ مِنَ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ]

وَالْخَامِسُ : إِصْلاَحُ الْعَمَلِ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً صَدِيداً يُصْلِعْ لَكُمْ أَعْمَالَكُم ﴾ [ الاحزاب : ٧٠] وَالسَّادِسُ : غُفْرَانُ الذُّنُوبِ . قَالَ اللَّهِ تَعَالَى : ﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [ الاحزاب : ٧١]

وَالسَّابِعُ : مَحَبُّةُ اللَّهِ . قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ ﴾ [ التوبة : ٤ ]

<sup>(</sup>أ) في النسخ الأخرى استشهاد بأكثر من آية غير هذه الآية .

وَالثَّامِنُ : الْقَبُولُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ [ المائدة : ٧ ]

وَالتَّاسِعُ : الْإِكْرَامُ والإِعْزَازُ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [ الحجرات : ٣ ]

وَكَانُوا يَتَّقُونَ ، لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَياةِ اللَّنْيا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ [يونس: ٦٣] وَكَانُوا يَتَّقُونَ ، لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَياةِ اللَّذُيْيا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ [يونس: ٦٣] وَكَانُوا يَتَّقُونَ ، لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَياةِ اللَّذُيْيا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ [يونس: ٦٣] وَالْحَادِي عَشَرَ: النَّجَاةُ مِنَ النّارِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ نُنَجِّي اللَّذِينَ النَّانِ ، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَثْقَى ﴾ [الليل: الله عَالَى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَثْقَى ﴾ [الليل: ١٧]

وَالشَّانِي عَشَرَ: الْخُلُودُ فِي الْجَنَّةِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ أَعِدَّتُ الْمَتَقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣] / فَهٰذَا بِيانُ كُلِّ (١) خَيْرٍ وَسَعَادَةٍ في الدَّارَيْنِ تَحْتَ هٰذِهِ التَّقْوَى، فَلاَ تَنْسَ نَصِيبَكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ مِنْها.

أَحَدُهَا: التَّوْفِيقُ وَالتَّأْيِيدُ أَوَّلًا ، وَهُوَ لِلْمُتَّقِينَ ، كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ المُتَّقِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩٤ ].

وَالنَّانِي : إصْلاَحُ الْعَمَلِ وَإِنْمَامُ التَّقْصِيرِ ، وَهُوَ لِلْمُتَّقِينَ ، كَمَا قالَ تَعَالى : ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾ الاحزاب : ٧٠].

وَالنَّالِثُ : قَبُولُ الْعَمَلِ ، وَهُو لِلْمُتَّقِينَ ، كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ آللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٧ ].

وَمَدَارُ الْعِبَادَةِ عَلَى هٰذِهِ الْأُمُورِ الثَّلاَثَةِ : التَّوْفِيقُ أَوَّلاً حَتَّى يَعْمَلَ ، ثُمَّ الإِصْلاَحُ لِلتَّقْصِيرِ حَتَّى يَتِمَّ ، ثُمَّ الْقَبُولُ إِذَا تَمَّ ؛ وَهٰذِهِ الثَّلاَثَةُ الَّتِي يَتَضَرَّعُ

فِيهَا الْعَابِدُونَ إلى اللَّه عزَّ وَجلَّ ، وَيَسْأَلُونَ فَيَقُولُونَ : رَبَّنَا وَفَّقْنا لِطاعَتِكَ ، وَأَتْهِمْ تَقْصِيرَنا ، وَتَقَبِّلْ مِنَّا ؛ وَقَدْ وَعُدَ آللَّهُ ذَٰلِكَ كُلَّهُ عَلَى التَّقْوَى ، وَأَكْرَمَ بِهِا المُتَّقِىَ ، سَأَلَ أَوْ لَمْ يَسْأَلْ . فَعَلَيْكَ بِهْذِهِ التَّقْوَى ، إِنْ أَرَدْتَ عِبادَةَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، بَلْ إِنْ أَرَدْتَ سَعَادَةَ الدُّنْيَا وَالْعُقْبَى . وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [السريع]

مَن آتَقَى اللَّهَ فَذَاكَ الَّذِي سِيقَ إِلَيْهِ الْمَتْجَرُ الرَّابِحُ لاَ يَـشْبَعُ الـمَـرْءَ إلى قَـبْـرهِ إلاّ التُّقَى وَالْعَمَـلُ الصَّالِحُ والقائل: [السريع]

مَنْ عَرَفَ اللَّهَ وَلَهُ تُخْذِهِ مَعْرِفَةُ ٱللَّهِ فَذَاكَ الشَّقِيِّ مَا ضَرَّ ذَا الطَّاعَةِ مَا نَالَهُ في طَاعَةِ آللَّهُ وَمَا ذَا لَهِي مَا يَصْنَعُ الْعَبْدُ بِعِزُ الْغِنَى وَالْعِزُ كُلُّ الْعِزِّ لِلْمُتَّقِى

وَكُتِبَ عَلَى بَعْضِ الْقُبُورِ: [ الخفيف المجزوء ]

لَـيْسَ زَادٌ سِـوَى الـتُّـقـي فَـحُـذِي مِـنْـهُ أَوْ دَعِـي ثُمُّ تَأَمَّلُ أَصْلًا وَاحِداً ، وَهُـوَ هَبْ أَنَّكَ تَعِبْتَ جَمِيعَ عُمْرِكَ في الْعِبَادَةِ ، وَجَاهَدْتَ وَكَابَدْتَ ، حَتَى حَصَلَ لَكَ مَا تَمَنَّيْتَ ، أَلَيْسَ الشَّأْنُ كُلُّهُ فِي الْقُبُولِ ؟ وَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالِي يَقُولُ : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبُّلُ اللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٧ ] ، فَرَجَعَ الأَمْرُ كُلُّهُ إلى التَّقْوَى . وَلِذٰلِكَ رُويَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّها قَالَتْ : « مَا أَعْجَبَ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّهُ عليْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلَّم بِشَيْءٍ مِنَ الدُّنْيَا وَلاَ أَعْجَبَهُ أَحَدٌ إلَّا ذُو تُقيَّ »(أ).

<sup>(</sup>أ) هكذا نقله العلامة ابن علوي الحداد ، ولم يـذكر إسناده ( سراج السـالكين ص ٣٣٧). لم يذكر الغزالي هذا الحديث في الإحياء، كذلك لم نجده فيما بين أيدينا من الكتب الحديثية .

وَعَنْ قَتَادَةَ أَنَّهُ قَالَ : / مَكْتُوبٌ في التَّوْرَاةِ : « يَا بْنَ آدَمَ اتَّقَ اللَّهِ ، [۸۲/ب] وَنَمْ حَيْثُ شِئْتَ » . وَبَلَغَنِي عَنْ عَامِرِ بْنِ عَبْدِ قَيْسِ أَنَّهُ بَكَى عِنْـدَ مَوْتِـهِ ، وَكَانَ يُصَلِّى كُلَّ يَوْم وَلَيْلَةٍ أَلْفَ رَكْعَةٍ ، ثُمَّ يَأْوِي إِلَى فِرَاشِهِ فَيَقُولُ لِنفسِهِ : يَا مَأْوَى كُلِّ شَرٍّ ، وَآلَلَّهِ مَا رَضِيتُكَ لِلَّهِ طَرْفَةَ عَيْن . ( وَبَكى يَوْماً )(١) ، فقيلَ لَهُ : مَا يُبْكِيكَ ؟ قَالَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ ٦ المائدة : ٢٧

أهمية التقوي

تُمَّ تَأَمَّلْ نُكْتَةً أُخْرَى ، وَهِيَ أَصْلُ مِن الْأَصُولِ ، وَهِيَ مَا ذَكِرَ أَنَّ بعْضَ الصَّالِحِينَ قالَ لِبَعْض أَشْيَاخِهِ : أَوْصِنِي ، قَالَ : أُوصِيكَ بوَصِيَّةِ اللَّهِ رَبِّ الْعَـالِمِينَ لِلْأُوّلِينَ وَالآخِرِينَ ، قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ ﴾ [ النساء : ١٣١ ].

قُلْتُ أَنَا: أَلَيْسَ اللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ بِصَلاحِ الْعَبْدِ مِنْ كُلِّ أَحَدٍ ؟ أَوْ لَيْسَ هُوَ أَنْصَحُ لَهُ وَأَرْحَمُ وَأَرْأَفُ مِنْ كُلِّ أَحَدٍ ؟ وَلَوْ كَانَتْ في الْعَالَمِ خَصْلَةً هِيَ أَصْلَحُ لِلْعَبْدِ ، وَأَجْمَعُ لِلْخَيْرِ ، وَأَعْظُمُ لِلْأَجْرِ ، وَأَجَلُّ فِي الْعُبُودِيَّةِ ، وَأَعْظُمُ في الْقَدْرِ ، وَأَوْلَى بِالْحَالَ(٢) ، وَأَنْجَحُ لَـلاَمَالَ مِنْ هَـذِهِ النَّخَصْلَةِ الَّتِي هِيَ التَّقْوَى ، لَكَانَ اللَّهُ تَعَالَى أَمَرَ بها عِبَادَهُ وَأَوْصَى خَوَاصَّهُ بِذَٰلِكَ ، لِكَمَال حِكْمَتِهِ وَسِعَةِ رَحْمَتِهِ ، فَلَمَّا أَوْصَى بِهٰذِهِ الخَصلَةِ الْوَاحِدَةِ ، وَجَمَعَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ مِنْ عِبادِهِ في ذٰلِكَ ، وَاقْتَصَرَ عَلَيْهَا ، علمتَ أَنَّهَا الْغَالَةُ الَّتِي لا مُتَجَاوُزَ عَنْهَا ، وَلاَ مَقْتَصِر دُونَهَا ، وَأَنَّهُ تَعَالَى قَدْ جَمَعَ كُلُّ نُصْح وَدَلاَلَةٍ ، وَإِرْشَادٍ وَتَنْبِيهٍ وَتَأْدِيبٍ ، وَتَعْلِيمٍ وَتَهْذِيبٍ ، في هٰذِهِ الْوَصِيَّةِ الْوَاحِدَةِ ، كمَا يَلِينُ بِحِكْمَتِهِ وَرَحْمَتِهِ ، وَعَلِمْتَ أَنَّ هٰذِهِ الْخَصْلَةَ ، الَّتِي هِيَ التَّقْوَى ، هِيَ الْجَامِعَةُ لِخَيْرِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، الْكَافِيةُ لِجَمِيعِ المُهمَّاتِ ، المُبَلِّغَةُ إِلَى أَعْلَى الدَّرَجَاتِ في الْعُبُودِيَّةِ .

وَقَدْ أَحْسَنَ مَنْ قَالَ (وهو أَبو الْعَتاهِيَّة)(١): [الطويل]
أَلَا إِنْسَمَا السَّشَقْوَى هِنِيَ الْبِعِزُ وَالْكَرَمُ
وَحُبُّكَ لِللَّانْيَا هُنَوَ النَّذُلُ وَالْعَدَمُ
(وَلَنْسَ عَلَى عَبْدٍ تَسَقِيٍّ نَقِيسَضَةً

إِذَا صَحَّعَ التَّقْسَوَى وَإِنْ حَاكَ أَوْ حَجَمْ ) (٢)

وَهٰذَا أَصْلُ لاَ مَزَيدَ عَلَيْهِ ، وَفِيهِ كِفَايَةٌ لِمَنْ أَبْصَـرَ النُّورَ وَآهْتَـذَى ، وَعَمِـلَ بِذٰلِكَ وَآسْتَغْنَى ، وَاللَّهُ وَلِيُّ الهِدَايَةِ وَالتَّوفِيقِ بِفضلِهِ .

المجاهدة في طلب التقوي فَإِنْ قُلْتَ : لَقَدْ عَظُمَ قَدْرُ هٰذِهِ الْخَصْلَةِ ، وَجَلَّ مَوْقِعُها وَآشْتَدَّتِ الْحَاجَةُ إلى مَعْرِفَتِهَا ، فلا بُدّ الآنَ مِنْ تَفْصِيلِهَا .

فَاعْلَمْ أَنَّ الأَمْرَ كَذَٰلِكَ ، فَحَقَّ لَهَا أَنْ يَجِلَّ قَدْرُهَا وَيَلْزَمَ طَلَبُهَا وَتَمَسَّ الْحَاجَةُ إليهَا وَإِلَى مَعْرِفَتِهَا. وَلٰكِنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّ كُلَّ خَطِيرٍ وَكَبِيرٍ ، يُحْتَاجُ فِي آجَتِلاَبِهِ إِلَى طَلَبٍ كَثِيرٍ ، وَقِمَةٍ عَالِيَةٍ / وَجُهْدٍ شَدِيدٍ ، فَإِذَا ، [77] آجَتِلاَبِهِ إِلَى طَلَبِ كَثِيرٍ ، وَقِمَةٍ عَالِيَةٍ / وَجُهْدٍ شَدِيدٍ ، فَإِذًا ، وَالْقِيَامُ كَما أَنَّ هٰذِهِ الْخَصْلَةَ خَصْلَةً عَظِيمةً عَظِيمةً ، فَالمُجَاهَدة فِي طَلَبِها ، وَالْقِيَامُ كَما أَنَّ هٰذِهِ الْخَصْلَة فِي تَحْصِيلِها أَيْضا ، لَفِعْلُ كَبِيرٌ وَشَانٌ عَظِيمٌ ، فَإِنَّ اللَّهُ المَكَارِمِ عَلَى حَسَبِ المُؤْنَاتِ ، وَاللَّهُ المَعْلَامِ وَاللَّهُ لَمَعَ المَكَارِمِ عَلَى حَسَبِ المُؤْنَاتِ ، وَاللَّهُ لَمَعَ المَكَارِمِ عَلَى حَسَبِ المَكَارِهِ ، وَإِنَّ اللَّذَاتِ عَلَى حَسَبِ المُؤْنَاتِ ، وَاللَّهُ لَمَعَ المُحْوِيقِ فَوْلَ : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْ دِينَّهُمْ شُبُلَنَا وَإِن اللَّه لَمَعَ المُحْوِيقِ المُعْلِمِ اللَّهُ لَمَعَ المُحْوِيقِ وَلَا اللَّه تَعَالَى هُ وَالْمَعُونِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّه وَعَلَيْهِ وَالتَوْفِيقِ بَعْمَلَ بِمَا اللَّهُ عَمَلَ بِمَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى النَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى النَّالُهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى النَّالُهُ وَلَى النَّهُ وَلَى المَّالَةِ وَالتَوْفِيقِ بِفَضْلِهِ .

فَنَقُولُ : آعْلَمْ أَوَّلاً : أَنَّ التَّقْوَى فِي قَوْلِ شُيُوخِنَا ، رَحِمَهُمُ اللَّهُ :

حدّ التقوى

هي تنزيه الْقَلْبِ عَنْ ذَنْبِ لَمْ يَسْبِقْ عَنْكَ مِثْلُهُ ، حَتَّى يجعل العبدِ مِنْ قُوَّةِ الْعَرْمِ عَلَى تَرْكِهِا وِقَايَةٍ بَيْنه وَبَيْنَ المَعَاصِي ؛ هٰكذَا قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَ ، وَذٰلِكَ أَنَّ أَصْلَ لَفْظَةِ التَّقْوَى في اللَّغَةِ هُوَ الْوَقْوَى بِالْوَاوِ ، وَهُو اللَّهُ أَنَ ، وَذٰلِكَ أَنَّ أَصْلَ لَفْظَةِ التَّقْوَى في اللَّغَةِ هُوَ الْوَقْوَى بِالْوَاوِ الله ، وَهُو مَصْدَرُ الْوِقَايَةِ ؛ يُقَالُ : وَقَى يَقِي وِقايَةً وَوَقْوَى ، فَأَبْدَلِتْ عَنِ الْوَاوِ تاة ، كما هُو في الْوُكلَانِ وَالتَّكلانِ وَنَحْوِهِمَا ، فَقِيلَ تَقْوَى ؛ فَإِذَا لَمَا حَصَلَتْ وِقَايَةً هُو الْعُولِينِ قَلْبِهِ عَلَى بَيْنَ الْمَعَاصِي ، مِنْ قُوَّةِ عَزْمِهِ عَلَى تَرْكِها ، وَتَوْطِينِ قَلْبِهِ عَلَى بَيْنَ المُعَاصِي ، مِنْ قُوَّةٍ عَزْمِهِ عَلَى تَرْكِها ، وَتَوْطِينِ قَلْبِهِ عَلَى ذَلْكَ ، فَيُوصَفُ حِينَئِذٍ بِأَنَّهُ مُتَّتٍ ، وَيُقالُ لِلْلِكَ التَّنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ قَلْدِهِ عَلَى تَدْلِكَ ، فَيُوصَفُ حِينَئِذٍ بِأَنَّهُ مُتَّتٍ ، وَيُقالُ لِلْكَ التَّنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ قَلْدِهِ عَلَى تَدْوِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَوْطِينِ قَلْدِهِ عَلَى الْهَالَ لِلْكَ التَّذِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَّوْطِينِ قَلْدِهِ عَلَى الْمَعْاصِي ، مِنْ قُوَّةٍ عَزْمِهِ عَلَى اللّهَ لِي وَالْعَزْمِ وَالتَوْطِينِ قَلْدِهِ وَالْعَزْمِ وَالتَوْطِينِ قَلْدَ فَي الْمُعَامِي ، فَيُقَالُ لِلْلَاكَ التَنْزِيهِ وَالْعَزْمِ وَالتَوْطِينِ قَلْدِهُ وَلَاللّهُ اللّهَ الْهَالِكَ اللّهُ اللّهَ الْمَعْامِي . . وَلَوْلَالْهُ لِلْكَ السَالْوِلَالَةُ الْمُعَامِلُ فَي الْمُعَامِي اللّهُ اللّهُ الْعَلَيْمِ الللّهُ الْقَلْمُ الْمَعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمَلِهُ الْمُعْلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِي الللّهُ الْمَالِقِيمِ الللّهُ الْمُعَامِلُ الْمُعْلِي الْمِ الْمَلْمُ الْمَالْمُ الْمَالْمُ الْمَالِقِيمُ الْمُعْلَى الْمَالِمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ الْمُؤْمِ الْمُعْلَالِ الْمُلْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ

معانى التقوى

وَالتَّقْوَى فِي القُرْآنِ تُطْلَقُ عَلَى ثَلَاثَةِ أَشْيَاءَ:

أَحَدُها: بِمَعْنَى الْخَشْيَةِ وَالْهَيْبَةِ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَإِيَّايَ فَاتَّقُونِ ﴾ [ البقرة : ٤١] ، وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَاتَّقُوا يَوْماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إلى آللَّهِ ﴾ [ البقرة : ٢٨١].

وَالنَّانِي : بِمَعْنَى الطَّاعَةِ وَالْعِبادَةِ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقاتِهِ ﴾ [آل عمران : ١٠٢]. قالَ آبْنُ عَبَّاسٍ :

أَطِيعُوا اللَّهَ حَقَّ طَاعَتِهِ . وَقَالَ مُجَاهِدٌ : هُوَ أَنْ يُطاعَ فَلَا يُعْصَى ، وَأَنْ يُذْكَرَ فَلَا يُنْسَى ، وَأَنْ يُشْكَرَ فَلَا يُكْفَرَ .

وَالشَّالِثُ : بِمَعْنَى التَنْزِيهِ للْقَلْبِ عَنِ اللَّذُنُوبِ ، فَهٰذِهِ هِيَ حَقِيقَةُ التَّقْوَى دُونَ الأَوَّلْيْنَ ؛ أَلَا تَرَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ : ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّه وَيَتَقْهِ فَأُولٰتَكَ هُمُ الْفَاثِرُونَ ﴾ [ النّور : ٥٢ ]. ذكر الطَّاعَةَ وَالْخَشْيَةَ ، / ثُمَّ ذَكَرَ التَّقْوَى ، فَعَلِمْتَ أَنَّ حَقِيقَةَ التَّقْوَى مَعْنَى سِوَى

[۲۹/ب]

<sup>(</sup>أ) هو أبو بكر الورَّاق كما في سراج السالكين ( ص ٣٤٢ ).

الطَّاعَةِ ، وَالْخَشْيَةِ (أ) ، وَهِيَ تَنْزِيهُ الْقَلْبِ عَنِ الذُّنُوبِ على مَا ذَكَرْنَاهُ .

ثُمَّ قَالُوا : مَنَازِلُ التَقْوَى ثَلَاثَةٌ : تُقْوَى عَنِ الشَّرْكِ ، وَتَقْوَى عَنِ الشَّرْكِ ، وَتَقْوَى عَنِ الْبِدْعَةِ ، وَلَقَدْ ذَكَرَهَا اللَّهُ سُبْحَانَهُ في آيةٍ الْبِدْعَةِ ، وَتَقْوَى عَنِ المَعَاصِي الْفَرْعِيَّةِ . وَلَقَدْ ذَكَرَهَا اللَّهُ سُبْحَانَهُ في آيةٍ وَاحِدَةٍ ، وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَاحُ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا آتَقُوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ، ثُمَّ آتَقُوْا وَآمَنُوا ، جُنَاحُ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا آتَقُوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ، ثُمَّ آتَقُوْا وَآمَنُوا ، ثُمَّ اتَقُوْا وَآمَنُوا ؟ [ المائدة : ٩٣ ].

منازل التقوي

التَّقْوَى اللَّولَىٰ: تَقْوَى عَنِ الشِّرْكِ ، وَالإِيمَانِ في مُقَابَلَتِه وهو التَّوْحِيدُ .

وَالتَّقْوَى الثَّانِيَةُ : عَنِ الْبِدْعَةِ ، وَالْإِيمَانِ الَّذِي ذُكِرَ مَعَهَا ، أِقْرَارُ بِالسُّنَّةِ وَالْجَماعَة .

وَالتَّقْوَى النَّالِثَةُ : عَنِ المَعَاصِي الْفَرْعِيَّةِ ، وَلاَ إِقْرَارَ فِي هٰذِهِ الْمُنْزِلَةِ ، فَقَابَلَهَا بِالإِحْسَان ، وَهُوَ الطَّاعَةُ وَالإِسْتِقَامَةُ عَلَيْهَا ؛ فَتَكُونُ مَنْزِلَةَ مُسْتَقِيمِي الطَّاعَةِ (ب) . وَالآيَةُ جَمَعَتْ ذِكْرَ المَنازِلِ الثَّلَاثِ : مَنْزِلَةِ الإِيمانِ ، وَمَنْزِلَةِ الطَّاعَةِ ، وَهُذَا مَا قَالَهُ الْعُلَمَاءُ فِي بَيانِ مَعْنَى السَّنَّةِ ، وَمَنْزِلَةِ الإِسْتِقَامَةِ فِي الطَّاعَةِ ؛ وَهٰذَا مَا قَالَهُ الْعُلَمَاءُ فِي بَيانِ مَعْنَى التَّقُوى .

قُلْتُ : أَنَا وَجَدْتُ التَّقُوَى بِمَعْنَى آجْتِنَابِ فُضُولِ الحَلالِ ، وَهُـوَ مَا رُوِيَ فِي الْخَبَرِ المَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : « إِنَّمَا سُمِّيَ المُتَّقُونَ مُتَّقِينَ ، لِتَرْكِهِمْ مَا لاَ بَأْسَ بِهِ حَذَراً عَمَّا بِهِ بَأْسُ »(٥) . فَأَحْبَبْتُ أَنْ أَجْمَعَ مُتَّقِينَ ، لِتَرْكِهِمْ مَا لاَ بَأْسَ بِهِ حَذَراً عَمَّا بِهِ بَأْسُ »(٥) . فَأَحْبَبْتُ أَنْ أَجْمَعَ

<sup>(</sup>أ) أي أن معنى التقوى في الحقيقة هو غير الطاعة والخشية .

<sup>(</sup>ب) أي تكون التقوى الثالثة منزلة مستقيمي الطاعة .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٣٤ .

بَيْنَ مَا قَالَهُ عُلَمَا وَنَا رَحِمهُمُ اللَّهُ تَعَالَى ، وَبَيْنَ مَا جَاءَ فِي الخَبَرِ عَنِ النَّبِيّ عَنِ النَّبِيّ عَنِي الخَبَرِ عَنِ النَّبِيّ عَنِي النَّبِيّ عَنِي النَّبِيّ عَنِي النَّبِيّ عَنِي النَّبِيّ عَنِي النَّالَةِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ الْعَلَالَةُ عَلَيْكُولِ

التقوى عند الصوفية

فَأَقُولُ: النَّقْوَى هُوَ آجْتِنَابُ كُلِّ مَا تَخَافُ مِنْهُ ضَرَراً في دِينِكَ. أَلاَ تَرَى أَنَّهُ يُقَالُ لِلْمَرِيضِ المُحْتَمِي إِنَّهُ يَتَّقِي إِذَا آجْتَنَبَ كُلَّ شَيْءٍ يَضُرُّهُ فِي بَدُنِهِ مِنْ طَعَامٍ أَوْ شَرَابٍ أَوْ فاكِهَةٍ أَوْ غَيْرِهَا.

ثُمُّ الَّذِي يُخافُ مِنْهُ الضرر في أَمْرِ الدِّينِ قِسْمَانِ : مَحْضُ الْحَرَامِ وَمحض الْمَعْصِيةِ ، وَفُضُولُ الْحَلَالِ ؛ لِأَنَّ الإِشْتِغَالَ بِفُضُولِ الْحَلَالِ ، وَذَلِكَ لِشَرَهِ وَالإِنْهِمَاكِ فِيهِ يَسْتَجِرُّ صَاحِبَهُ إِلَى الْحَرَامِ وَمَحْضِ الْعِصْيَانِ ، وَذَلِكَ لِشَرَهِ النَّفْسِ وَطُغْيَانِهَا ، وَتَمَرُّدِ الْهَوَى وَعِصْيَانِهِ ؛ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَامَنَ الضَّررَ في النَّفْسِ وَطُغْيَانِهَا ، وَتَمَرُّدِ الْهَوَى وَعِصْيَانِهِ ؛ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَامَنَ الضَّررَ في النَّفْسِ وَطُغْيَانِهَا ، وَتَمَرُّدِ الْهَوَى وَعِصْيَانِهِ ؛ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَامَنَ الضَّررَ في النَّفْسِ وَطُغْيَانِهَا ، وَتَمَرُّدِ الْهَوَى وَعِصْيَانِهِ ؛ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَامَنَ الضَّررَ في أَمْرِ دِينِهِ ، آجْتَنَبَ الْخَطَرَ ، فامْتَنَعَ عَنْ فُضُولِ الْحَلَالِ ، حَذَراً أَنْ يَجُرَّهُ إِلَى أَمْ وَلَا لَمُ عَلَى مَا قَالَهُ عَلَى مَا قَالَهُ عَلَى الْ بَاسَ بِهِ حَذَراً عَمَّا بِهِ الْمُعْصِيةُ الْمَالِعُ لَيْ لِتَرْكِهِمْ مَا لاَ بَاسَ بِهِ حَذَراً عَمَّا بِهِ فَلَى الْمَعْمِيةُ الْجَامِعَةُ آجْتِنَابُ كُلِّ مَا فِيهِ ضَرَرُ لِأَمْرِ الدِّينِ ، وَهُو المَعْصِيَةُ وَالْفُضُولُ ؛ هٰذَا تَفْصِيلُهَا أَنْ عَلَى مَا فِيهِ ضَرَرُ لِأَمْرِ الدِّينِ ، وَهُو المَعْصِيَةُ وَالْفُضُولُ ؛ هٰذَا تَفْصِيلُهَا أَنْ عُلَى مَا فِيهِ ضَرَرُ لِأَمْرِ الدِّينِ ، وَهُو المَعْصِيةُ وَالْفُضُولُ ؛ هٰذَا تَفْصِيلُهَا أَنْ .

التقوى شرعاً

وَأَمَّا إِذَا أَرَدْنَا تَحْدِيدَهَا عَلَى مَوْضُوع عِلْمِ الشُّوعِ ، فَنَقُولُ :

حَدُّ التَّقْوَى الْجَامِع تَنزِيهُ الْقَلْبِ عَنْ شَسِّ لَمْ يَسْبِقْ عَنْكَ مِثْلُهُ ، بِقُـوَّةِ الْعَزْمِ عَلَى تَرْكِهِ ، حَتّى يَصِيرَ ذُلِكَ وِقَايَةً بَيْنَكَ وَبَيْنَ كُلِّ شَرٍّ .

ثُمَّ الشُّرُورُ ضَرْبَانِ : شَرُّ أَصْلِيً ، وَهُـوَ مَا نَهِيَ عَنْهُ (تحريماً )(١) كَالْمَعَاصِي المَحْضَةِ ، وَشَرُّ غَيْرُ أَصْلِيٍّ ، وَهُو مَا نَهِيَ عَنْهُ تَأْدِيباً ، وَهُـوَ

<sup>(</sup>أ) أي هذا الذي ذكرناه هو تفصيل التقوى .

فَضُولُ الْحَلالِ ، كَالمُبَاحَاتِ المَأْخُوذَةِ بِالشَّهُوات . فَالْأُولِي : تَقْوَى نَوْا التقوى فَوْض ، يَلْزَمُ بِتَرْكِهَا عَذَابُ النَّارِ ؛ وَالنَّائِيةُ : تَقْوَى خَيْرٍ وَأَدَبِ ، يَلْزَمُ بِتَرْكِهَا الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ وَالتَّغْيِيرُ وَاللَّوْمُ ؛ فَمَنْ أَتَى بِالْأُولِى ، فَهُ وَفي اللَّوْمَ وَاللَّوْمُ ؛ فَمَنْ أَتَى بِالْأُولِى ، فَهُ وَفي اللَّرْجَةِ الأولى مِنَ التَّقْوَى ، وَهِي (١) مَنْزِلَةُ مُسْتَقِيعِي الطَّاعَةِ ، وَمَنْ أَتَى بِالْأُخْرَى ، فَهُ وَفِي الدَّرَجَةِ الْعُلْيَا مِنَ التَّقْوَى ، وَذٰلِكَ مَنْزِلَةُ مُسْتَقِيمِي لِبِالْأُخْرَى ، فَهُ وَفِي الدَّرَجَةِ الْعُلْيَا مِنَ التَّقْوَى ، وَذٰلِكَ مَنْزِلَةُ مُسْتَقِيمِي (تَرْكِ)(٢) المُبَاحِ ؛ وَإِذَا جَمَعَ الْعَبْدُ بَيْنَهُمَا ، أَعْنِي اجْتِنَابَ (٣) كُلِّ مَعْصِيةٍ وَفُضُولٍ ، فَقَدِ آسْتَكْمَلَ مَعْنَى التَّقْوَى ، وَقَامَ بِحَقِّهَا وَجَمَعَ كُلَّ خَيْرٍ فِيهَا ؛ وَفُضُولٍ ، فَقَدِ آسْتَكْمَلَ مَعْنَى التَّقْوَى ، وَقَامَ بِحَقِّهَا وَجَمَعَ كُلَّ خَيْرٍ فِيهَا ؛ وَفُضُولٍ ، فَقَدِ آسْتَكْمَلَ مَعْنَى التَقْوَى وَبَيَانُهَا في الجُمْلَةِ ، فَافْهَمْهُ مُوفَقًا إِنْ فَاللَهُ شَبِحانَهُ فَهٰذَا مَعْنَى التَقْوَى وَبَيَانُهَا في الجُمْلَةِ ، فَافْهَمْهُ مُوفَقًا إِنْ أَلِهُ شَبِحانَهُ فَهٰذَا مَعْنَى التَقْوَى وَبَيَانُهَا في الجُمْلَةِ ، فَافْهَمْهُ مُوفَقًا إِنْ فَاللَّهُ تَعَالَى .

فَإِنْ قُلْتَ : فَفَصَّلْ لَنَا الآنَ هٰذَا المَعْنَى في النَّفْسِ وَٱسْتِعْمالَهُ فِيها ، فَإِنَّ الْحَاجَة جَاءَتْ مِنْ هُنَالِكَ ، لِنَعْلَمَ كَيْفَ نُلْجِمُ هٰذَهِ النَّفْسَ بِهِذَا المَعْنَى الَّذِي فَصَّلْتَ مِنْ حَقِيقَةِ التَّقْوَى . .

فَأَقُولُ: أَجَلْ إِنَّمَا تَفْصِيلُهُ في أَمْرِ هٰذِهِ النَّفْسِ، أَنْ تَقُومَ عَلَيْهَا بِقُوَّةِ النَّفْسِ، فَتَمْنَعَهَا عَنْ أَكُلُ مَعْصِيةٍ، وَتَصُونَهَا عَنْ كُلِّ فُضُولٍ.

فَإِذَا فَعَلْتَ ذٰلِكَ، كُنْتَ قَدِ آتَّقَيْتَ آللَّهَ تَعَالَى فِي عَيْنِكَ وَأَذُنِكَ وَلِسَانِكَ وَقَلْبِكَ وَبَطْنِكَ ورجلك وَوَرْجِكَ وَجَمِيعِ (جوارحك و)(٥) أَرْكَانِكَ، وَقَلْبِكَ وَبَطْنِكَ وَرَجُلك وَفَرْجِكَ وَجَمِيعِ (جوارحك و)(٥) أَرْكَانِكَ، وَقَلْمُ التَّقْوَى ، وَلِهٰذَا الْبابِ شَرْحٌ يَطُولُ(١) ، وَقَدْ أَشَرْنَا إِلَيْهِ في كِتَابِنا : « إِحْيَاء عُلُومِ الدِّينِ ».

وَأَمَّا الَّذِي لا بُدَّ مِنْهُ هٰهُنَا ، فَأَنْ نَقُـولَ : مَنْ أَرَادَ أَنْ يَتَّقِيَ اللَّهَ تَعَالَى التقوى والاعضاء فَلْيُرَاعِ الْأَعْضَاءَ الْخَمْسَةَ ، فَإِنَّهُنَّ الْأَصُولُ ، وَهِيَ : الْعَيْنُ وَالْأَذُنُ وَاللَّسانُ الخسة [٣٠/ب] وَالْقَلْبُ وَالْبَطْنُ ؛ فَيَحْرِصُ عَلَيْهَا بِالصِّيانَةِ لَهَا / عَنْ كُلِّ مَا يَخَافُ مِنْهُ ضَرَراً فِي أَمْرِ الدِّينِ ، مِنْ مَعْصِيةٍ وَحَرَامٍ وَفُصُّولٍ وَإِسْرَافٍ مِنْ حَلالٍ . وَإِذَا حَصَّلَ صِيَانَةَ هٰذِهِ الْأَعْضَاءِ ، فَمَرْجُوَّ أَنْ يَكُفِيَ ضرر سَائِرَ الأعضاء ، وَيَكُونَ تَحَسَّلَ صِيَانَةَ هٰذِهِ الْأَعْضَاءِ ، فَمَرْجُوَّ أَنْ يَكُفِيَ ضرر سَائِرَ الأعضاء ، وَيَكُونَ قَدْ قَامَ بِالتَّقُوى الْجَامِعَةِ بِجَمِيعٍ بَذَنِهِ لِلّهِ عزّ وجلٌ ، فَدَعَتِ الْحَاجَةُ إلى بَيانِ خَمْسَةِ فُصُولٍ لِهٰذِهِ الأَعْضَاءِ ، وَتَفْصِيلٍ مَا يَحْرُمُ فِي حَقِّ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا ، عَلَى قَدْرِ مَا يَلِيقُ بِهٰذَا الْكِتَابِ .

# تقوى الأعضاء الخمسة الفصل الأول: العين

عَلَيْكَ وَفَقَكَ آللَّهُ وَإِيَّانَا لـطاعَتِهِ بِحِفْظِ الْعَيْنِ ، فَإِنَّهَا سَبَبُ كُـلِّ فِتْنَةٍ وَآفَةٍ . وَأَذْكُرُ فِي أَمْرِهَا ثَلَاثَةَ أُصُولٍ كَافِيَةٍ .

أَحَدُهَا : مَا قَالَ سُبْحَانَهُ : ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ غَضَّ البصر وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَٰلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ [ النور : ٣٠ ] . وَآعْلَمْ أَنِّي تَأْمَلْتُ هٰذِهِ الآيةَ فوجدت فِيهَا مَعَ قِصَرِهَا ثَلَاثَةَ مَعَانٍ عَزِيزَةٍ : تَأْدِيبٌ وَتَنْبِيهٌ وَتَهْدِيدٌ .

فَأَمَّا التَّادِيبُ ، فَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾ [ النور : ٣٠] وَلا بُدَّ لِلْعَبْدِ مِن آمْتِثَال أَمْرِ السَّيِّدِ وَالتَّأَدُّبِ بِأَدَبِهِ ، وَإِلاّ فَيَكُونَ سَيّىءَ الأَدَبِ ، فَيُحْجَبُ فَلَا يُؤذَنُ لَـهُ في حُضُـورِ المَجْلِس وَالمُثُـولِ بِالحَضْرَةِ ؛ فَافْهَمْ هٰذِهِ النَّكْتَةَ ، وَتَأَمَّلُ مَا تَحْتَهَا ، فَإِنَّ فِيهَا مَا فِيها .

وَأَمَّا التَّنْبِيهُ فَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ ذَٰلِكَ أَرْكَى لَهُمْ ﴾ [ النور : ٣٠ ] وينطلقُ عَلَى مَعْنَيْنِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

أحدهما: إن ذلك أَطهَرُ لِقُلُوبِهِمْ ، وَالزَّكَاةُ الطهارةُ ، وَالتَّرْكِيَةُ : التَّطْهِيرُ . وَالتَّانِي : ذٰلِكَ أَنْمَى لِخَيْرِهِمْ وَأَكْثَرُ ؛ والزَّكَاةُ في الأَصْل : النَّمُوَّ، فَنَبَّهَ عَلَى أَنَّ في غَضِّ الْبَصَرِ تَطْهِيرَ الْقَلْبِ وَتَكْثِيرَ الطَّاعَةِ وَالخَيْرِ ، وَذٰلِكَ أَنَّكَ إِنْ عَلَى أَنَّ في غَضِّ الْبَصَرِ تَطْهِيرَ الْقَلْبِ وَتَكْثِيرَ الطَّاعَةِ وَالخَيْرِ ، وَذٰلِكَ أَنَّكَ إِنْ لَمْ تَغُضَّ بَصَرَكَ ، وَأَرْخَيْتَ عِنَانَهُ ، تَنْظُرْ إلى مَا لا يَعْنِيكَ ، فَلا يَحْلُو مِن أَن

تَقَعَ عَيْنُكَ عَلَى حَرَام ، فَإِنْ تَعَمَّدْتَ فَذَنْبُ وكَبيرةً ، وَرُبَّما تَعَلَّقَ قَلْبُكَ بِذَلِكَ ، فَتَهْلِكُ إِنْ لَمْ يَرْحَم اللَّهُ تَعَالَى ؛ فَلَقَدْ رُوِيَ أَنَّ الْعَبْدَ لَيَنْظُرُ النَظْرَةَ يَنْغَلُ (أ) فِيهَا قَلْبُهُ كَمَا يَنْغَلُ الأَدِيمُ في الدِّبَاغِ ، لاَ يَنْتَفِعُ بِهِ أَبَداً . وَإِنْ كَانَ مُباحاً (ب) ، فَرُبَّمَا يَشْتَغِلُ قَلْبُكَ بِهِ ، فَجَاءَكَ الْوَسَاوِسُ وَالخَوَاطِرُ بِسَبِهِ ، مُباحاً (ب) ، فَرُبَّمَا يَشْتَغِلُ قَلْبُكَ بِهِ ، فَجَاءَكَ الْوَسَاوِسُ وَالخَوَاطِرُ بِسَبِهِ ، وَلَعَلَّكَ لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ ، فَتَنْقَى مَشْغُولَ الْقَلْبِ مُنْقَطِعاً عَنِ / الْخَيْرِ ، وَإِنْ كُنْتَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَنْ ذَلِكَ كُلّهِ . وَفِي هٰذَا المَعْنَى ذُكِرَ عَنْ لَمُ تَرَ ذَلِكَ ، فَقَدْ كُنْتَ مُسْتَرِيحاً عَنْ ذَلِكَ كُلّهِ . وَفِي هٰذَا المَعْنَى ذُكِرَ عَنْ لَمُ اللهُ على نبيّنا وعليهِ ، أَنَّه قالَ : « إِيَّاكُمْ وَالنَّظْرَةَ فَإِنَّهَا تَزْرَعُ فِي الْقَلْبِ الشَّهُوةَ ، وَكَفَى بِهَا لِصَاحِبِهَا فِتْنَةً » .

وَقَالَ ذُو النُّونِ : نِعْمَ حَاجِبُ الشَّهَوَاتِ غَضُّ الأَبْصارِ .

وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ : [ الطويل ] :

وَأَنْتَ إِذَا أَرْسَلْتَ طَرْفَكَ رَائِداً

لِقَلْبِكَ يَـوْماً أَتْعَبَتْكَ الـمَـنَاظِرُ

رَأَيْتَ اللَّذِي لا كلَّهُ أَنْتَ قادِرُ

عَلَيْهِ وَلاَ عَنْ بَعْضِه أَنْتَ صَابِرُ فَلَيْهِ وَلاَ عَنْ بَعْضِه أَنْتَ صَابِرُ فَلَيْنَاكُ والأمرَ الذِي إِنْ تَوَسَّعَتْ

مَـوَارِدُهُ ضَاقَتْ عليكَ الـمَصَادِرُ(١)

فإذن لمّا كُنْتَ غَاضَّ البَصَرِ ، حَافِظاً للعَيْنِ ، لا تَنْظُرُ لِمَا لاَ يَعْنِيكَ وَلاَ يَهُمُّكَ ، كُنْتَ نَقِي الصَّدْرِ ، فارغ الْقَلْبِ ، مُسْتَرِيحاً عَنْ كَثِيرٍ مِنَ الْوَسُواسِ ، سَالَم النَّفْسِ عَنْ الافاتِ ، مُتَزَايداً في الْخَيْرَاتِ ، فَتَنَبَّهُ لِهٰذِهِ النَّكْتَةِ الْجَامِعَة ، وَاللَّهُ المُوَفِّقُ بِمَنِّهِ وفضلهِ .

<sup>(</sup> أ ) يَنْغَلُ : على وزن يَطْرَبُ أي يفسد .

<sup>(</sup>ب) أي إن كان النظر مباحاً ، بعد أن ذكر وقوع النظر على حرام .

وَأَمَّا التَّهدِيدُ فَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ [ النور : ٣٠ ] وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ ﴾ [ غافر : ٩٠ ] وَكَفَى بِهٰذَا تَحْذِيراً لِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ . فَهٰذَا أَصْلُ وَاحِدُ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تعالى .

النظرة سهم مسموم الأصل النَّانِي: مَا رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: « إِنَّ النَّظْرَ إِلَى مَحَاسِنِ المَرْأَةِ سَهْمُ مَسْمُومٌ مِنْ سِهَامِ إِبْلِيسَ ، فَمَنْ تَرَكَهَا أَذَاقَهُ اللَّه تَعَالَى طَعْمَ عِبَادَةٍ تَسُرُّهُ » (أُ وَإِنْ وَجَدَ أَنَّ حَلَاوَةَ الْعِبَادَةِ وَلَدَّةَ المُنَاجَاةِ مِنَ الْعَابِدِينَ طَعْمَ عِبَادَةٍ تَسُرُّهُ » (أُ وَإِنْ وَجَدَ أَنَّ حَلَاوَةَ الْعِبَادَةِ وَلَدَّةَ المُنَاجَاةِ مِنَ الْعَابِدِينَ بِمَكَانٍ ؛ وَهٰذَا شَيءٌ مُجَرَّبٌ عَلِمهُ وَتَحَقَّقَهُ مَنْ عَمِلَ بِهِ ، أَنَّهُ إِذَا امْتَنَعَ عَنِ النَّظُر إِلَى مَا لاَ يَعْنِيهِ ، يَجِدُ لَذَةً لِلْعِبَادَةِ وَحَلاَوةً ، وَلِلْقَلْبِ صَفْوَةً لَمْ يَجِدُهُا قَبْلُ ذَلِكَ .

غاية خلق الاعضاء الأصْلُ النَّالِثُ : أَنْ تَنْظُرَ إِلَى كُلِّ عُضْو مِنْ أَعْضَائِكَ ، يَصْلُحُ لِمَاذَا وَيُنتظَرُ لَهُ مَاذَا ؟ فَعَلَى حَسَبَ ذٰلِكَ تَصُونُهُ وَتَحْفَظُهُ ؛ فالرَّجلِ للْمَشْي فِي رِيَاضِ الجَنَّةِ وَقُصُورِهَا ، وَاليَدُ لِكَأْسِ الشَّرابِ وَتَنَاوُل الأَثْمَارِ ، وَكَذٰلِكَ سَائِرِ الْعُضَاءِ ، فَالعَيْنُ إِنمَا للنَظرَ إِلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى ، وَلَيْسَ فِي الدَّارَيْنِ كَرَامَةٌ أَجلُّ وَأَكْبَرُ مِنْ ذٰلِكَ ، فَحَقِيقٌ لِشَيءٍ يُنْتَظَرُ وَيُرْجَى لَهُ مِثْلُ هٰذِهِ الكَرَامَةِ ، أَنْ يُصَانَ وَيُحْفَظَ وَيُعزَّ وَيُكْرَمَ فَقَدْ قِيل : [ الطويل ] : لَهُ مِثْلُ هٰذِهِ الكَرَامَةِ ، أَنْ يُصَانَ وَيُحْفَظَ وَيُعزَّ وَيُكْرَمَ فَقَدْ قِيل : [ الطويل ] :

وكيفَ تُرَى لَيْلَى بعينِ ترى بِهَا

سِواهِ أَ وما طَهَ رِتَها بالمَدَامع (١) فَهٰذِهِ الْأُصُولُ الثَّلاَثَةُ إِذَا أَحْسَنْتَ التَّأَمُّلَ فِيهَا، كَفَتْكَ المُؤُونَةُ في هَٰذَا الْفَصْل ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقُ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٥ .

# الفصل الثاني: الأذن

فَعَلَيْكَ بِصِيانَةِ سَمْعِكَ عَنِ الْخَنَا وَالْفُضُولِ <sup>(أ)</sup> ، وَذٰلِكَ لَأَمْرَيْن :

أَحَدُهُمَا: لَمَا رُوِيَ أَنَّ المُسْتَمِعَ شَرِيكُ المُتَكَلَمِ، وَفِي ذَٰلِكَ يَقُولُ الْفَائِلُ: [ المتقارب ]:

نخيّر مِنَ الطُّرْقِ أَوْسَاطَهَا وَعَدَّ عَنِ الْجَانِبِ الْمُشْتَبِهِ وَسَمْعَكَ صُنْ عَنْ سَمَاعِ الْقَبِيحِ كَصَوْنِ اللِّسَانِ عَنِ النَّطْقِ بِهِ فَسَرِيكُ لِقَائِلِهِ فَانْتَسِهِ فَالْنَافِ مِنْ عَنْ الْقَبِيحِ شَرِيكُ لِقَائِلِهِ فَانْتَسِهِ فَالْنَافِهِ فَانْتَسِهِ

وَالثَّانِي: أَنَّه (ب) يُهَيِّجُ الْخَوَاطِرَ وَالْوَسَاوِسَ (١) في الْقَلْبِ ، ثُمَّ مِنْ ذَلِكَ يَبْدُو الإِشْتِغَالُ في الْبَدَنِ ، فَمَا يَبْقَى من ذلكَ (للعبادة) (٢) شيء .

ثُمَّ اعْلَم أَنَّ الْكَلَامَ الَّذِي يَقَعُ في قَلْبِ الإِنْسَانِ وَسَمْعِهِ ، بِمَنْزِلَةِ الطَّعَامِ الَّذِي يَقَعُ في قَلْبِ الإِنْسَانِ وَسَمْعِهِ ، بِمَنْزِلَةِ الطَّعَامِ الَّذِي يَقَعُ فِي جَوْفِهِ ، فَمِنْهُ الضَّارُ وَمِنْهُ النَّافِعُ ، وَمِنْهُ الْغِذَاءُ وَمِنْهُ السَّمُّ القَاتِلُ ، بَلْ إِنَّ بقاء الْكَلَامِ وَتَجَرُّعَهُ ، أَكْثَرُ وَأَبْلَغُ مِنَ الطّعَامِ ، فَإِنَّ الطّعام يَزُولُ عَنِ الْمَعِدَةِ بِنَوْمِ أَو غَيْرِهِ ، وَرُبَّمَا يَبْقَى أَثَرُهُ زَمَاناً ، ثُمَّ يَزُولُ ، وَلَهُ يَزُولُ ، وَلَهُ

(أ) الخنا: الفاحش من القول، والفضول: ما لا حاجة إلى سماعه.

(ب) أي: الكلام المسموع.

أثر الكلام في

دَوَاءُ يُزِيلُ أَثَرَهُ مِنْ جِسْمِ الإِنْسَانِ ، وَأَمَّا الْكَلاَمُ الَّذِي يَقَعَ فِي قَلْبِ الإِنْسَانَ فَرُبَّمَا يَبْقَى (۱) مَعَهُ جَمِيعَ عُمُرِهِ وَلاَ يَنْسَاهُ ، فَإِنْ كَانَ شَيئاً رَدِيئاً ، فَلا يَـزَالُ يُتْعِبُهُ وَيُعِيبُهُ ، وَتَـرِدُ بِسَبَيهِ خَـوَاطِرُ فِي الْقَلْبِ وَوَسَـاوِسُ (۲) ويَحْتَاجُ إِلَى أَنْ يُعْرِضَ عَنْهَا ، وَيَعْدِلَ بِقَلْبِهِ عَنْ تَذكُرِهَا وَيَسْتَعِيدَ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهَا ، وَلاَ يَأْمَنُ مِنْ أَنْ تَحْمِلَهُ عَلَى بَلِيَّةٍ وَتُحَرِّكَهُ حَتَّى يَقَعَ آخِرَ الأَمْرِ فِي آفَةٍ عَظِيمةٍ بِسَبَبِ مَنْ شَرِّهَا . وَلاَ يَعْنِيكَ ، كُنْتَ عَنْ هٰذِهِ المُؤنِ مُسْتريحاً ، فَلْيَنْظُر الْعَاقِلُ فِي ذٰلِكَ وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ .

#### الفصل الثالث: اللسان

ثُمَّ عَلَيْكَ بِحِفْظِ اللِّسَانِ وَضَبْطِه وَقَيْدِه ، فَإِنَّهُ أَشَدُّ الْأَعْضَاءِ جِمَاحاً وَطُغْيَاناً ، وَأَكْثَرُهَا فَسَاداً وَعُدُواناً .

وَلَقَدْ رَوَينَا عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ : « قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا أَكْثَرُ مَا تَخَافُ عَلَيَّ ؟ / فَأَخَذَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بِلِسَانِ نَفْسِهِ ثُمَّ قَالَ : هٰذَا »(أ) . وَعَنْ يُونُسَ بْنِ عُبَيْدٍ رحمهُ اللَّه أنه قال : « إِنِّي وَجَدْتُ نَفْسِي تَحْتَمِلُ مُوْنَة الصَّوم فِي الْحَرِّ الشَّدِيدِ بِالْبَصْرَةِ (ب) ، وَلاَ تَحْتَمِلُ تَرْكَ كَلِمَةٍ لاَ تَعْنِيهَا » فَعَلَيْكَ إِذَنْ بِالتَّحَفُّظِ جَدًا وَبَذْل ِ المَجْهُودِ .

وَنَذْكُرُ خَمْسَةَ أُصُولٍ:

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٦ .

<sup>(</sup>ب) في سراج السالكين وردت لفظة البصرة بكسر الباء وقد أشار المؤلف (شارح منهاج العابدين) إلى أنها « بلد شرقي عن مصر القاهرة ، كما حققه الزرقاوي في زيجه » وأظن هذا وهم وقع فيه الشارح ، والمذكور في كتب التراجم والسير أن يونس بن عبيد الله كان في البصرة بالعراق وبها لقي العلماء والمحدّثين ، وقد ورد هذا الخبر في سير اعلام النبلاء للذهبي ( ٢/ ٢٩ ) على النحو التالي : « عرضت على نفسي ترك ذكر الناس إلا من خير ، فوجدت الصوم في اليوم الحار أيسر عليها من ذلك » ( راجع سراج السالكين ١/٣٧٢) .

موجبات حفظ اللسان

أَحَدُهَا: مَا رَوَى أَبُو سَعِيدٍ الْخُدَرِيُّ: « أَنَّ ابْنَ آدَمَ إِذَا أَصْبَحَ بَكَرَتِ الْاعْضَاءُ كُلُهَا إِلَى اللَّسَانِ ، وَقُلْنَ: نَشْدُكُ اللَّه أَنْ تَسْتَقِيم ، فَإِسْكَ إِنِ اسْتَقَمْتَ اسْتَقْمَنَا ، وَإِنِ اعْوَجَجْتَ اعْوَجَجْنَا » ۞ . قُلْتُ : وَالْمَعْنَى فِيهِ ، وَاللَّهُ أَعْلَم ، أَنَّ نُطْقَ اللَّسَانِ يُؤثِّرَ فِي أَعْضَاءِ الإِنْسَانِ بِالتَّوفِيقِ وَالْجِذْلَانِ ، وَاللَّهُ أَعْلَم ، أَنَّ نُطْقَ اللَّسَانِ يُؤثِّر فِي أَعْضَاءِ الإِنْسَانِ بِالتَّوفِيقِ وَالْجِذْلَانِ ، وَاللَّهُ أَعْلَم ، أَنَّ نُطْقَ اللَّسَانِ يُؤثِّر فِي أَعْضَاءِ الإِنسَانِ بِالتَّوفِيقِ وَالْجِذْلَانِ ، وَاللَّهُ أَعْلَم ، أَنَّ نُطْقَ اللَّسَانِ يُوثِر مَاناً في رِزْقِكَ ، فَاعْلَم أَنَّكَ قَدْ تَكَلَّمْتَ فِيما لَا يَعْنِكَ ، وَوَهْنَا في بَدَنِكَ ، وَحِرْمَاناً في رِزْقِكَ ، فَاعْلَمْ أَنَّكَ قَدْ تَكَلَّمْتَ فِيما لَا يَعْنِكَ .

وَالأَصْلُ النَّانِي : حِفْظُ وَقْتِكَ ؛ فَإِنَّ أَكْثَرَ مَا يَتَكَلَّمُ بِهِ الْإِنْسَانُ مِنْ غَيْرِ ذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى ، فَعَلَى ( الأكثر يكون ذنباً يُسأل عنه ، وعلى )(١) الأَقَلُّ يَكُونُ لَغُواً يَضِيعُ بِهِ الْوَقْتُ .

وَذُكِرَ أَنَّ حَسَّانَ بْنَ أَبِي سِنَانٍ ، مَرَّ عَلَى غُـرْفَةٍ بُنِيَتُ فَقَـالَ : مُنْذُكُمْ بُنِيَتْ هٰذِهِ ؟ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى نَفْسِهِ ، وَقَالَ يَا نَفْسِي الْغَرُورَةَ ، تَسْأَلِينَ عَمَّا لَا يَعْنِيكَ ، وَعَاقَبَهَا بِصَوْم سَنَةٍ .

قُلْتُ: فَيَا طُوبَى لِلْمُهْتَمِّينَ بِأَنْفُسِهِمْ ، وَيَا وَيْحَ الْغَافِلِينَ الَّذِينَ خَلَعُوا الْعِذَارَ وَأَرْخَوُا الْعِنَانَ ؛ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ .

وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ وَأَحْسَنَ بِقَوْلِهِ : [ الخفيف ] :

وَاغْتنِم رَكْعَتَيْنِ فِي ظُلْمَةِ اللَّهِ اللَّهِ مَا مُسْتَرِيحا لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَا مُسْتَرِيحا وَإِذَا مَا هَمَمْتَ بِاللَّهُو فِي الْبَا طِل فَساجُعَلْ مَكَانَهُ تَسْبِيحا

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٣٧ .

فَلُزُومُ السَّكُوتِ خَيْرٌ مِنَ النَّهُ طُ

وَالْأَصْلُ النَّالِثُ: حِفْظُ الأَعْمَالِ الصَّالِحَةِ، فَإِنَّ مَنْ لَمْ يَصُنْ لِسَانَهُ، وَأَكْثَرَ الْكَلَامَ ، يَقَعُ لاَ مَحَالَةَ في غِيبَةِ النَّاسِ ، كَمَا قِيلَ : « مَنْ كَثُرَ لَغَطُهُ كَثُرَ سَقْطُهُ » (أ) . والغِيبَةُ هِيَ الصَّاعِقَةُ المُهْلِكَةُ لِلطَّاعَاتِ عَلَى مَا قِيلَ : إِنَّ كَثُرَ سَقْطُهُ » (أ) . والغِيبَةُ هِيَ الصَّاعِقَةُ المُهْلِكَةُ لِلطَّاعَاتِ عَلَى مَا قِيلَ : إِنَّ مَثَلَ مَنْ يَغْتَابُ النَّاسَ ، مَثَلُ مَنْ نَصَبَ مَنْجَنِيقاً ، فَهُو يَرْمِي بِهِ حَسَنَاتِهِ شَرْقاً وَغَرْباً ، يَمِيناً وَشِمَالًا .

وَبَلَغَنَا عَنِ الحَسَنِ أَنَّهُ قِيلَ لَهُ : يَا أَبَا سَعِيدٍ ، إِنَّ فُلَاناً آغْتَابُكَ ، وَقَالَ بَلَغَنِي أَنَّكَ أَهْدَيْتَ إِلَيَّ حَسَنَاتِكَ ، وَقَالَ بَلَغَنِي أَنَّكَ أَهْدَيْتَ إِلَيَّ حَسَنَاتِكَ ، فَبَعَثَ إِلَيَّ حَسَنَاتِكَ ، فَأَحْبَبْتُ أَنْ أُكَافِئَكَ .

وَذُكِرَتِ الْغَينَةُ عِنْدَ آبْنِ المُبارَكِ فَقَالَ: لَوْ كُنْتُ مُغْتَاباً لَاغْتَبْتُ أُمِّي فَإِنَّها أَحَقُ بِحَسَنَاتِي . وَذُكِرَ أَنَّهُ فاتَ حَاتِماً الأَصَمَّ لَيْلَةً الْقِيَامُ ، فَعَيَّرَتْهُ زَوْجَتُهُ ، فَقَالَ: إِنَّ أَقْوَاماً صَلَّوا بِاللَّيْلِ الْبَارِحَةَ ، فَلَمَّا أَصْبَحُوا نَالُوا مِنِّي ، فَتَكُونُ صَلاَتُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي مِيزَانِي .

وَالأَصْلُ الرَّابِعُ: السَّلاَمَةُ مِنْ آفَاتِ الدُّنْيَا، عَلَى مَا قَالَ سُفْيَانُ: « لَا تَتَكَلَّمْ بِلِسَائِكَ مَا تَكْسِرُ بِهِ أَسْنَانَكَ. وَقَالَ آخَرُ: لَا تَبْسُطَنَّ لِسَانَكَ فَيُفْسِدُ عَلَيْكَ شَأْنَكَ ». وَأَنشدوا: [ الكامل ]:

آخْفَظْ لِسَانَكَ لَا تَقُولُ فَتُبْتَلَى إِنَّ الْبَلَاءَ مُوكَّلُ بِالْمَنْطِقِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج هذا الحديث رقم ٣٨ .

ولابن المُبَارَكِ [ المتقارب ] : أَلَا آحْفَظْ لِسَانَكَ إِنَّ اللِّسَانَ

وَلِإِبْنِ مُطِيعِ [ الوافر]:

سريع إلى المَوْءِ في قَتْلِهِ وَإِنَّ السِّلْسَانَ دَلِيلٌ الْفُؤادِ يَدُلُّ الرِّجَالَ عَلَى عَفْلِهِ

لِسانُ المرْءِ لَيْتُ في كَمِينٍ إِذَا خَلِّى عَلَيْهِ، لَهُ إِغَارَهُ فَصُنْهُ عَنِ الْخَنَا بِلِجَامِ صَمْتٍ يَكُنْ لَكَ مِنْ بَلِيَّاتٍ سِتَارَهُ وَفِي الْمَثْلِ السَّاثِرِ : رُبُّ كَلِمَةِ تَقُولُ لِصَاحِبِهَا : دَعْنِي .

الْأَصْلُ الْخَامِسُ : ذِكْـرُ آفاتِ الآخِـرَةِ وَعَاقِبتِهَـا ، وَأَذْكُرُ فِيـهِ نُكْتَـةً وَاحِدَةً ، وَهُوَ أَنَّهُ لاَ يَحْـلُو إِمَّا أَنْ تَقُولَ قَوْلاً مَحْظُوراً حَرَاماً ، أَوْ قَوْلاً مُبَاحاً مِنْ فُضُولِ لا يَعْنِيكَ ، فَإِنْ كَانَ مَحْظُوراً فَفِيهِ عَذَابُ اللَّهِ تَعَالَى الَّذِي لا طَاقَةَ لَكَ بِهِ ، فَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : ﴿ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي إلى السماء نظرت في النَّار قَوْماً يَأْكُلُونَ الْجِيفَ ، قُلْتُ : يَا جِبْرِيلُ مَنْ هُؤُلاءِ ؟ قَالَ : هٰؤُلاَءِ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ » أَن .

وَلَقَدْ قَالَ ﷺ لِمُعَادٍ : « أَقْطَعْ لِسانَكَ عَنْ حَمَلَةِ الْقُرْآنِ وَطُلَّابِ الْعِلْم ، وَلاَ تُمَرِّقِ النَّاسِ بِلِسَانِكَ فَتُمَرِّقَكَ كِلاَبُ النَّارِ » (ب) .

وَعَنْ أَبِي قِلاَبَةَ قَالَ: « إِنَّ فِي الْغِيبَةِ خَرَابَ الْقَلْبِ مِنَ الْهُدَى ». فَنَسْأَلُ اللَّهُ الْعِصْمَةَ مِنْ ذٰلِكَ بِفَضْلِهِ .

هٰذَا في الْكَلَامِ المَحْظُورِ ، وَأَمَّا المُباحُ فَفِيهِ أَرْبَعَةُ أُمُور :

موجبات حفظ اللسان عن الكلام المباح

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج هذا الحديث رقم ٣٩.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج هذا الحديث رقم ٤٠ .

أَحَدُهَا: شَغْلُ الْكِرَامِ الْكَاتِبِينَ، بِمَا لَا خَيْرَ فِيهِ وَلَا فَائِدَةً، وَحَقَّ الْحَرَامِ الْكَاتِبِينَ، بِمَا لَا خَيْرَ فِيهِ وَلَا فَائِدَةً، وَحَقَّ الْحَرَاءِ لَلْمَرْءِ أَنْ يَسْتَجِيَ مِنْهُمَا فَلَا يُتُوذِيهِمَا / ؛ قَالَ اللَّهُ سُبحانَه: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨]

وَالنَّانِي: إِرْسَالُ كِتَابٍ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى مِن اللَّهْ وَالْهذر ، فَلْيَحْذَرِ الْعَبْدُ مِنْ ذَٰلِكَ وَلْيَخْشَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ ،

وَذُكِر أَنَّ بَعْضَهُمْ نَظَرَ إلى رَجُلٍ يَتَكَلَّمُ بِالْخَنَا ، فَقَالَ : يَا هٰذَا ، إِنَّمَا تُمْلِي ؟ تُمْلِي كتاباً إلَى رَبِّكَ فَانْظُرْ مَا تُمْلِي ؟

وَالنَّالِثُ : قِرَاءَتُهُ بَيْنَ يَدَي المَلِكِ الْجَبَّادِ (أ) ، يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، عَلَى رُؤُوسِ الأَشْهَادِ، بَيْنَ الشَّدَائِدِ وَالأَهْوَالِ وَأَنت جَيْعَانَ عَطْشَانَ عُرْيَانَ ، مُنْقَطِعاً عَنِ الجَنَّةِ مَحْبُوساً عَنِ النَّعْمَةِ .

وَالرَّابِعُ : اللَّوْمُ وَالتَّغْييرُ بِمَاذَا قُلْتَ ، وَآنْقِطَاعُ الْحُجَّةِ ، وَالحَيَاءُ مِنْ رَبِّ الْعِزَّةِ ، وَقَدْ قِيلَ : إِيَّاكَ وَالْفُضُولَ ، فَإِنَّ حِسَابَهُ يَطُولُ .

وَكَفَى بِهٰذِهِ الْأَصُولِ وَاعِظاً لِمَنِ اتَّعَظَ ، وَقَدْ بَسَطْنَا فِي كِتَابِ « أَسْرَادِ مُعَامَلَاتِ الدُّينِ » مَا فِيهِ مَقْنَعٌ ، فَانْظُرْ فِيهِ تَجِدِ الشُّفَاءِ .

<sup>(</sup>أ) أي قراءة الإنسان كتابة الذي سجّل فيه الملكان أعماله وأقواله، وهذا ما ذكره الله تعالى في كتابه الكريم بقوله : ﴿ وَمَخْرِج لَه يَوْمُ القَيَامَةُ كَتَابًا يَلْقَاهُ مَنْسُوراً، إقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً ﴾ [ الإسراء : ١٣ - ١٤ ].

## الفصل الرابع: القلب

ثُمَّ عَلَيْكَ بِحِفْظِ القلب وَإصْلاحِهِ وَحُسْنِ النَّظَرِ فِي ذٰلِكَ وَبَذْل ِ المَجْهُودِ ، فَإِنَّهُ أَعْظَمُ هٰذِهِ الأعْضَاءِ خَطَراً ، وَأَكْثَرُهَا أَثْراً ، وَأَدَقُهَا أَمْراً وَأَشَقُهَا إِصْلاحاً ، وَأَذْكُرُ فِيهِ خَمْسَةَ أُصُول مُقْنِعَةٍ :

الأصْلُ الأوَّلُ(١): قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ ﴾ [ غافر: ١٩]. وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [ الاحزاب: ٥١]. وقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ [ الاحزاب: ٥١]. وقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ [ المائدة: ٧]. كَمْ ذَكَرَهُ وَكَرَّرَ ذِكْرَهُ فِي الْقُرْآنِ ، وَكَفَى بِاطَّلَاعِ الْعَلِيمِ الْخَيُوبِ الْخَبِيرِ تَحْذِيراً وَتَهْدِيداً لِلْحَوَاصِّ مِنَ الْعِبَادِ ، لأَنَّ المُعَامَلَةَ مَعَ عَلَّم مَا لُغُيُوبِ خَطِيرةً ، فَانْظُرْ مَاذَا يَعْلَمٌ مِنْ قَلْبِكَ .

الأصْلُ النَّانِي: قَوْلُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يَنظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَعَمَالِكُمْ ﴾(أَ فَالْقَلْبُ إِذَنْ صُورِكُمْ وَأَعَمَالِكُمْ ﴾(أَ فَالْقَلْبُ إِذَنْ مُوضِعُ نَظَرِ (٢) مَوْضِعُ نَظَرِ (٢) مَوْضِعُ نَظَرِ (٢) الْعَالَمِينَ، فَيَا عَجَباً مِمَّنْ يَهْتُمُ بِوَجْهِهِ الَّذِي هُوَمَوْضِعُ نَظَرِ (٢) الْخَلْقِ، فَيَغْسِلُهُ وَيُنظَفُهُ مِنَ الأَقْذَارِ وَالأَدْنَاسِ ، وَيُوزَيِّنُهُ بِمَا أَمْكَنَهُ ، لِشَلَّا

موجبات حفظ القلب وإصلاحه

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤١ .

يَطَّلِعَ مَخْلُوقٌ فِيهِ عَلَى عَيْبٍ ، وَلاَ يَهْتُمُّ بِقَلْبِهِ الَّذِي هُـوَ مَوْضِعُ نَظر رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَيُطَهِّرَهُ وَيُزَيِّنَهُ وَيُطَيِّبَهُ ، كَيْ لاَ يَطَّلِعَ الرَّبُّ جَلَّ وعلا عَلَى دَنَس فِيهِ وَشَيْنِ وَآفَةٍ وَعَيْبٍ ، بَلْ يُهْمِلُهُ بِفَضَائِحَ وَأَقْذَارِ وَقَبَائِحَ ، لَوِ ٱطَّلَعَ الْخَلْقُ عَلَى وَاحِدٍ مِنْهَا ، لَهَجَرُوهُ وَتَبَرُّءُوا مِنْهُ وَظَرَدُوهُ. وَاللَّهُ المُسْتَعَانُ.

الأَصْلُ النَّالِثُ : أَنَّ الْقَلْبَ مَلِكٌ مطَاعٌ وَرَئِيسٌ مُتَّبَعٌ ، فَالْأَعْضَاءُ كُلُّهَا [٣٣/ب] تَبَعٌ له ، فَإِذَا صَلَحَ المتَّبُوعُ صَلَحَ التَّبَعُ / ، وَإِذَا ٱسْتَقَامَ المَلِكُ ٱسْتَقَامَتِ الرَّعِيَّةُ . يُبَيِّنُ ذٰلِكَ مَا رُويَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى أَنَّهُ قَالَ : « إِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً ، إذا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلاَ وَهِيَ الْقَلْبُ »(أَ وَإِذَا كَانَ صَلاَحُ الْكُلِّ في ذٰلِكَ ، وَجَبَ صَرْفُ الْعِنايَةِ إلَيْهِ .

الأصْلُ الرَّابِعُ: أَنَّ الْقَلْبَ خِزَانَةُ كُلِّ جَوْهَر لِلْعَبْدِ نَفِيس (١) ، وَكُلِّ مَعْنَى خَطِيرٍ ، أَوَّلُهَا الْعَقْلُ ، وَأَجَلَّهَا مَعْرِفَةُ اللَّهِ تَعَالَى الَّتِي هِي سَبَبُ سَعَادَةِ الدَّارَيْنِ ، ثُمَّ الْبَصَائِرُ الَّتِي بِهَا التَّقَدُّمُ وَالْوَجَاهَةُ عِنْـٰدَ اللَّهِ تَعَالَى ، ثُمَّ النِّيَّـةُ الْخَالِصَةُ فِي الطَّاعَاتِ ، الَّتِي بِهِا يَتَعَلَّقُ ثَوَابُ الْأَبِدِ ، ثُمَّ أَنْوَاعُ الْعُلُوم وَالحِكَمِ ، الَّتِي هِيَ شَـرَفُ الْعَبْدِ ، وَسَـائِرُ الأَخْـلَاقِ الشَّرِيفَةِ وَالْخِصَـالِ الحَمِيدَةِ الَّتِي بِهَا ( يَحْصُلُ )(٢) تَفَاضُلُ الرِّجَالِ ، عَلَى مَا فَصَّلْنَا وَشَرَحْنَا فِي كِتَابِ « أَسْرَارِ مُعَامَلَاتِ الدِّينِ » . وَحَقَّ لِمِثْلِ هٰذِهِ الخِزَانَةِ أَنْ تُحْفَظَ وَتُصَانَ عَن الأَدْنَاسِ وَالآفَاتِ ، وَتُحْرَسَ وَتُحْرَزَ مِنَ السُّرَّاقِ وَالقُطَّاعِ ، وَتُكْرَمَ وَتُجَلُّ بِضُرُوبِ الْكَرَامَاتِ ، لِئَلًّا يَلْحَقَ تِلْكَ الْجَوَاهِـرَ الْعَزيـزَةَ دَنَسٌ ، وَلَا يَطْفَرَ بِهَا وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ عَدُوًّ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤٢ .

لَيْسَتْ لِغَيْرِهِ مِنْ أَعْضَاءِ آبْنِ آدَمَ .

> أَحَدُهَا : أَنَّ الْعَدُوَّ قاصِدُ إِلَيْهِ ، مُقْسِلٌ عَلَيْهِ بِغُوائِلِهِ مُلاَزِمٌ لـهُ ؛ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ جَائِمٌ عَلَى قَلْبِ آبْنِ آدَمَ ، فَهُوَ مَنْزِلُ الإِلْهَامِ وَالْوَسْوَسَةِ ، يَقْرَعَانِهِ أبداً بالدُّعْوَتَيْنِ كلاهما ، المَلَكُ وَالشَّيْطَانُ .

> وَالنَّانِي : أَنَّ الشُّغْلَ لَهُ أَكْتُرُ ، فَإِنَّ الْهَوَى وَالْعَقْلَ كَلَاهُمَا فِيهِ ، فَهُ وَ مُعْتَرَكُ الْعَسْكَرَيْن : الْهَـوَى وَجُنُـودِهِ ، وَالْعَقْـل وَجُنُـودِهِ ، فَهُـوَ أَبَـداً بَيْنَ مُحَارَبَتهِمَا وَتَقَاتُلِهِما وَتَنَاقُضِهِمَا ، وَحَقَّ للثُّغْرِ أَنْ يُحْرَسَ وَيُحْصَنَ وَلا يُغْفَلَ

وَالثَّالِثُ : أَنَّ الْعَوَارِضَ لَهُ أَكْثَرُ ، فَإِنَّ الْخَوَاطِرَ لَهُ كَالسِّهَام ، لاَ تَزَالُ تَقَعُ فِيهِ ، وَكَالْمَطَر ، لاَ تَزَالُ تَمْطُرُ (١) عَلَيْهِ لَيْلاً وَنَهَاراً ، لاَ تَنْقَطِعُ وَلاَ أَنْتَ تَقْدِرُ عَلَى مَنْعِهَا فَتَمْتَنِعَ ، وَلَيْسَ بِمَنْزِلَةِ الْعَيْنِ الَّتِي بَيْنَ جَفْنين ، تُغَمَّضُ وَتَسْتَرِيحُ ، أَوْ تَكُونُ فِي مَوْضِعٍ خَالٍ ، أَوْ لَيْلٍ مُظْلِمٍ فَتُكْفَى رَوْيَتُهَا ، أَوْاللِّسَانِ الَّذِي هُــوَ وَرَاءِ الحجابين : الأسْنَانِ وَالشَّفَتَيْن ، وَأَنْتَ قَادِرٌ عَلَى مَنْعِهِ وَتَسْكِينِهِ ، بَلِ الْقَلْبُ غَرَضٌ لِلْخَوَاطِرِ ، لاَ تَقْدِرُ عَلَى مَنْعِهَا وَالتَّحَفُّظِ عَنْهَا بِحَالٍ ، وَلا هِي تَنْقَطِعُ عَنْكَ / بِوَقْتٍ ؛ ثُمَّ النَّفْسُ وَمُسَارِعَةٌ إلى [٣٤] آتِّبَاعِهَا ، وَالإمْتِنَاعُ عَنْ ذٰلِكَ في مَجْهُودِ الطَّاقَةِ أَمْرٌ شَدِيدٌ وَمِحْنَةٌ عَظِيمَةٌ .

وَالرَّابِعُ : أَنْ عِلاَجَهُ عليكَ عَسِيرٌ ، إِذْ هُوَ غَيْبٌ عَنْكَ ، فَلاَ تَكَادُ تَشْعُرُ حَتِّى تَدِبِّ فِيهِ آفَةً ، وَتَحْدُثُ لَهُ حَالَةً ، فَتَحْتَاجُ أَنْ تَبْحَثَ عَنْ ذٰلِكَ أَتَمَّ الْبَحْثِ بطُول ِ الْجَهْدِ وَدَقِيقِ النَّظَرِ وَكَثْرَةِ الرِّيَاضَةِ .

وَالْخَامِسُ : أَنَّ الْآفَاتِ إِلَيْهِ أَسْرَعُ ، فَهُوَ إِلَى الْإِنْقِلَابِ أَقَرَبُ ؛ فَلَقَدْ قِيلَ إِنَّ الْقَلْبَ أَسْرَعُ آنْقِلَاباً مِنَ الْقدر في غَلَيَانِهَا ؛ وَلِذٰلِكَ قِيلَ : [ البسيط ]:

## مَا سُمِّيَ الْفَلْبُ إِلَّا مِنْ تَفَلَّبِهِ وَالسَرَّأْيُ يَضْرِبُ بِالإِنْسَانِ أَطْوَاراً

ثُمَّ إِنْ زَلَّ الْقَلْبُ وَالْعِيَادُ بِاللَّهِ ، فَزَلَلُهُ عظِيمٌ ، وَوُقَّوعُهُ أَصْعَبُ وَأَفْظَعُ ؛ أَذْنَاهُ قَسْوَةٌ وَمَيْلٌ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ ، وَمُنْتَهَاهُ خَتْمٌ بِكُفْرٍ ، بِاللَّهِ تَعالَى . ﴿ أَبَى وَآسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [ البقرة : أَمَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَكِنَّهُ أَخْلَدُ إِلَى الْإِبَاءِ وَالْكُفْرُ بِظَاهِرِهِ ، أَمَا تَسْمَعُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ ، وَآتَبِعَ هَوَاهُ ﴾ [ الأعراف : قُولُهُ تَعالَى : ﴿ وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ ، وَآتَبِعَ هَوَاهُ ﴾ [ الأعراف : ١٧٦ ] فَكَانَ المَيْلُ وَآتَبَاعُ الْهَوَى بِقَلْبِهِ ، فَحَمَلَهُ عَلَى ذٰلِكَ الذَّنْبِ المَشْفُومِ بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قُولُهُ تعالَى : ﴿ وَتُقَلِّبُ أَفْتِدَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُوْمِنُوا بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قُولُهُ تعالَى : ﴿ وَتُقَلِّبُ أَفْتِدَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُوْمِنُوا بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قُولُهُ تعالَى : ﴿ وَتُقَلِّبُ أَفْتُلَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُوْمِنُوا بِنَفْسِهِ . أَمَا تَسْمَعُ قُولُهُ تعالَى : ﴿ وَتُقَلِّبُ أَفْتُلَتُهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُوْمِنُوا اللَّهُ تَعالَى : ﴿ وَتُقَلِّبُ أَفْتُكُونَ عَلَى الْخَوَاصُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ، وَبَكُوا اللَّهُ تَعالَى الخَوَاصُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ، وَبَكُوا المَعْنَى ، أَيُّهَا الرَّجُلُ ، خَافَ عِبَادُ اللَّهُ تَعَالَى في وَصْفِهِمْ : ﴿ يَخَافُونَ يَوْما عَلَيْهُ وَمُولُونَ يَوْما عَنَايَتُهُم إِلَيْهَا ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى في وَصْفِهِمْ : ﴿ يَخَافُونَ يَوْما عَلَيْ فَلُولِهِ وَالْمُؤْلُونَ يَوْما عَنَايَعُهُ وَلَا اللَّهُ تَعَالَى في وَصْفِهِمْ : ﴿ يَخَافُونَ يَوْما عَلَى الْفَولُ وَالْمَلُهُ وَلَا اللَّهُ الْفَرَا لِلْمَالُولُ وَالْمُسِهِمْ الْفَولُ وَلَا اللَّهُ تَعَالَى في وَصْفِهُمْ : ﴿ فَيَعَالَى الْمُعْمَلُونَ يَوْما عَلَيْ الْفَولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ عَلَى الْفَرَاتُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلُونَ يَوْمُ الْمَالِمُ اللَّهُ مَا لَمْ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُول

جَعَلَنَا اللَّهُ وَإِيَّاكُم مِنَ المُعْتَبِرِينَ بِالْعِبَرِ ، المُهْتَمِّينَ بِمَوَاضِعِ الْخَطَرِ ، المَوَقَقِينَ لإصْلاحها بِحُسْنِ النَّظَرِ ، إِنَّهُ أَرَحَمُ الرَّاحِمِينَ .

فَإِنْ قِيلَ : إِنَّ أَمْرَ هٰذَا الْقَلْبِ لَمُهِمٌّ جِدًّاً ، فَأَخْبِرْنَا عَنِ المَعَانِي الَّتِي تُصْلِحُهُ ، وَعَنِ الآفاتِ الَّتِي تَعْتَرِضُهُ فَتُفْسِدُهُ ، عَسَى أَن نُوَفَّقُ لِلإِجْتِهَادِ في الْعَمَلِ بِذٰلِكَ .

فَيُقَـالُ لَهُ : آعْلَمْ أَنَّ تَفْصِيلَ هٰذِهِ المَعَـانِي طَـوِيـلٌ لَا يَحْتَمِلُهُ هٰـذَا الْكِتَابُ ، وَإِنَّمَا عُلَمَاءُ الآخِرَةِ عُنُوا بِاسْتِخْرَاجِ ذٰلِكَ وَتَصْنِيفِهِ في هٰذِهِ النُّكْتَةِ لَا غَيْـرُ ، وَقَدْ ذَكَرُوا فِيمَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنْ ذٰلِكَ نَحْو تِسْعِينَ خَصْلَةً مَحْمُودَةً ،

وَفِي أَضْدَادِهَا الْمَدْمُومَةِ ، ثُمَّ مِنَ الْمَسَاعِي الأَفْعَالِ الْوَاجِبَةِ وَالْمَحْظُورَةِ نَحْوَ فَلِكَ فِي سَائِرِ تَفَاصِيلِهَا ؛ وَلَعَمْرِي إِنَّ مَنْ أَهَمَّهُ أَمْرُ دِينِهِ ، وَآنْتَبَهَ مِنْ رَفْدَةِ الْغَافِلِينَ وَنَظَرَ لِنَفْسِهِ ، فَلَا يَكُونُ تَحْصِيلُ جَمِيعِ ذَلِكَ وَالْعَمَلُ بِهِ عَلَيهِ كَثِيراً الْغَافِلِينَ وَنَظَرَ لِنَفْسِهِ ، فَلَا يَكُونُ تَحْصِيلُ جَمِيعِ ذَلِكَ وَالْعَمَلُ بِهِ عَلَيهِ كَثِيراً إِذَا وَقَدْ ذَكَرْنَا / نُبْذَةً مِنْهَا فِي شَرْحِ عَجَائِبِ الْقَلْبِ مِنْ [17/ب] كِتابِ « إحْيَاءِ عُلُومِ اللّهِينِ » وَأَتَيْنَا عَلَى شَرْحِ جَمِيعِهَا بِتَفَاصِيلِهَا وَكَيْفِيةِ كِتابِ « أَسْرَادِ مُعَامَلاتِ الدِّينِ » . وَهُو كِتابٌ مُسْتَقِلٌ بِنَفْسِهِ ، عَلَي عَلَى شَرْحِ جَمِيعِهَا بِتَفَاصِيلِهَا وَكَيْفِيةِ عَلَي عَلَى شَرْحٍ جَمِيعِهَا بِتَفَاصِيلِهَا وَكَيْفِيةِ عِلْاجِهَا فِي كِتَابِ « أَسْرَادِ مُعَامَلاتِ الدِّينِ » . وَهُو كِتابٌ مُسْتَقِلٌ بِنَفْسِهِ ، عَلَي عَلَي شَرْحٍ عَمِيعِهَا بِتَفَاصِيلِهَا وَكَيْفِيةِ عِلْاجِهَا فِي كِتَابٍ « أَسْرَادٍ مُعَامَلاتِ الدِّينِ » . وَهُو كِتابٌ مُسْتَقِلٌ بِنَفْسِهِ ، عَظِيمُ الْفَائِدَةِ وَلَا يَنْتَفِعُ بِهِ إِلاَّ فُحُولُ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ، وَمُو كِتابٌ مُسْتَقِلٌ بِنَفْعِ بِهِ إِلَّا فُحُولُ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ، وَمُو كُمَا مُلَاتِ فِي الْعِلْمِ ، وَمُو كِتَابٌ مُسْتَقِلٌ بِنَقِعُ بِهِ إِلَّا فُحُولُ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ، وَالْمَنْتِهِي ) (١٠ وَالْمَنْتَهِي ) (١٠ وَالْقَويُ وَيُ الْقَرِي الْعَلْمَاءِ الْمُؤْتِي وَلَا مَائِلُونَ الْعَلَى الْعِلْمِ الْعَلَى الْعَلْمَاءِ الْمُسْتِقِلُ الْعَلَى الْعَلْمِ الْعَلَى الْفِيلِ الْعَلَى الْعَلْمِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمَاءِ الْمُؤْتِيقِلُ الْعَلَى الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمِ الْعَلَى الْعِلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعِلْمُ اللَّهُ الْعَلَى الْع

آفات القلوب وعـلاجها

فَنَظُرْنَا فِي الْأَصُولِ الَّتِي لَا بُدَّ مِنْ ذِكْرِهَا فِي عِلَاجِ الْقَلْبِ ، وَالحَاجَةُ إِلَيْهَا مَاسَّةٌ ، وَلَا غُنْيَةَ عَنْهَا أَلْبَتَةَ فِي شَأْنِ الْعِبَادَةِ ، فَوَجَدْنَاهَا أَرْبَعَةَ أُمُودٍ هِيَ مَدَاحِضُ الْعَابِدِينَ وَآفاتُ المُجْتَهِدِينَ ؛ وَهِيَ فِتَنُ الْقُلُوبِ وَبَلِيَّاتُ النَّهُوسِ ، تَعُوقُ وَتَشِينُ ، وَتُفْسِدُ وَتُتْلِفُ ، وَأَرْبَعَةٌ فِي مُقَابَلَتِهَا فِيها قِوَامُ الْعُبَادَةِ ، وإصلاحُ الْقُلُوبِ .

فَالآفَاتُ الْأَرْبَعُ: الْأَمَلُ وَالإَسْتِعْجَالُ وَالْحَسَدُ وَالْكِبْسُ ؛ وَالْمَنَاقِبُ الْأَرْبَعُ: قِصَرُ الْأَمَلِ وَالتَّاَنِّي فِي الْأُمُورِ وَالنَّصِيحَةُ لِلْخَلْقِ وَالتَّوَاضُعُ وَالخُشُوعُ ، فَهٰذِهِ هِيَ الْأَصُولُ في صَلاح ِ الْقُلُوبِ وَفَسَادِهَا ، وَالنَّكْتَةُ الَّتِي عَلَيْهَا الْمَذَالُ ، فَلْتَبْذُلِ الْمَجْهُودَ في التَّحَرُّزِ مِنْ هٰذِهِ الآفَاتِ وَالتَّحْصِيلِ عَلَيْهَا الْمَذَالُ ، فَلْتَبْذُلِ الْمَجْهُودَ في التَّحَرُّزِ مِنْ هٰذِهِ الآفَاتِ وَالتَّحْصِيلِ لِهٰذِهِ المَناقِبِ ، تُكْفَ المُؤَن ، وَتَظْفَرْ بِالْمَقْصُودِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى ، وَسَاخْبِرُكَ عَنْ هٰذِهِ الآفاتِ بِكَلِمَاتِ وَجِيزَةٍ مَقْنِعَةٍ .

١ - أَمَّا طُولُ الْأَمَلِ ، فَإِنَّهُ الْعَائِقُ عَنْ كُلِّ خَيْرٍ وَطَاعَةٍ ، الْجَالِبُ لِكُلِّ شَرَّ وَفِتْنَةٍ ، وَإِنَّهُ الدَّاءُ الْعُضَالُ الَّذِي يُوقِعُ الْخَلْقَ فِي أَنْوَاعِ الْبَلِيَّاتِ .

الآفة الأولى : طول الأمل

عواقب طول الأمل

وَاعْلَمْ أَنَّكَ إِذَا طَالَ أَمَلُكَ هَاجَ لَكَ مِنْهُ أَرْبَعَةُ أَشْيَاءَ:

أَحَدُها: تَرْكُ الطّاعَةِ وَالْكَسَلُ فِيها، تَقُولُ: سَوْفَ أَفْعَلُ وَالأَيَّامُ بَيْنَ يَدَيَّ، وَلاَ يَفُوتُنِي ذَلِكَ، وَلَقَدْ صَدَقَ دَاوُدُ الطّائِيُّ رَحِمَهُ اللّهُ حَيْثُ قَالَ: يَدَيَّ، وَلاَ يَفُوتُنِي ذَلِكَ، وَلَقَدْ صَدَقَ دَاوُدُ الطّائِيُّ رَحِمَهُ اللّهُ حَيْثُ قَالَ: « مَنْ خَافَ الْوَعِيدَ قَرُبَ عَلَيْهِ الْبَعِيدُ، وَمَنْ طَالَ أَمَلُهُ سَاءَ عَمَلُهُ »(أ). وَقَالَ يَحْيَى بْنُ مُعَاذٍ الرَّازِي، رَحِمَهُ اللّهُ: « الأَمَلُ قَاطِعٌ مِنْ كُلِّ خَيْرٍ، وَالطَّمَعُ مانِعٌ مِنْ كُلِّ حَيْرٍ، وَالصَّبْرُ صَابِرُ إلى كُلِّ ظَفْرٍ، وَالنَّفْسُ دَاعِيمةٌ إلى كُلِّ مَانِعٌ مِنْ كُلِّ حَقِّ ، وَالصَّبْرُ صَابِرُ إلى كُلِّ ظَفْرٍ، وَالنَّفْسُ دَاعِيمةٌ إلى كُلِّ شَرِّ».

وَالنَّانِي: تَرْكُ التَّوْبَةِ وَتَسْوِيفُها، تَقُولُ: سَوْفَ أَتُوبُ، وَفِي الْأَيَّامِ السَّغَةُ وَأَنَا شَابٌ، وَسِنِّي قَلِيلٌ، وَالتَّوْبَةُ بَيْنَ يَلَيَّ ، وَأَنَا قَادِرٌ عَلَيها مَتَى رَمْتُها، وَرُبَّمَا اغْتَالَهُ الْحِمامُ عَلَى الإصْرَارِ، وَاخْتَطَفَهُ/ الأَجَلُ قَبْلَ إِصْلَاحِ الْعَمَلِ.

وَالنَّالِثُ : الْحِرْصُ عَلَى الْجَمْعِ وَالْاِشْتِغَالِ بِالدُّنْيَا عَنِ الآخِرَةِ ، وَيَقُولُ : أَخَافُ الفقرَ في الكِبرِ ، وَرُبَما أَضَعَفُ عَنْ الْاكتِسَابِ ، وَلا بَدَّ لِي مِنْ شَيْءٍ فاضِلِ أَدَّخِرُهُ لِمَرَضِ أَوْ هَرَمِ أَوْ فَقْرِ ، فَهٰذَا أَو نَحْوُهُ يُحَرِّكُ إِلَى مِنْ شَيْءٍ فاضِلِ أَدَّخِرُهُ لِمَرَضِ عَلَيْهَا وَالإهْتِمَامِ بِالرِّزْقِ ، تَقُولُ أَيْشُ آكُلُ وَأَيْشُ الرَّغْبَةِ في الدُّنْيَا وَالْحِرْصِ عَلَيْهَا وَالإهْتِمَامِ بِالرِّزْقِ ، تَقُولُ أَيْشُ آكُلُ وَأَيْشُ أَشْرَبُ وَأَيْشُ اللَّهُمْ وَمَا لِي شَيْءٌ ، وَلَعَلَّ الْعُمْرَ أَشْرَبُ وَأَيْشُ أَلْبَسُ ، وَهٰذَا الشَّيَّاءُ وَهٰذَا الصَّيْفُ وَمَا لِي شَيْءٌ ، وَلَعَلَّ الْعُمْرَ النَّهُمْ فَوتٍ وَغُنْيَةٍ عَنِ يَطُولُ فَأَحْتَاجَ ، وَالْحَاجَةُ مَعَ الشَّيْبِ شَدِيدَةٌ ، وَلاَ بُدَّ مِنْ قُوتٍ وَغُنْيَةٍ عَنِ النَّالِي فَلْ بَكَ وَالْخَمْعِ لَهَا ، وَالْجَمْعِ لَهَا النَّالِي وَالرَّغْبَةِ فِيها ، وَالْجَمْعِ لَهَا النَّالِ وَالرَّغْبَةِ فِيها ، وَالْجَمْعِ لَهَا وَالمَنْعِ مَا عَنْدَكَ مِنْها . وَأَقَلُ مَا فِي الْبَابِ تُشْغِلُ قَلْبَكَ وَتُضِيعَ عَلَيْكَ وَتُضِيعَ عَلَيْكَ وَقُتَكَ وَالْمَعْمِ عَلَيْكَ وَتُضِيعَ عَلَيْكَ وَتُعْتِكَ وَالْمَالُ وَالْمَعْمِ لَهُ اللّهُ مِلْ الْبَابِ تُشْغِلُ قَلْبَكَ وَتُضِيعَ عَلَيْكَ وَقُتَكَ وَالْمَعْمِ عَلَيْكَ وَتُضِيعَ عَلَيْكَ وَقُتِكَ وَالْمَعْمِ عَلَيْكَ وَتُعْتِعَ عَلَيْكَ وَتُعْتِكَ وَلَاكُونُ وَتُعْتِلَ وَالمَعْمَ عَلَيْكَ وَتُوسِعَ عَلَيْكَ وَقُتَكَ

<sup>(</sup>أ) رواه أبو نعيم في الحلية (٣٥٧/٧) بلفظ : « من خاف الوعيد قصر عليه البعيد ومن طال أمله ضعف عمله ».

وَتُكْثِرَ هَمَّكَ وَغَمَّكَ بِلاَ فَائِدَةٍ وَلاَ طَائِلٍ ، عَلَى مَا رُوِيَ عَنْ أَبِي ذَرِّ رحمهُ اللَّهُ أَنَّهُ قَالَ : « قَتَلَنِي هَمُّ يَوْمٍ لَمْ أُدْرِكُهُ ، قِيلَ وَكَيْفَ ذُلِكَ يَا أَبَا ذَرِّ ؟ قالَ : إِن أَمَلِي جَاوَزَ أَجَلِي ».

وَالرَّابِعُ: الْقَسْوَةُ فِي الْقَلْبِ وَالنَّسْيَانُ لِللَّخِرَةِ ، لَأَنَّكَ إِذَا أَمَّلْتَ الْعَيْشَ الطويلَ ، لاَ تَذْكُو المَوْتَ وَالْفَبْرَ ، كما قالَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طالِب رضي اللَّهُ عنه : « أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ آثْنَانِ : طُولُ الأَمْلِ ، وَآتَباعُ الْهَوَى أَلَا اللَّهُ عنه : « أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ آثْنَانِ : طُولُ الأَمْلِ ، وَآتَباعُ الْهَوَى اللَّهُ وَإِنَّ طُولَ الأَمْلِ يُسْمِي الآخِرَةَ ، وَآتَباعُ الْهَوَى يَصُدُّ عَنِ الْحَقِّ » (أَ) فَإِذَنْ يَصِيرُ فِكُولُ وَمُعْظُمُ قلبك فِي حَدِيثِ الدُّنْيَا وَأَسْبَابِ الْعَيْشِ فِي صُحْبَةِ الْخَلْقِ وَنَحْوِها ، فيقْسُو الْقَلْبُ مِنْ ذٰلِكَ ؛ وَإِنَّما رِقَّةُ الْقَلْبِ وَصَفْوتَهُ بِذِكْرِ المَوْتِ وَالْقَبْرِ ، وَالثَّوَابِ وَالْعِقَابِ وَأَحْوَالِ الآخِرَةِ ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ شَيءٌ مِنْ الْمَوْتِ وَالْقَبْرِ ، وَالثَّوَابِ وَالْعِقَابِ وَأَحْوَالِ الآخِرَةِ ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ شَيءٌ مِنْ الْمَوْتِ وَالْقَبْرِ ، وَالثَّوَابِ وَالْعِقَابِ وَأَحْوَالِ الآخِرَةِ ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ شَيءٌ مِنْ فَلِكَ وَلَكُ فَمِنْ أَيْنَ يَكُونُ لِقَلْبِكَ رَقَةٌ وَصَفْوَةٌ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْمُولُونِ وَالْقَبْلِ وَلَيْ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْمُ الْمَالَ عَلَيْهِمُ الْمُنْوَابِ وَلَوْلَ اللَّهُ الْمَالِ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَلَيْ آفِهُ أَعْطَمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَقَيَّ آفِةٍ أَعْظُمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَأَيُّ آفِةٍ أَعْظُمُ مِنْ هٰذِهِ ؟ وَكُلُّ هٰذَا بِسَبْبِ طُولِ الْأَمَلِ . الْعَلْمُ اللَّهُ عَلَيْ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمَلْ مَلْ الْمَالُ اللَّهُ الْقَلْمُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْقَلْمُ اللَّهُ الْمُولِ الْأَمَلِ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمُولِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمُولِ الْمَالُ الْمَالِ الْمَالُ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمَالِ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالُ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمُولِ الْمَالِلَهُ الْمَالِ الْمَالِ

وَأَمَّا إِنْ قَصَّرْتَ مِنْ أَمَلِكَ وَقَرَّبْتَ مِنْ نَفْسِكَ مَوْتَكَ ، وَتَذَكَّرْتَ حَالَ أَقْرَانِكَ وَإِخْوَانِكَ ، اللَّذِينَ غَافَصَهُمُ (ب) المَوْتُ في وَقْتِ لَمْ يَحْتَسِبُوهُ (١) ،

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤٣ .

<sup>(</sup>ب) غافصهم : أي فاجأهم .

وَلَعَلَّ حَالَتَكَ مِثْلُ حَالِهِمْ ، فَاحْذَرِي يَا نَفْسِي الْغُرُورَ ، وَآذْكُرِي مَا قَالَ [٣٥/ب] عَوْنُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ : « كَمْ مِنْ مُسْتَقْبِل يَوْماً لَمْ يَسْتَكْمِلُهُ ، ومُنْتَظِرٍ غَداً لَمْ يُدْرِكُهُ ، لَوْ رَأَيْتِم الأَجَل وَمَسِيرَهُ (١) لأَبْغَضْتُمُ الأَمَلَ وَغُرُورَهُ » أَمَا سَمِعْتَ قَوْلَ يُدْرِكُهُ ، لَوْ رَأَيْتِم الأَجَل وَمَسِيرَهُ (١) لأَبْغَضْتُمُ الأَمَل وَغُرُورَهُ » أَمَا سَمِعْتَ قَوْلَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلامُ : « آلدُّنْيَا ثَلاَثَةُ أَيَّامٍ : أَمْسِ قد مَضَى مَا بِيَدِكَ مِنْهُ شَيْءٌ ، وَغَداً لاَ تَدْرِي أَتَدْرِي أَتَدْرِكُهُ أَمْ لاَ ، وَيَوْمُ أَنْتَ فِيهِ فَاغْتَنِمْهُ ».

ثُمَّ قُوْلَ أَبِي ذَرِّ : « الدُّنيَا ثَلاثُ سَاعَاتٍ : سَاعَةً مَضَتْ ، وَسَاعَةً أَنْتَ فِيهَا ، وَسَاعَةً لاَ تَدْرِي أَتُدْرِكُهَا أَمْ لا » ؛ فَلَسْتَ تَمْلِكُ بِالْحَقِيقَةِ إِلاَّ سَاعَةً وَاحِدةً ، إِذِ المَوْتُ مِنْ سَاعَةٍ إِلَى سَاعَةٍ ممكن . ثُمَّ قَوْلَ شَيْخِنَا (أ) رَحِمَهُ اللَّهُ: «آلدُّنيَا ثَلَاثَةُ أَنْفَاس : نَفَسُ مَضَى عَبِلْتَ فِيهِ مَا عَمِلْتَ، وَنَفَسٌ أَنْتَ فِيهِ ، وَنَفَسٌ لا تَدْرِي أَتَدْرِكُةً أَمْ لا » ؛ إِذْ كَمْ مِنْ مُتَنفِّس نَفَساً قَفَاجَأَهُ المَوتُ قَبْل النَّفَس الآخَرِ ؟ فَلَسْتَ تَمْلِكُ إِلاَّ نَفَساً وَاحِداً لاَ يُوماً وَلاَ سَاعَةً ، فَلَعلَكَ في قَبْل النَّفَس الْوَاحِدِ إلى الطَّاعَةِ قَبْل أَنْ يَفُوتَ وَإِلَى التَّوْبَةِ ، فَلَعلَكَ لا تبقِينَ النَّفَسِ النَّانِي تَمُوتُ ، وَلاَ تَهْتَمِي يا نفس بِالسرِّزْقِ ، فَلَعلَك لا تبقِينَ لِيَوْمٍ وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدةٍ أَوْ نَفْسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّيِ يَّ لِيُوم وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدةٍ أَوْ نَفْسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّي يَّ لِيُوم وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدةٍ أَوْ نَفْسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَي يَكُونُ وَقُتُكَ ضَائِعاً وَالْهَمُّ فَطَلاً ، وَمَا عَسَى أَنْ يَهْتَمَ الإِنْسَانُ لِيَوْمٍ وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدةٍ أَوْ نَفْسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّي يَوْمُ وَاحِدٍ أَوْ سَاعَةٍ وَاحِدةٍ أَوْ نَفْسٍ وَاحِدٍ ؟ أَمَا تَذْكُرِينَ مَا قَالَ النَّي يَعْمَ وَلَا لُقُمَةً فَظَنْتُ لَي الْعَرِينَ هُمْ مَا وَاللَهُ مَا وَضَعْتُ قَدَماً فَطَنْتُ أَنِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لاتٍ وَمَا أَنْ أَنْ أَنْ مَا تُوعَدُونَ لاتٍ وَمَا أَنْ الْمَاعِةُ وَمَا يَعْمَ مُعْجِزِينَ » (بَ ) . وَالَّذِي نَفْسِي بِيَذِهِ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لاتٍ وَمَا وَمَا الْكُولُ وَمَا الْمُنْ مُعْجِزِينَ » (ب ) . وَالَّذِي الْمَوْتُ ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لاتٍ وَمَا وَالْمَا مُوسَلًا وَالْمَا مُوسَاعِهُ وَلَا لَقُولُ لَكُونَ الْمَالُ الْمُلْ مُعْجِزِينَ » (بَا لَوْ الْمَالُ الْمَالُ الْمُونَ الْمَالُ الْمَالُ الْمُلْ مُنْ الْمُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالِ الْمَالَ الْمَالَعُ الْمُولَالُ الْمَالَ الْمَالَ الْمَا

فضل قصر الأمل

فَإِذَا أَنْتَ أَيُّهَا الرَّجُلُ تَذَكَّرْتَ هَذِهِ الأَذْكَارَ ، وَوَاظَبْتَ عَلَى ذَٰلِكَ بِالْإِعَادَةِ وَالتَّكْرَارِ ، قَصُرَ أَمَلُكَ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى ، فَحِينَئِذٍ تَرَى نَفْسَكَ تُبَادِرُ إِلَى الطَّاعَاتِ وَتُعَجِّلُ تَوْبَتَكَ ، وَتَسْقُطُ عَنْكَ مَعْصِيتُكَ ، وَتَزْهَدُ فِي الدُّنْيَا وَطَلَبَهَا ، فَيَخِفُ حِسَابُكَ وَتَبِعَتُكَ وَيَقَعُ قَلْبُكَ فِي تَذَكُّرِ الآخِرةِ وَأَهْوَالِهَا ، وَمَا هُو إِلَّا مِنْ نَفْسِ إِلَى نَفْسِ تَصِيرُ إِلَيْهَا وَتُعَايِنُهَا وَاحِداً فَوَاحِداً ، فَتَزُولُ وَمَا هُو إِلَّا مِنْ نَفْسِ إِلَى نَفْسِ تَصِيرُ إِلَيْهَا وَتُعَايِنُهَا وَاحِداً فَوَاحِداً ، فَتَزُولُ عَنْكَ الْقَسُوةُ وَتَبْدُو لَكَ الصَّفُوةُ وَالرَّقَةُ وَتَسْتَشْعِرُ عِنْدَ ذٰلِكَ الحَوْفَ مِنَ اللّهِ عَنْكَ الْقَسْوةُ وَتَبْدُو لَكَ الصَّفُوةُ وَالرَّقَةُ وَتَسْتَشْعِرُ عِنْدَ ذٰلِكَ الحَوْفَ مِنَ اللّهِ تَعَالَى وَالْخَشْيَةَ ، فَيَسْتَقِيمُ لَكَ أَمْرُ عِبَادَتِكَ ، وَيَقْوَى الرَّجَاءُ فِي أَنْ تَسْعِدَ فِي عَالَى وَالْخَشْيَةَ ، فَيَسْتَقِيمُ لَكَ أَمْرُ عِبَادَتِكَ ، وَيَقْوَى الرَّجَاءُ فِي أَنْ تَسْعِدَ فِي عَلَى إِلَيْهَا وَلَكِنَا اللّهِ تَعَالَى بِسَبِ عَالِي وَاللّهُ تَعَالَى بِسَبِ الْمُرَادِ فِي آخِرتك ، وَكُلُّ ذٰلِكَ بَعْدَ فَضْلِ اللّهِ تَعَالَى بِسَبِ هَلَهُ الْخَصْلَةِ الّتِي هِي قِصَرُ الأَمْلِ .

[1/41]

وَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ زُرَارَةَ بْنَ أَبِي أَوْفَى رَحِمَهُ اللَّهُ ، قِيلَ لَهُ في النَّوْمِ بَعْدَ مَوْتِهِ : أَيُّ الأَعْمَالِ أَبْلَغُ فِيمَا عِنْدَكُمْ ؟ قَالَ الرِّضَا وَقِصَرُ الأَمَلِ .

فَٱنْظُرْ لِنَفْسِكَ أَيُّهَا الأَخُ ، وَٱبْذُلِ المَجْهُودَ فِي هٰذَا الْأَصْلِ الْكَبِيرِ فَإِنَّهُ اللَّمْ وَالْأَعْظَمُ فِي صَلَاحِ الْقَلْبِ وَالنَّفْسِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ وَرَحْمَتِهِ .

الآفة الثانية : الحسد ٢ ـ وَأَمًّا الْحَسَدُ فَإِنَّهُ الْمُفْسِدُ لِلطَّاعَاتِ الْبَاعِثُ عَلَى الخطِيئَاتِ ، وَإِنَّهُ السَّاءُ اللَّهِ يُبْتَلَى بِهِ الْكَثِيرُ مِنَ الْقُرَّاءِ وَالْعُلَمَاءِ ، فَضَلاً عَنِ الْعَامَّةِ وَالْجُهَّالِ ، خَتَّى أَهْلَكَهُمْ وَأُوْرَدَهُمْ النَّارَ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ : وَالْجُهَّالِ ، خَتَّى أَهْلَكَهُمْ وَأُوْرَدَهُمْ النَّارَ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ : « سِتَّةُ يَدْخُلُونَ النَّارَ بِسِتَّةٍ : الْعَرَبُ بِالْعَصَبِيَّةِ ، وَالْأَمَرَاءُ بِالجَوْدِ ، وَالتَّجَّارُ بِالْخِيَانَةِ ، وَأَهْلُ الرَّسَاتِيقِ (٣) بِالْجَهْلِ ، وَالدَّهَاقِينُ (١) بِالْحِهْلِ ، وَالتَّجَارُ بِالْخِيَانَةِ ، وَأَهْلُ الرَّسَاتِيقِ (٣) بِالْجَهْلِ ،

<sup>(</sup>أ) الدهاقين : جمع دهقان ، بكسر الدال ، وهو رئيس القرية.

<sup>(</sup>س) أهل الرساتيق: أي أصحاب القرى.

وَالْعُلَمَاءُ بِالْحَكِ بِهِ أَنْ . وَإِنَّ بَلِيَّةً بَلَغَ شُؤْمُهَا أَنْ أَوْرَدَتِ الْعُلَمَاءَ النَّارَ لَحَقِيقٌ أَنْ يُحْذَرَ مِنْهَا .

انب وَآعْلُمْ أَنَّ الْحَسَدَ يُهَيِّجُ خَمْسَةَ أَشْيَاءَ:

أَحَدُهَا: إِفْسَادُ الطاعاتِ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: « آنْحَسَدُ يَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ » (ب) .

وَالنَّانِي : فِعْلُ المَعَاصِي وَالشُّرُورِ عَلَى مَا قَالَ وَهْبُ بِنْ مَنْبُه رَحِمَهُ اللَّهُ تعالَى : لِلْحَاسِدِ ثَلَاثُ عَلَامًاتٍ : يَتَمَلَّقُ إِذَا شَهِدَ ، وَيَغْتَابُ إِذَا غَابَ ، وَيَشْمَتُ بِالْمُصِيبَةِ . قُلْتُ : وَحَسْبُكَ إِن اللَّهَ أَمَرَ بِالإِسْتَعَاذَةِ مِنْ شَرِّ وَيَشْمَتُ إِلاَ مُصِيبَةِ . قُلْتُ : وَحَسْبُكَ إِن اللَّهَ أَمَرَ بِالإِسْتَعَاذَةِ مِنْ شَرِّ اللَّهَ مَر بِالإِسْتِعَاذَةِ مِنْ شَرِّ وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [ الفلق : ٥]. كَمَا أَمَرَ بِالإِسْتِعَاذَةِ مِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ الرجيم وَالسَّاحِرِ ، فَانْظُرْ كَمْ لَهُ مِنَ الشَّرِ وَالْفِتْنَةِ بِالإِسْتِعَاذَةِ مِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ وَالسَّاحِرِ ، حَتَّى أَنْ لاَ مُسْتَعَانَ عَلَيْهِ وَلاَ مُسْتَعَاذَ إِلاَ عَلَيْهِ وَلاَ مُسْتَعَاذَ إِلاَ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ .

وَالثَّالِثُ : التَّعَبُ وَالْهَمُّ مِنْ غَيْرِ فَائِدَةٍ ، بَلْ مَعَ كلّ وِزْرٌ وَمَعْصِيَةٌ ، كما قَالَ آبْنُ السَّمَّاكِ : لَمْ أَرَ ظَالِماً أَشْبَهَ بِالْمَظْلُومِ مِنَ الحَاسِدِ ، نَفْسٌ ذَائِمٌ عَلَى وَعَقْلُ هَائِمٌ وَعَمُّ لَازِمٌ .

وَالرَّابِعُ : عَمَى الْقَلْبِ حَتَّى لا يَكَادُ يَفْهَمُ حُكْماً مِنْ أَحْكَامِ اللَّهِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٤.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٤٦ .

<sup>(</sup>جـ) ذائم: أي حقير ، ذأمه يذؤمه إذا عابه وحقره وذمه .

تعالى ، فَلَقَدْ قَالَ سُفْيَانُ : عَلَيْكَ بِطُولِ الصَّمْتِ تَمْلِكِ الْوَرَعَ ، وَلَا تَكُنْ حَرِيصاً عَلَى الدُّنْيَا تَكُنْ حَافِظاً ، وَلاَتَكُنْ طَعَّاناً تَنْجُ مِنْ أَلسِنَة النَّاس ، وَلاَ تَكُنْ حَاسِداً تَكُنْ سَرِيعَ الْفَهْمِ .

وَالْخَامِسُ : الْحِرْمَانُ وَالْخِذْلَانُ ، فَلا / يَكَادُ يَظْفَرُ بِمُرَادٍ وَيُنْصَرُ عَلَى [٣٦-ب] عَدُوّ ، كَمَا قَالَ حَاتِمُ الأَصَمِّ : الطعّانِ غَيْرُ ذِي دِين ، وَالْعَائِبُ غَيْرُ عَابِدٍ ، وَالنَّمَّامُ غَيْرُ مَأْمُونِ وَالْحَسُودُ غَيْرُ مَنْصُورِ .

> قُلْتُ : الْحَسُودُ كَيْفَ يَظْفَرُ بِمُرَادِهِ ، وَمُرَادُهُ زَوَالُ نِعَمِ اللَّهِ عَنْ عِبَادِهِ المُسْلِمِينَ ، وَكَيْفَ يُنْصَرُ عَلَى أَعْدَاثِهِ وَهُمْ عِبَادُ اللَّهِ المُؤْمِنُونَ .

> وَلَقَدْ أَحْسَنَ أَبُو يَعْقُوبَ فِيمَا قَالَ: «اللَّهُمَّ صَبِّرْنَا عَلَى تَمَامِ النَّعَم عَلَى عَمَادِكَ وَحَسِّنْ أَحْوَالَهُمْ ».

> وَإِنَّهُ دَاءٌ يُفْسِدُ عَلَيْكَ الطَّاعَةِ، وَيُكْثِرُ شَرَّكَ وَمَعْصِيَتَكَ، وَيَمْنَعُكَ رَاحَةَ النَّفْسِ وَفَهُمَ الْقَلْب، وَالنَّصْرَةَ عَلَى الْأَعْدَاءِ وَالظَّفْرَ بِالْمَطْلُوب، فَأَيُّ دَاءٍ يَكُونُ أَدْوَأُ مِنْهُ، فَعَلَيْكَ بِمُعَالَجَةِ نَفْسِكَ مِنْ ذٰلِكَ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقَ.

٣ ـ وَأَمَّا الإسْتِعْجَالُ() وَالنَّزَقُ مَعَ سوء الخلق ، فَإِنَّهُ الْخَصْلَةُ الْمُفَوِّنَةُ لِلْمَقَاصِدِ ، المُوقِعَةُ في المَعَاصِي ، وَإِنَّ مِنْهَا تَبْدُو آفاتٌ أَرْبَعُ :

الآفة الثالثة: الاستعجال

<sup>(</sup>أ) من الملاحظ ان نرتيب هذه الأفة بين الأفات الأربعة جاء قبل الحسد ، ولكن الغزائي عندما ذكر تفاصيلها هنا وضعها بعد الحسد.

كذلك فإن التقسيم الاول للأفات الأربعة يشير إلى أن الاستعجال آفة، وهنا يجعلها خصلة تتفرّع عنها آفات أربع . وهـذا يعني ان الغزالي لا يـراعي أحيانـــا الترتيب والتقسيم المتسلسل ولا يحافظ على معنى واحد للمصطلح الذي يستعمله.

إِحْدَاهَا: أَنْ يَقْصِدَ الْعَابِدُ مَنْزِلَةً فِي الْخَيْرِ وَالْإِسْتِقَامَةِ وَيَجْتَهَدْ، فَرُبَّمَا يَسْتَعْجِلُ فِي نَيْلِهَا، وَلَيْسَ ذَلِكَ بِوَقْتِهَا، فَإِمَّا أَنْ يَغْلُو فِي الْجُهْدِ وَإِتْعَابِ النَّفْسِ الْإَجْتَهَادُ فَيْحُرِهُ بَلْكَ المَنْزِلَةِ ، وَإِمَّا أَنْ يَعْلُو فِي الْجُهْدِ وَإِتْعَابِ النَّفْسِ فَيَتْسَطِع عَنْ نَلْكَ المَنْزِلَةِ فَهُو بَيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ، وَكِلَاهُمَا نَتِيجَةُ فَيَتْسَطع عَنْ نَلْكَ المَنْزِلَةِ فَهُو بَيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ، وَكِلَاهُمَا نَتِيجَةُ اللَّهُ عَلَى المَنْ إِلَيْ المَنْزِلَةِ فَهُو بَيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ، وَكِلَاهُمَا نَتِيجَةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى المَنْزِلَةِ فَهُو بَيْنَ إِفْرَاطٍ وَتَفْرِيطٍ، وَكِلَاهُمَا نَتِيجَةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى المَنْزِلَةِ فَلَا عَنِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى المَثَلِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى المَنْ المُنْرَقِ عَلَى المَثَلِ إِلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ

قَدْ يُدْرِكُ المُتأنِّي بعض حَاجَتِهِ وَقَدْ يَكُونْ مِعَ المُسْتَعْجِلِ الزَّلَلُ

وَالثَّانِيةُ : أَنْ يَكُونَ لِلْعَابِدِ حَاجَةٌ فَيَدْعُوَ اللَّهَ تَعَالَى فِيها وَيُكْثِرَ الدُّعَاءَ ، وَيَجِدّ ، فَرُبَمَا يَسْتَعْجِل الإِجْابَةَ قَبْلَ وَقْتِهَا ، فَلَا يَجِدُهَا فَيَفْتُرُ وَيَسْأَمُّ ويَتُرُكُ الذَّعَاء فَيُحْرَمُ خَاجَتُهُ وَمَقْصُودَهُ .

وَالتَّالِثَةُ: أَنْ يَظْلِمَهُ إِنْسَانٌ ، فَيَغِيظَهُ فَيُعَجِّلَ فِي الدُّعَاءِ عَلَيْهِ ، فَيَهْلِكَ لَسُلمُ بِسَبَيِهِ ، وَرُبَّمَا يَتَجَاوَزُ عَنِ الْحَدِّ فَيَقَعُ فِي مَعْصِيةٍ وَهَلَاكٍ .

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَيَدْعُو الإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الإِنْسَانُ عِجُولاً ﴾ [ الإسراء : ١١ ]

ا ٣٠ ال وَالرَّابِعَةُ : أَنَّ أَصْلَ الْعِبَادَةِ وَمِلاَكَهَا / الْوَرَعُ . وَالْوَرَعُ أَصْلُهُ النَّظُرُ الْبَالِغُ في كُلِّ شَيْءٍ هُ وَالْبَحْثُ التَّامُّ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ هُوَ بِصَدَدِهِ ، مِنْ أَكْلِ وَشُرْبِ وَلُبْسٍ وَكَلَامٍ وَفِعْل ، فَإِن كَانَ الرَّجُلُ مُسْتَعْجِلاً فِي الْأُمُورِ غَيْرَ مُتَأَنَّ ولا مُسْتَعْجِلاً فِي الْأُمُورِ غَيْرَ مُتَأَنَّ ولا مُسْتَعْجِلاً فِي الْأُمُورِ كَمَا يَجِبُ ، ولا مُتثبَّتِ ولا مُتثبَّتِ ولا مُتثبَّتِ ولا مُتثبَّتِ ولا مُتثبَّتِ ولا مُتنبَّتِ ولا مُتبينٍ ، لَمْ يَقَعْ مِنْهُ تَـوَقُفُ وَنَظَرٌ في الْأُمُورِ كَمَا يَجِبُ ،

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٤٧ .

وَيَتَسَارَعُ إِلَى كُل كَلاَم ، فَيَقَعُ فِي الزَّلَل ، وَإِلَى أَكُل كُلِّ طَعَام فَيَقَعُ فِي الْخَرَام وَالشَّبْهَةِ ، وَكَذَٰلِكَ فِي كُلِّ أَمْرٍ فَيُفُوِّتُهُ الْوَرَعُ ، وَأَيُّ خَيْرٍ فِي عِبَادَةٍ بِلاَ وَرَع ؟ وَإِذَا كَانَ فِي خَصْلَةِ الانقِطَاع عَنْ مَنَازِل الْخَيْرِ وَجِرْمَانِ الْحَاجَاتِ وَهَلاَكِ الْمُسْلِمِينَ وَهَلاَكِهِ ، ثُمَّ خَطَرٍ فَوْتِ الْوَرَعِ الَّذِي هُو رَأْسُ المَال ، وَهَلاَكِ المُسْلِمِينَ وَهَلاَكِهِ ، ثُمَّ خَطَرٍ فَوْتِ الْوَرَعِ الَّذِي هُو رَأْسُ المَال ، فَحَقَّ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَهْتَمَّ لَهَا ، بِالإِزَالَةِ وَإِصْلاح ِ النَّفْس بَعْدَهَا ، وَاللَّهُ وَلِيُ التَّوْفِيقِ بِمَنّهِ وَفَضْلِهِ .

الآفة الرابعة: الكبر وعواقبه ٤ - وَأَمَّا الْكِبْرُ فَإِنَّهُ الْخَصْلَةُ المُهْلِكَةُ رَأْساً ، أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهَ تَعَالَى :
 ﴿ أَبَى وَآسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [ البقرة : ٣٤]. وَلَيْسَتْ هٰ فِي الْخَصْلَةُ بِمَنْزِلَةِ سَائِرِ الْخَصَالِ الَّتِي تَقْدَحُ فَي عَمَلٍ ، وَتَضُرُّ بِفَرْع ، وَإِنَّمَا تَضُرُّ بِالأَصْلِ ، وَتَقْدَحُ في اللَّينِ وَالإعْتِقَادِ ، وَإِذَا قَوِيَتْ وَغَلَبَتْ فَلا تَتَدَارَكُ ،. وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ . ثُمَّ أَقَلُ مَا يَهِيجُ مِنْها عَلَى صَاحِبِهَا أَرْبَعُ آفاتٍ :

إِحْدَاهَا : حِرْمَانُ الْحَقِّ ، وَعَمَى الْقَلْبِ عَنْ مَعْرِفَةِ آيَاتِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَفَهِم أَحْكَامُه . قالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ في الْأَرْضِ بِغَيرِ الْحَقِّ ﴾ [ الاعراف : ١٤٦]. وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّارٍ ﴾ [ غافر : ٣٥].

وَالثَّائِيةُ : الْمَقْتُ وَالْبُغْضُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، قَالَ اللَّهُ عَزِّ وَجَلَّ : ﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْتَكْبِرِينَ ﴾ [ النحل : ٣٣ ] وَرُوِيَ أَنَّ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ : مَنْ تَكَبَّرَ قَلْبُهُ ، وَغَلُظَ قَالَ : مَنْ تَكَبَّرَ قَلْبُهُ ، وَغَلُظَ لِسَانُهُ (ا) ، وَصَفَّقَ عَيْنَهُ (ب) ، وَبَخِلَتْ يَدُهُ ، وَسَاءَ خُلُقَهُ ».

<sup>(</sup>أ) غلظ لسانه : أي أصبح كلامه فاحشأ .

<sup>(</sup>ب) صَفَّقَ عينه: أخمضها عن رؤية الخيرات.

وَالثَّالِئَةُ: ٱلْحِرْيُ وَالنَّكَالُ، في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، قَالَ حَاتِمٌ رَحِمَهُ اللَّهُ: ٱجْتَنبتُ المَوْتَ عَلَى أَسلَانَةٍ: عَلَى الْكِبْسِرِ، وَالْحِرْصِ، وَالْحِرْصِ، وَالْحِيلَةِ أَنْ المُتَكَبِّرُ لا يُخْرِجُهُ اللَّهُ مِن الدُّنيا حَتَّى يُرِيَهُ الْهَوَانَ مِنْ أَرْذَلِ وَالخُيلَةِ وَأَنْ المُتَكَبِّرُ لا يُخْرِجُهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يُحْوِجَهُ إِلَى أَهْلِهِ وَخُدَّاهِهِ ؛ وَالحَرِيصُ لاَ يُخْرِجُهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يُحْوِجَهُ إِلَى كِسْرَةٍ أَوْ شَرْبَةٍ ، وَلا يَجدُ مَسَاعًا ، وَالْمُخْتَالُ لاَ يُخْرِجُهُ اللَّهُ مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يُحْوِجَهُ إِلَى يُمْرِّغَهُ اللَّهُ بِبَوْلِهِ وَقَذَرِهِ ؛ وَقِيلَ : مَنْ تَكَبَرَ بِغَيْرِ حَقِّ ، أَوْرَثُهُ اللَّهُ ذُلاً بحَقً

وَالرَّابِعَةُ: النَّارُ وَالْعَذَابُ فِي الْعُقْبَى ، عَلَى مَا رُويَ أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي ، فَمَنْ نَازَعَنِي في وَاحِدٍ مِنْهُمَا يَقُولُ / : « الْكِبْرِياءُ رِذَائِي وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي ، فَمَنْ نَازَعَنِي في وَاحِدٍ مِنْهُمَا أَذْخَلْتُهُ نَارَ جَهَنَّمَ » (ب) .

وَالْمَعْنَى أَنَّ الْعَظَمَةَ وَالْكِبْرِياءَ مِنَ الصَّفَاتِ البِّي تَخْتَصُّ بِي ، وَلَا تُنْبَغِي لِأَحَدِ غَيْرِي ، نما أَنَّ رِدَاءَ الإِنْسَانِ وَإِزَارَهُ يُخْتَصُّ بِهِ ، لاَ يُشَارَكُ فِيهِ ، وَإِنَّ حَصْلَةً تَفُوِّتُكَ مَعْرِفَةَ الْحَقِّ ، وَفَهْمَ آيَاتِ اللَّهِ تَعَالَى وَأَحْكامِهِ ، الَّذِي هُو أَصْلُ الأَمْرِ كُلِّهِ ثُمَّ تُثْمِرُ لَكَ المَقْتَ مِنَ اللَّهِ سُبحانَهُ ، وَالجزْيَ فِي الدُّنْيَا ، وَالنَّارَ فِي الآجرَةِ ، لاَ يَسَعُ العَاقِلِ أَنْ يَعْفُلَ عَنْ نَفْسِه، فَلاَ يُصْلِحُهَا بِإِزَالِتِهَا وَالنَّذِرِ وَالإَسْتِعَاذَةِ بِاللَّهِ عز وجل مِنْ ذَلِكَ وَهُو وَلِي الْعَصْمَة وَالتَّوْفِيق بِمَنْهِ ولطفهِ .

فَهٰذَا يَعْضُ مَا حَضَرْنَا فِي هٰذِهِ الْخِصَالِ الأَرْبَعِ مِنَ الآفَاتِ ، وَحَسْبُ الْعَاقِلِ وَاحِدَة مِنْهَا ، فَضْلًا عَنْ الْكُلِّ ، إِذَا أَهْمَهُ أَمْرُ قَلْبِهِ وَحَامَى عَنْ أَمْرِ دينه ، وَاللَّهُ المُوفَّقُ .

<sup>(</sup>أ)الخيلاء : بضم الخاء وقيل بالكسر ، البطر والزهو، وهو حرام .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٤٨.

فَإِنْ قُلْتَ : فَإِذَا كَانَ الأَمْرُ بِهِلْذِهِ الْمَنْزِلَةِ مِنْ آفاتِ هَلْذِهِ الْخِصَالِ ، وَلَوْمِ التَّحَفُّظِ مِنْهَا ، فَـلَا بُدُّ مِنْ مَعْرِفَةٍ حَقِيقَتِهَـا وَحَدَّهَـا ، فَبَيِّـنْ لَنَـا ذٰلِكَ لِنَعْرِفَ كَيْفَ الطَّرِيقُ إلى التَّحَفُّظِ عَنْهَا .

حقيقة الآفات الأربع

فَاعْلَمْ أَنَّ فِي كُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهَا كلاماً كَثيراً. ، وَقَدْ أَشْبَعْنَا الْقَوْلَ فِيهِ فِي كِتَابِي الإِحْيَاءِ<sup>(ا)</sup> وَالْأَسْرَارِ ، وَنَحنُ نَذْكُرُ هَا هنا ما لا بُدَّ مِنْ ذِكْرِهِ، وَلاَ يَقَعُر الْغِنَى عَنْهُ ، فَنَقُولُ وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ :

١ - أَمَّا الْأَمَلُ فَقَالَ أَكْثَرُ عُلَمَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ : إِنَّهُ إِرَادَةُ الْحَيَاةِ لِلْوَقْتِ حقيقة الأمل المُتَرَاخِي بِالحُكْمِ ، وَقِصَرُ الأَملِ تَرْكُ الْحُكْمِ فِيهِ بأَنْ تُقَيِّدَهُ ، بِالاسْتِثْنَاء بِمَثِيئةِ اللَّهِ تَعَالَى وَعِلْمِهِ فِي الذُّكْرِ، أَوْ بِشَرْطِ الصَّلَاحِ فِي الإرَادَةِ ، فَإِذَنْ إِنْ ذَكَرْتَ حَيَاتَكَ بَأَنِّي أَعِيشُ بَعْد نَفَس ثَانٍ أَوْ سَاعَةٍ ثَسَانِيةٍ أَوْ يَـوْم ثَانٍ بِالْحُكُم وَالْقَطْع ، فَأَنْتَ آمِلٌ ، وَذٰلِكَ مِنْكَ مَعْصِيَةٌ ، إِذْ هُوَ حُكُمٌ عَلَى الْغَيْبِ ، فَإِنْ قَيَّدْتَهُ بِالْمَشِيئَةِ وَالْعِلْمِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، فَتقول : أَعِيشُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ ، أَوْ إِنْ عَلِمَ اللَّهُ أَنْ أَعِيشَ ، فَفَنـ دُخـرَجْتَ عَنْ حُكْم الأمـل ، ﴿ وَوُصِفْتَ بِتَرْكَ الْأَمَلِ ﴾(١) ، وَكَذْلِكَ إِنْ أَرَدْتَ حَيَاتَكَ لِلْوَقْتِ الثَّانِي قَطْعاً فَأَنْتَ آمِلٌ ، وَإِنْ قَيْدتَ إِرَادَتَكَ بِشَرْطِ الصَّلَاحِ خَـرَجْتَ عَنْ حُكْمِ الْأَمَلِ وَوُصِفْتَ بِقِصَرِ الْأَمَلِ ، مِنْ حَيْثُ تَرَكْتَ الحُكْمَ فِيهِ ، فَعَلَيْكَ بِتَرْكِ الْحُكْمِ في ذِكْرِ الْبَقَاءِ وَإِرَادَتِهِ ، وَالْمُرَادُ بِالذِّكْرِ ذِكْرُ الْقَلْبِ ، ثُمَّ الْمُرَادُ مِنْهُ ، النُّوطِينُ عَلَى ذٰلِكَ ، وَالتُّثبيتُ / لِلْقَلْبِ عَلَيْهِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَاشِداً إِنْ شَاءَ [٣٨] اللَّهُ تَعَالَى .

ثُمَّ الْأَمَلُ ضَرَّبَانَ : أَمَلُ الْعَامَّةِ وَأَمَلُ الخَاصَّةِ ؛

<sup>(</sup>أ) يعنى كتاب إحياء علوم الدين وكتاب أسوار المعاملات

فَأَمَلُ الْعَامَّةِ أَنْ تُرِيدَ الْحَيَاةَ وَالْبَقَاءَ لِجمعِ الدُّنْيَا وَالتَّمَّتُعِ بِهَا ، وَهٰذِهِ مَعْصِيَةٌ مَحْضَةٌ ، وَضِدُهَا قِصَرُ الأَمَلِ ، قَالَ اللَّهَ تَعَالَى : ﴿ فَذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيُلْهِهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [ الحجر : ٣ ]

وَأَمَلَ الْخَاصَةُ أَنْ تُرِيدَ الْبَقَاءَ لِإِتَمَامِ عَمَلِ خَيْرٍ فيهِ خَطَرُ، وَهُوَ مَا لاَ يَسْتَيْقِنُ الصَّلاَحَ لَهُ فِيهِ ، فَإِنَّهُ رُبَّمَا يَكُونُ خَيْرَ مُعِينٍ ، لاَ يَكُونُ لِلْعَبْدِ فِيهِ أَوْ فِي إِتَمَامِهِ صَلاَحٌ ، بِأَنْ يَقَعَ بِسَبِهِ فِي آفَةٍ لاَ يَقُومُ بِهَا هٰذَا الْخَيْرُ ؛ فَإِذَنْ لَيْسَ فِي إِتَمَامِهِ صَلاحٌ ، بِأَنْ يَقَعَ بِسَبِهِ فِي آفَةٍ لاَ يَقُومُ بِهَا هٰذَا الْخَيْرُ ؛ فَإِذَنْ لَيْسَ لِلْعَبْدِ إِذَا ابْتَدَأَ فِي صَلاَةٍ أَوْ صَوْمٍ أَو غَيْرِهِ أَنْ يَحْكُمَ بِأَنَّهُ يُتِمَّهُ إِذْ هُو غَيْبٌ ، وَلا تَقْصِدَ ذَٰلِكَ قَطْعاً ، لإَنَّهُ رُبَّمَا لاَ يَكُونُ لَهُ فِيهِ صَلاحٌ ، بَلْ يُقَيِّدُ ذَٰلِكَ فِلاَ اللّهُ تَعَالَى وَلَا أَنْ يَقُصِدَ ذَٰلِكَ قَطْعاً ، لإَنَّهُ رُبَّمَا لاَ يَكُونُ لَهُ فِيهِ صَلاحٌ ، بَلْ يُقَيِّدُ ذَٰلِكَ بِالاَسْتِثْنَاءِ وَشَـرُطِ الصَلاحِ ، لِيَخْلُصَ مِنْ عَيْبِ الأَمَلِ . قَالَ اللّهُ تَعَالَى لِنَيْهِ ﷺ : ﴿ وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ ، إِنِّي فَاعِلُ ذَٰلِكَ غَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللّهُ ﴾ لِنَبيِّهِ عَلَيْ : ﴿ وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ ، إِنِّي فَاعِلُ ذَٰلِكَ غَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللّهُ ﴾ وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ ، إِنِّي فَاعِلُ ذَٰلِكَ غَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللّهُ ﴾ وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ ، إِنِّي فَاعِلُ ذَٰلِكَ غَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللّهُ ﴾ وَلا تَقُولَنَ لِشَيْءٍ ، إِنِي فَاعِلُ ذَٰلِكَ غَداً إِلا أَنْ يَشَاء اللّهُ ﴾

وَضِدُّ هٰذَا الْأَمَلِ فِيما قَالَه الْعُلَمَاءُ النَّيَّةُ، وَإِنَّمَا قَالُوا ذٰلِكَ عَلَى ضَرْبٍ مِنَ الاِتَسَاعِ ، لِأَنَّ النَّاوِيَ بِالنَّيَّةِ المَحْمُودَةِ يَكُونُ مُمْتَنِعاً مِنَ الأَمَلِ ، فَهٰذَا حُكْمُ الْأَمَل ، وَالنِيَّةُ المَحْمُودَةُ ، إِذْ قَدْ مَسَّتِ الْحَاجَةُ إِلَى مَعْرِفَتِهَا مَعَ أَنَّهَا الْصُلُ الأَصِيلُ ؛ قَالُوا رَحِمَهُم اللَّهُ في حِدِّهَا الْجَامِعِ التَّامِّ :

إِنَّ النَّيَّةَ الصَّحيحَةَ المَحْمُودَةَ إِرَادَةُ أَخْذِ عَمَلٍ مُبْتَدَإ بِهِ قَبْلَ سَائِرِ الأَّعْمَالِ بِالنَّفُويضِ وَالاَسْتِثْنَاءِ (أ) .

فَإِنْ قِيلَ : فَلَم جَازَ ٱلْحُكْمِ فِي الإِبْتِدَاءِ وَوَجَبَ التَّفْوِيضُ وَالاسْتِثْنَاءُ فِي الإِتْمَامِ ؟ يُقَالُ لَهُ : لفقْدِ الْخَطَرِ فِي الابْتِدَاءِ ، إِذْ هُوَ فِي حَالِ الإَبْتِدَاءِ تعريف النيّة الصحيحة

<sup>(</sup> أ ) أي إرادة إتمام عمل ، مع تفويض ذلك إلى الله تعالى وإلى مشيئته .

لَيْسَ بِشَيءٍ مُتَرَاحٍ عَنْكَ ، وَلِثُبُوتِ الْخَطَرِ فِي الإِثْمَامِ ، إِذْ هُو يَقَعُ فِي وَقْتٍ مُتَرَاحٍ ؛ فَفِيهِ الْخَطَرَانِ : خَطَرُ الْوُصُولِ ، لاَ تَدْرِي هَلْ تَصِلُ إِلَى ذَٰلِكَ أَمْ لاَ ، وَخَطَرُ الْفَسَادِ ، لاَ تَدْرِي هَلْ قَي ذَٰلِكَ صَلاحٌ أَمْ لاَ ؛ فَإِذَا وَجَبَ الْإِسْتِثْنَاءُ لِخَطَرِ الْفَسَادِ ، فَإِذَا حَصَلَت الإِرَادَةُ الاسْتِثْنَاءُ لِخَطَرِ الْوُصُولِ ، وَالتَّفْوِيضُ لِخَطْرِ الْفَسَادِ ، فَإِذَا حَصَلَت الإِرَادَةُ عَلَى هٰذِهِ الشَّرُوطِ ، تَكُونُ حِينَٰذِ نِيَّةٌ مَحمُودَةً ، مَخْرِجَةٌ عَنْ حَدِّ الْأَمَل وَآفِتِهِ ، فَتَأَمَّلْ جِدًا ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

وَآعْلَمْ أَنَّ حِصْنَ قِصَرِ الأَمْلِ ذِكْرُ المَوتِ ، وَحِصْنَ / حِصْنِهِ ذِكْرُ [٢٨٥٠ فَجْأَةِ المَوتِ وَقَتُورٍ ، فَاحْتَفِظْ بِهٰذِهِ فَجْأَةِ المَوتِ وَأَتُورٍ ، فَاحْتَفِظْ بِهٰذِهِ الجُمْلَةِ ، وَحَصِّلُهَا مُوفَّقاً ، فَإِنَّ الحَاجَةَ إِلَيْهَا مَاسَّةً ، وَدَعْ عَنْكَ تَضْييعَ الْجُمْلَةِ ، وَحَصِّلُهَا مُوفَّقاً ، فَإِنَّ الحَاجَةَ إِلَيْهَا مَاسَّةً ، وَدَعْ عَنْكَ تَضْييعَ الْوَقْتِ فِي الْقِيلِ وَالْقَال ِ وَمُلاَحَاةِ الرِّجَال ِ ، وَاللَّهُ المُوفِّقِ بِفَضْلِهِ .

٢ ـ وَأَمَّا الْحَسَدُ: فَهُو إِرَادةُ زَوَال ِنِعَمِ اللَّهِ عَنْ أَخِيكَ المُسْلِم ِ مِمَّا لَهُ حفيقة العصد فِيهِ صَلاَح، فَإِنْ لَمْ تُودْ زَوَالَهَا عَنْهُ، وَلٰكِنْ تُويدُ لِنَفْسِكَ مِثْلَهَا فَهُو عِبْطَةً.
 وَعَلَى هٰذَا يُحْمَلُ قَوْلُهُ عَلَيْةً: « لَا حَسَدَ إِلّا في اثْنَتْينِ » (أ) . (كَمَا جَاءَ في ) (() الْخَبَر: أيْ لا غِبْطَة إِلاَّ في ذٰلِكَ ؛ فَعَبَّر عَنِ الْغِبْطَةِ بِالْخَسَدِ اتِّسَاعاً لِمُقَارَبَتِهِمَا ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهَا صَلاَحُ ، فَأَرَدْتَ زَوَالَهَا عَنْهُ ، فَتُذٰلِكَ عَيْرةً (() الْفَرْقُ بَيْنَ هٰذِهِ الْخِصَال ِ.

وَأَمَّا ضِدُّ الْحَسَدِ فالنصِيحَةُ: وَهِيَ إِرَادَةُ بَقَاءِ نِعَمِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى النصيحة أَخِيكَ المُسْلِمُ، مِمَّا لَهُ فِيهَا صَلَاحٌ.

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٤٩

<sup>(</sup>ب) الغيرة هنا تعني أن يغار المسلم على اخيه وعلى مصالحه ، فيحفظ له دينه أو ماله أو صحته ، بطلب زوال ما ليس له فيه صلاح .

فَإِنْ قِيلَ : كَيْفَ نَعْلَم أَنَّ نَهُ فِيهَا صَلَاحاً أَوْ فَسَاداً لِنَنْصَحَهُ أَوْ نَحْسُدَهُ ؟ فَاعْلَمْ أَنَّهُ قَدْ يَكُونُ لَنَا غَالِبُ الظَّنِّ بِذَلِكَ ، وَغَلِبةُ الظَّنِّ مِنَا تَجْبِي مَجْرَى الْعِلْمِ في هذه المَوَاضِعِ ؛ ثُمَّ إِنِ آشْتَبَهَ عَلَيْكَ ، فَلَا تُرِيدَنَّ زَوَالِ نِعْمَةٍ عَنْ أَحَدٍ مِنَ المُسْلِمِينَ أَوْ بَقَاءَهَا ، إِلَّا مُقَيَّداً بِالتَّفُويِضِ وَشَرْطِ الصَّلاحِ ، لَتَخْلُصَ مِنْ حُكْمِ الحَسَدِ ، وَيَحْصُلَ لَكَ فَائِدَةُ النَّصِيحَةِ .

با يم*شع* الحسد

وَأَمَّا حِصْنُ النَّصِيحَةِ المَانِعِ مِنَ الْحَسَدِ، فَهُ وَ ذَكْرُ مَا أَوْجَبُهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ مُوَالَاةِ المُسْلِمِينَ، وَحِصْنُ هَذَا الْحِصْنِ، ذِكْرُ مَا عَظَّمَ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ مُوَالَاةِ المُسْلِمِينَ، وَحِصْنُ هَذَا الْحِصْنِ، ذِكْرُ مَا عَظَّمَ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ الْكَرَامَاتِ الْعَظِيمَةِ مِنْ حَقِّ المُوْمِنِ وَرَفَعَ مِنْ قَدْرِهِ، وَمَا لَهُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ الْكَرَامَاتِ الْعَظِيمَةِ فِي الْعُقْبِي، وَمَا لَكَ فِيهِ مِنَ الْفَوَائِدِ الْجَلِيلَةِ فِي الدُّنْيَا مِنَ التَّعَاوُنِ وَالتَّظَاهُرِ وَالْجَمَّاتِ، ثُمَّ مَا تَرْجُو مِن شَفَاعَتِهِ فِي الآخِرَةِ، فَهٰذِهِ وَنَحُوهَا وَالْجَمَاعَاتِ وَالْجُمُعَاتِ، ثُمَّ مَا تَرْجُو مِن شَفَاعَتِهِ فِي الآخِرَةِ، فَهٰذِهِ وَنَحُوهَا مِمَّا يَبْعَثُ عَلَى النَّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ، وَيُجَنِّبُكَ أَنْ تَحْسُدَهُ فِي نِعَمةٍ أَعْطَاهُ اللَّهُ إِيَّاهَا، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ.

حقيقة العجلة

[1/44]

٣ - وَأَمَّا الْعَجَلَةُ فَإِنَّهَا الْمَعْنَى الرَّاتِبُ فِي الْقَلْبِ ، الْبَاعِثُ عَلَى الإِقْدَامِ عَلَى الأَمْرِ بِأُول خَاطِرٍ ، دُونَ التَّوَقُفِ فِيهِ وَالاسْتِطْلَاعِ مِنْهُ ، بَلْ الإِسْتِعْجَالُ فِي البَّاعِهِ وَالْعَمَل بِهِ . وَضِدُّهَا الأَنَاةُ ، وَهُوَ الْمَعْنَى الرَّاتِبُ فِي الْاسْتِعْجَالُ فِي البَّاعِهِ وَالْعَمَل بِهِ . وَضِدُّهَا الأَنَاةُ ، وَهُوَ الْمَعْنَى الرَّاتِبُ فِي الْسُعِبَالُ فِي البَّاعِمُ فِي الْأُمُورِ / وَالنَّظْرِ فِيهَا وَالتَّأْنِي فِي اتّبَاعِهَا وَالْعَمَل بِهَا .

وَأَمَّا التَّوَقُّف فَضِدُّهِ التَّعْشُفُ ؟ قَلَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى : الْفَرْقُ بَيْنَ التَّوَقُّف وَالتَّأَنِّي ، أَنَّ التَّابَ فَبْل الدُّخُولِ فِي الأَمْرِ حَتَّى يَسْتَبِينَ لَهُ رُشْدُهُ، وَالتَّأَنِّي بَعدَ الدُّخُولِ فِيهِ ، حَتّى يُؤدِّي لِكُلِّ جُزْءٍ مِنْهُ حَقَّهُ .

ثُمَّ مُقدِّمَاتُ الْأَنَاةِ ، ذِكْرُ وُجُوهِ الْخَطَرِ في الْأُمُورِ الَّتِي تَعْتَرِضُ لِلإِنْسَانِ

وَضُرُوبِ الآفاتِ المُخَوفَةِ فِيهَا ، وَذِكْرُ مَا فِي النَّظَرِ والتَّنْبُتُ مِنَ السَّلَامَةِ ، وَمَا في النَّظَرِ والتَّنْبُ مِنَ السَّلَامَةِ ، وَمَا في التَّعشُفِ وَالمَلَامَةِ . فَهَذِهِ وَأَمْتَالُهَا ، مِمَّا يَبْعَثُ عَلَى التَّأَنِّي وَالتَّوقَفِ فِي الْأُمُورِ ، وَيَمْنَعُ مِنَ الإِسْتِعْجَالِ وَالتَّعَشُفِ ، وَاللَّهُ وَلِيّ الْعِصْمَةِ بِرَحْمَتِهِ .

حقيقة الكبر

٤ - وَأَمَّا الْكِبْرُ فَاعْلَم أَنَّهُ خَاطِرٌ في رَفْعِ النَّفْسِ وَاسْتِعْظَامِهَا(أ) ،
 وَالتَّكبُّر اتّبَاعَهُ ، والتواضعُ خَاطِرٌ في وَضْعِ النَّفْسِ واستحقارها ، وَالتَّواضعُ اتّبَاعُهُ (ب) . وَلكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا عامِيٍّ وَخَاصِي ؟

فَالتَّواضُعُ الْعَامِيُّ : هـو الاكْتِفَاءُ بِالدُّونِ (١) مِنَ الملْبَسِ وَالمَسْكَنِ وَالمَسْكَنِ وَالمَسْكَنِ وَالمَرْكَبِ ، وَالتَّكَبُّرِ فِي مُقَابِلَتِهِ التَّرفُّعُ عَنْ ذٰلِكَ .

وَالتَواضُعُ الْخَاصِيُّ : هُوَ تَمْرِينُ النَّفْسِ عَلَى قُبُولِ الْحَقِّ مِمَّنْ كَانَ وَضِيعاً أَوْ شَرِيفاً ، وَالتَّكَبُّرُ فِي مُقَابَلَتِهِ التَّرَقُّعُ عَنْ ذَٰلِكَ ، وَهُوَ مَعْصِيَةٌ كَبِيرَةٌ وَخَطِيئَةٌ عَظِيمَةٌ .

ثُمَّ حِصْنُ التَوَاضُعِ الْعَامِيُّ أَنْ تَذْكُرَ مَبْدَأَكَ وَمُنْتَهَاكَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِ في الْحَالِ مِنْ ضُرُوبِ الآفاتِ والأَقْذَارِ ؛ كَمَا قَالَ بَعْضُهُمْ : أَوَّلُكَ نُطْفَةٌ مَذِرَةٌ ، وَأَنْتَ بَيْنَهُمَا حَامِلُ الْعَذِرَةِ .

وَجِصْنُ التَّوَاضُعِ الْخَاصِيُّ هُوَ ذِكْرُ عُقُوبَةِ الْعَادِلِ عَنِ الْحَقِّ ، الْمَتَمادِي فِي الْبَاطِلِ ، فَهٰذِهِ جُمْلَةُ كَافِيَةً لِمَنِ اسْتَبْصَرَ .

(أ) بالنظر إلى الغير بعين الإحتقار والذلّ .

(ب) الفرق بين التواضع والضِّعة ، ان التواضع رضا الإنسان بمنزلة دون ما تستحقّه منزلته، والضِّعة وضع الإنسان نفسه بمحل يزرى به .

والفرق بين التواضع والخشوع ، ان التواضع يعتبر بالأخلاق والأفعال الظاهرة والباطنة ، والخشوع يعتبر بافعال الجوارح ، ولذلك قيل : إذا تواضع القلب خشعت الجوارح .

## الفصل الخامس: البَّطْن وحفَّظه

ثُمَّ عَلَيْكَ بِحِفْظِ الْبَطْنِ وَإصْلَاحِهِ ، فَإِنَّهُ أَشَقُّ الْأَعْضَاءِ إصْلَاحاً عَلَى الْمُجْتَهِدِ ، وَأَكْثُرُهَا مُؤْنَةً وَشُغْلًا ، وَأَعْظَمُهَا أَثَراً وَضَرَراً لِأَنَّهُ الْمَنْبَعُ وَالْمَعْدِنُ ، وَمِنْهُ تَهِيجُ الْأَمُورُ في الأَعْضَاءِ ، مِنْ قُوَّةٍ وَضَعْفٍ وَعِفَّةٍ وَجِمَاعٍ وَالْمَعْدِنُ ، وَمِنْهُ تَهِيجُ الْأُمُورُ في الأَعْضَاءِ ، مِنْ قُوَّةٍ وَضَعْفٍ وَعِفَّةٍ وَجِمَاعٍ وَنَحْوِهِ ؛ فَعَلَيْكَ إِذا بِصِيَانَتِهِ عَنِ الْحَرَامِ وَالشَّبْهَةِ أَوَّلًا ، ثُمَّ عَنْ فُضُولًا وَلَحَلَالِ ثَانِياً ، إِنْ كَانَتْ لَكَ هِمَّةً فِي عِبَادِةِ اللَّهِ تَعَالَى .

أَمَّا الْحَرَامُ وَالشُّبْهَةُ ، فَإِنَّمَا يَلْزَمُكَ لِثَلَاثَةِ أُمُورٍ :

أُولُهَا : حَذَراً مِنْ نَارِ جَهَنَّمَ . قَالَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَاكُلُونَ أَمْوَالَ ٱلْيَتَامَى ظُلْماً ، إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعْيَرًا ﴾ [ النساء : ١٠ ]. وَقَالَ النَّيُّ ﷺ : « كُلُّ لَحْمٍ نَبَتَ مِنْ سُحْتٍ فَالنَّارُ أَوْلَى بِهِ هَا ﴾ .

وَالشَّانِي : أَنَّ آكِلَ الْحَرَامِ وَالشَّبِهَةِ مَطْرُودُ لاَ يُوَفَّقُ لِلْعِبَادَةِ ، إِذْ لاَ يَصْلُحُ لِخِدْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، إِلَّا كُلُّ طَاهِرٍ مُطَهَّرٍ . قُلْتُ أَنَا : أَلَيْسَ اللَّهُ تَعَالَى يَصْلُحُ لِخِدْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، إِلَّا كُلُّ طَاهِرٍ مُطَهَّرٍ . قُلْتُ أَنَا : أَلَيْسَ اللَّهُ تَعَالَى قَدْ مَنَعَ الْجُنُبَ مِن الدُّخُولِ إلى بَيْتِهِ ، وَالمُحْدِثَ عَنْ مَسِّ كِتَابِهِ ؟ قَالَ عَزَّ مَنْ قَائِلٍ : ﴿ وَلاَ جُنُبًا إِلاَّ عَابِرِي شَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ [ النساء : ٤٣ ] .

أ موجبات تجنّبالحرا

[۳۹/ب]

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٠ .

وقَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ لَا يَمَسُهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ [ الواقعة : ٧٩ ] . مَعَ أَنَّ الْجَنَابَةَ وَالْحَدَثَ أَمْرٌ مُبَاحٌ ، فَكَيْفَ بِمَنْ هُوَ مُنْغَمِسٌ في قَذَرِ الْحَرَّامِ ، وَنَجَاسَةِ السُّحْتِ وَالشَّبْهَةِ ، مَتَى يُدْعَى إِلَى خِدْمَةِ ٱللَّهِ الْعَزِيزِ وَذِكْرِهِ الشَّرِيفِ سُبْحَانَهُ ؟ كَلَّ فَلا يَكُونُ ذٰلِكَ .

وَقَالَ يَحْيَى بْنُ مُعَادٍ الرازي : « الطَّاعَةُ مَخْزُونَةٌ فِي خَزَائِنِ اللَّهِ ، وَمِفْتَاحُهَا الدُّعَاءُ ، وَأَسْنَانُه الْحَلاَلُ » ؛ فَإِذَا لَمْ يَكُنْ لِلْمِفْتَاحِ أَسْنَانُ ، فَلاَ يَنْفَتِحُ الْبَابُ ؛ وَإِذَا لَمْ يَنْفَتِحْ بَابُ الْخَزَانَةِ ، كَيْفَ يَصِلُ إِلَى مَا فِيهَا مِنَ الطَّاعَةِ ؟

والتَّالِثُ : أَنَّ آكِلَ الْحَرَامِ وَالشَّبْهَة مَحْرُومٌ (مِن فعل الخير) (١٠ . وَانِ اتَّفَقَ لَهُ فِعْلُ خَيْرٍ فَهُو مَرْدُودٌ عَلَيْهِ غَيْرُ مَقْبُول ِ مِنْهُ ؛ فَإِذَنْ لَا يَكُونُ لَهُ مِنْ وَانِ اتَّفَقَ لَهُ فِعْلُ خَيْرٍ فَهُو مَرْدُودٌ عَلَيْهِ غَيْرُ مَقْبُول ِ مِنْهُ ؛ فَإِذَنْ لَا يَكُونُ لَهُ مِنْ فَائِمٍ لَيْسَ لَهُ ذَلِكَ إِلَّا الْعَنَاءُ وَالْكَدُّ وَشَعْلُ الْوَقْتِ . قَالَ النَّبِي ﷺ : « كَمْ مِنْ قَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ عَيَامِهِ إِلَّا النَّهُ وَكُمْ مِنْ ضَائِمٍ لَيْسَ لَهُ مِنْ صِيَامِهِ إِلَّا النَّهُ عَنْهُمَا : لاَ يَقْبَلُ اللَّهُ صَلاَةً وَالظَّمَأُ » (أ) . وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : لاَ يَقْبَلُ اللَّهُ صَلاَةً امْسِيءٍ وفي جَوْفِهِ حَرَامٌ . فَهٰذِهِ هٰذِهِ هُذِهِ .

وَأَمَّا فُضُولُ الْحَلَالِ ، فَإِنَّهُ آفَةُ الْعُبَّادِ وَبَليَّةُ أَهْلِ الاجْتِهَادِ ؛ فَإِنِّي تَأْمَلْتُ فَوَجَدْتُ فِيهِ عَشْرَ آفَات هُنَّ أُصُولٌ فِي هٰذَا الشَّأْنِ :

الْأُولَى : أَنَّ فِي كَثْرَةِ الْأَكُلِ قَسْوَةُ الْقَلْبِ وَذَهَابُ نُورِهِ .

رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ عِينَ أَنَّهُ قَالَ : « لَا تُمِيتُوا الْقَلْبَ بِكَثْرَةِ السَّعَامِ وَالنَّعَرَابِ ، فَإِنَّ الْقَلْبَ يَمُوتُ كالزَّرْعِ إِذَا كَثُرَ عَلَيْهِ الْمَاءُ » (<sup>(4)</sup> وَلَقَدْ شَبَّهَ ذٰلِكَ

\_\_\_\_\_ (أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥١ .

أفات قضون الجلال

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رُقم ٥٢ .

بَعْضُ الصَّالِحِينَ بِأَنَّ المَعِدَةَ كَالْقِدْرِ تَحْتَ الْقَلْبِ تَعْلَي ، وَالْبُخَارُ يَرْتَفِعُ إِلَيْهِ ، فَكَثْرَةُ الْبُخَارِ تُكَدِّرُهُ وَتُسَخِّمُهُ .

[1/1:]

والشَّانِيةُ: أَنَّ في كَثْرَةِ / الأَكْلِ فِتْنَةَ الأَعْضَاءِ وَهَيْجَهَا وَانْبِعَاتُهَا للفُضُولِ وَالْفَسَادِ ، فَإِنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ شَبْعَانَ بَطِراً اشْتَهَتْ عَيْنَهُ النَّظَرَ إِلَى مَا لاَ يَعْنِيهِ ، مِنْ حَرَامٍ أَوْ فُضُولٍ ، وَالأَذُنُ الاسْتِمَاعَ إِلَيْهِ ، وَاللَّسَانُ التَّكَلُّمَ بِهِ ، وَالْفَرْجُ الشَّهْوَةَ ، وَالرِّجْلُ المَشْيَ إِلَيْهِ ؛ وَإِنْ كَانَ جَائِعاً ، فَتَكُونُ الأَعْضَاءُ كُلُّهَا سَاكِنَةً هَادِئَةً . لا تَطْمَحُ إِلَى شَيْءٍ مِنها وَلا تَنْشَطُ لَهَا . وَلَقَدْ الأَعْضَاءُ كُلُّهَا سَاكِنَةً هَادِئَةً . لا تَطْمَحُ إِلَى شَيْءٍ مِنها وَلا تَنْشَطُ لَهَا . وَلَقَدْ قَالَ الأَسْتَاذُ أَبُو جَعْفَرِ رَحِمَهُ اللَّهُ : إِنَّ الْبَطْنَ عُضُو إِنْ جَاعَ هُو ، شَبِعَ سَائِرُ الْأَعْضَاءِ ، يَعْنِي تَسْكُنُ فَلَا تُطَالِبُكَ بِشَيْءٍ ، وَإِنْ شَبِعَ هُو ، جَاعَ سَائِرُ الأَعْضَاءِ . وَجُمْلَةُ الأَمْرِ ، أَنَّ أَفْعَالُ الرَّجُلُ وَأَقُوالَهُ ، عَلَى حَسَبِ طَعَامِهِ الْفُضُولُ خَرَجَ الحَرَامُ فَلَا تُحْرَامُ خَرَجَ الحَرَامُ أَنَّ الطُعَامِ بَقْدُ الْقُضُولُ خَرَجَ الضَّولُ فَكَأَنَّ الطَّعَامَ بَذْرُ الأَفْعَالِ ، وَالأَفْعَالَ نَبْتُ تُبْدُو مِنْهُ .

وَالنَّالِثَةُ: أَنَّ فِي كَثْرَةِ الأَكْلِ قِلَّةَ الْفَهْمِ وَالْعِلْمِ ، فَإِنَّ الْبِطْنَةَ تُذْهِبُ الْفِطْنَةَ . وَلَقَدْ صَدَقَ الدَّارَانِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى حَيْثُ قَالَ : إِذَا أُرَدْتَ حَاجَةً مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا وَالاَخِرَةِ ، فَلاَ تَأْكُلْ حَتَّى تَقْضِيَهَا ، فَإِنَّ الأَكْلَ يُغَيِّرُ مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا وَالاَخِرَةِ ، فَلاَ تَأْكُلْ حَتَّى تَقْضِيَهَا ، فَإِنَّ الأَكْلَ يُغَيِّرُ الْعَقْلَ ، وَهٰذَا أَمْرٌ ظَاهِرٌ عَلِمَهُ لَمَنْ اخْتَبَرَهُ .

والرَّابِعَةُ: أَنَّ فِي كَثْرَةِ الأَكْلِ قِلَّةَ الْعِبَادَةِ ، فَإِنْ أَكْثَرَ الإِنْسَانُ الأَكْلَ تَقُلُ بَدَنُهُ ، وَغَلَبْتُهُ عَيْنَاهُ ، وَفَتَرَتْ أَعْضَاؤُهُ ؛ فَلَا يَجِيءُ مِنْهُ شَيْءٌ ، وَإِنِ الْجُنَهَدَ ، إِلَّا النَوْمَ كَالْجِيفَةِ الْمُلْقَاةِ ؛ وَلَقَدْ قِيلَ : إِذَا كُنْتَ بَطِناً فَعُدَّ نَفْسَكَ زَمِناً (ب) .

<sup>(</sup>أ) أي إذا دخل جوفه حرام كانت أعماله وأقوله حراماً بحرام .

<sup>(</sup>ب) البَطِن : عظيم البطن من كثرة الأكل . والزَّمِن : صاحب المرض المزمن .

ولَقَدْ ذَكِرَ عَنْ يَحْيَىٰ عَلَيْهِ السَّلامَ أَنَّ إِبْلِيسَ بَذَا لَهُ وَعَلَيْهِ مَعَالِيقُ فَقَالَ لَهُ يَحْيَىٰ : مَا هذِهِ ؟ فَقَالَ : الشَّهَوَاتُ الَّتِي أَصِيدُ بِها بَنِي آدَمَ ؛ قَالَ : هَلْ تَجِدُ لِي فِيهَا شَيْشًا ؟ قَالَ : لا ، إلا أَنَّكَ شَبِعْتَ ذَاتَ لَيْلَةٍ فَتَقَلَّنَاكَ عَنِ الصَّلاةِ ؛ فَقَالَ يَحْيَىٰ عَلَيْهِ السَّلام : لا جَرَمَ أَنِّي لاَ أَشْبَعُ بَعْدَهَا أَبُداً . فَقَالَ الصَّلاةِ ؛ فَقَالَ يَحْيَىٰ عَلَيْهِ السَّلام : لا جَرَمَ أَنِّي لاَ أَشْبَعُ بَعْدَهَا أَبُداً . فَقَالَ إِبْلِيسُ : لا جَرَمَ أَنِّي لاَ أَنْصَحُ بَعْدَهَا أَحداً أَبَداً . فَهذِهِ فِيمَنْ لَمْ يَشْبَعْ فِي إِبْلِيسُ : لا جَرَمَ أَنِّي لاَ أَنْصَحُ بَعْدَهَا أَحداً أَبَداً . فَهذِهِ فِيمَنْ لَمْ يَشْبَعْ فِي عُمْرِهِ إِلاَّ لَيْلَةً وَاحِدَةً ، ثُمَّ يَطْمَعُ عَلَيْهِ الْعَبَادَةِ ؟

وَقَالَ سُفْيَانُ : الْعِبَادَةُ حِرْفَةً ، وَحَانُوتُها الْخَلْوَةُ ، وَآلَتُهَا المجَاعَةُ .

[ ٤٠] ب

وَالْخَامِسَةُ : أَنَّ فِي كَثْرَةِ الأَكْلِ فَقْدَ حَلاَوَةَ الْعِبَادَةِ . قَالَ أَبُو بَكْرٍ الصَّدِيقُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : « مَا شَيِعْتُ مُنْدُ أَسْلَمْتُ لِأَجِدَ حَلاَوَةَ عِبَادَةِ / رَبِّي ، وَمَا رَوِيتُ مُنْدُ أَسْلَمْتُ اشْتِبَاقاً إِلَى لِقَاءِ رَبِّي ». وَهٰ لِهِ صِفَاتُ المُكَاشِفِينَ ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي ﷺ المُكَاشِفِينَ ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مُكَاشَفاً ، وَإِلَيْهِ أَشَارَ النَّبِي ﷺ فَوْلِهِ :

« مَا فَضَلَكُمْ أَبُو بَكْرٍ بِفَضْلِ صَوْمٍ أَو صَلاَةٍ ، وَإِنَّمَا هُوَ بِشَيْءٍ وَقَرَ فِي صَدْرِهِ » (أ) وَقال الدَّرَانِيُّ : أَحْلَى مَا تَكُونُ العِبَادَةُ إِذَا الْتَزَقَ بَطْنِي بظَهْرِي .

وَالسَّادِسَةُ : أَنَّ فِيهِ خَطَرَ الْوُقوعِ فِي الشَّبْهَةِ وَالْحَرَامِ ؛ لَأِنَّ الْحَلَالَ لَا يَأْتِيكَ إِلَّا قُوتاً ؛ وَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنِ النَّبِيِّ يَتَلِيْهُ :

« الْحَلَالَ لَا يَأْتِيكَ إِلَّا قُوتاً ، وَالْحَرَامَ يَأْتِيكَ جُزَفاً جُزِفاً » (ب .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٣ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٤٥ . وجزفاً أي بكثرة دون تحديد .

والسَّايِعَةُ: أَنَّ فِيهِ شَعْلَ الْقَلْبِ وَالْبَدَنِ ، بِتَحْصِيلِهِ أَوَّلًا ، وَيِتَهْيِئِتِهِ فَانِيًا ، ثُمَّ بِأَكْلِهِ ثَالِيًا ، ثُمَّ بِإِفْرَاغِهِ وَالتَّخَلُصِ عَنْهُ رَابِعاً ، ثُمَّ بِالسَّلاَمَةِ مِنْهُ خَامِساً ، بِأَنْ تَبْدُو مِنْهُ آفَةً فِي الْبَدَنِ بَلْ آفاتُ وَعِلَلٌ . وَلَقَدْ قَالَ ﷺ : « أَصْلُ كُلِّ دَاءِ الْبُرَدَةُ ، يَعْنِي التَّخَمَةَ ، وَأَصْلُ كُلِّ دَواء الأَزْمَةُ ، يَعْنِي التَّخَمَة ، وَأَصْلُ كُلِّ دَواء الأَزْمَةُ ، يَعْنِي التَّخْمَة ، وَأَصْلُ كُلِّ دَواء الأَزْمَةُ ، يَعْنِي التَّخْمَة ، وَأَصْدِلُ كُلِّ دَواء الأَزْمَةُ ، يَعْنِي التَّخْمَة ، وَأَصْدِلُ كُلِّ دَواء اللَّانِّمَةُ ، وَالْعِمْيَةَ ، وَأَصْدِلُ كُلُومُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمِ وَالْعَلْمِ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمِ وَالْعَلْمِ وَالْعَلْمِ وَالْعَلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْمُ وَالْعُلْمِ وَالْعَلْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُعْمِيْنَ وَالْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْعَلْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُ الْمُعْمِلِيْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولُمِ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولُولُولُمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُمُ والْمُولُمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُولُمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُولُمُ وَالْمُولُولُولُمُ وَ

وَعَنْ مَالِكِ بْنِ دِينَارٍ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: يَا هُؤُلَاءِ لَقَدِ اخْتَلَفْتُ إِلَى الْخَلَاءِ حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ مِنْ رَبِّي ( بِسَبَبِ كَثْرَةِ الأَكْلِ ، فَيَا لَيْتَ أَنَّ اللَّهَ جَعَلَ رِزْقِي فِي حَصَاةٍ أَمَصُّهَا حَتَّى أُمُوتَ )(١) .

ثُمَّ لَا بُدَّ فِي هَـٰذِهِ الْجُمْلَةِ (<sup>ب)</sup> مِنْ طَلَبِ الدُّنْيَا وَالطَمَع ِ فِي النَّاسِ ، وَتَضْيِيعِ الْوَقْتِ بِسَبَبِ كَثْرَةِ الأَكْلِ ( مَا لَمْ يَخْفِ ) (<sup>۱۲)</sup> .

والثَّامِنَةُ: مَا يَنَالَهُ مِنْ أُمُورِ الآخِرَةِ وَشِدَّةِ سَكَرَاتِ المَوْتِ ؛ رُوِيَ فِي اللَّخْبَارِ « إِنَّ شِدَّةَ سَكَرَاتِ المَوْتِ عَلَى قَدْرِ لَذَّاتِ الْحَيَاةِ » فَمَنْ أَكْثَرَ مِنْ هٰذِهِ أَكْثَرَ لَهُ مِنْ تِلْكَ .

وَالتَّاسِعَةُ: نُقْصَانُ الثَّوَابِ فِي الْمُقْبَى ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ: ﴿ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ، فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْسِرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُسونَ ﴾ كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْسِرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُسونَ ﴾ [ الأحقاف : ٢٠ ] فَإِنَّهُ بِقَدْرِ مَا تَأْخُذُ مِنْ لَذَّاتِ الدُّنْيَا يَنْقُصُ لَكَ مِنْ لَذَّاتِ اللَّنْيَا يَنْقُصُ لَكَ مِنْ لَذَّاتِ اللَّنْيَا يَنْقُصُ لَكَ مِنْ لَذَّاتِ اللَّنِيَا يَنْقُصُ لَكَ مِنْ لَذَّاتِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللْمُولَ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْعِلْمُ الللّهُ اللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللْمُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الل

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٥.

<sup>(</sup>ب) أي لتحقيق ما سبق من تحصيل الطعام وتهيئته

ولِهَاذَا الْمَعْنَى رُويَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمَّا عَرَضَ الدُّنْيَا عَلَى نَبِيًّنَا ﷺ قالَ لَهُ : « وَلَا أَنْقُصُ مِنْ آخِرَتِكَ شَيْئاً » (أَ خَصَّهُ بِذَٰلِكَ ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ لِغَيْسِهِ النَّقُصَانَ ، إِلَّا أَنْ يَتَفَضَّلَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِذَٰلِكَ .

وَلَقَدْ رُوِيَ أَنَّ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ أَضَافَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، وَهَيًّا لَهُ طَعَاماً ، فَقَالَ عُمَرُ : هٰذَا لَنَا ، فَمَا لِلْفُقَرَاءِ المُهَاجِرِينَ الَّذِينَ مَاتُوا وَلَمْ يَشْبَعُوا مِنْ خُبْزِ شَعِيرٍ ؟ قَالَ خَالِدٌ : لَهُمُ الْجَنَّةُ يَا أَمِيرَ اللَّذِينَ مَاتُوا وَلَمْ يَشْبَعُوا مِنْ خُبْزِ شَعِيرٍ ؟ قَالَ خَالِدٌ : لَهُمُ الْجَنَّةُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، فَقَالَ عُمَرُ : لَئِنْ فَازُوا بِالْجَنَّةِ ، وَكَانَ / هذَا حَظُنَا مِنَ الدُّنْيَا ، فَقَدْ بَانُوا مِنَّا بَوْناً عَظِيماً » (٣٠) .

[1/1]

وَرُوِيَ أَنَّ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، عَطِشَ يَوْماً ، فَدَعَا بِمَاءٍ ، فَأَعْطَاهُ رَجُلٌ إِدَاوَةً فِيهَا مَاءٌ نَبِلَا فِيهِ تَمَرَاتُ ﴿ ، فَلَمَّا قَرَّبَهَا عُمَرُ مِنْ فِيهِ ، وَجَدَ المَاءَ بَارِدًا خُلُواً ، فَأَمْسَكَ وَقَالَ : أَوَّهُ ، فَقَالَ الرَّجُلُ : وَاللَّهِ مَا أَلَوْتُهُ ( ) حَلاَوَةً يَا بَارِدًا خُلُواً ، فَأَمْسَكَ وَقَالَ : أَوَّهُ ، فَقَالَ الرَّجُلُ : وَاللَّهِ مَا أَلَوْتُهُ ( ) حَلاَوةً يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ ، فَقَالَ عُمَرُ : ذٰلِكَ الَّذِي مَنَعنِي مِنْهُ ( ) وَيْحَكُ ، لَوْلاَ الآخِرَةُ لَشَارَكُنَاكُمْ فِي عَيْشِكُمْ .

والْعَاشِرَةُ: الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ وَاللَّوْمُ وَالتَّعْيِيرُ فِي تَرْكِ الْأَدَبِ فِي أَخْذِ الفُضُولِ (و) وَطَلَبِ الشَّهَوَاتِ ، فَإِنَّ « الدُّنْيَا حَلاَلُها حِسَابٌ ، وَحَرَامُها عِقابٌ ، وَزِينَتُها إلى تباب »(ن) .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٦ .

<sup>(</sup>ب) بوناً : أي بُعداً وفراقاً .

 <sup>(</sup>ج) نُبذ فيه تمرات : أي وضع فيه تمرات حتى يصبح الماء حلواً .

<sup>(</sup> د ) ما أَلَوْتُه حلاوة : أي ما قصّرت في تحليته .

<sup>(</sup>هـ) أي امتنعت عن شربه لكونه حلواً .

<sup>(</sup> و ) أي فضول الحلال .

<sup>(</sup>ز) تباب : خسران وهلاك . راجع تخريج الحديث رقم ٥٧ .

فَهٰذِهِ جُمْلَةُ الْعَشَرَةِ وَفِي إِحْدَاهَا كِفَايَةٌ لِمَنْ نَظَرَ لِنَفْسِهِ ؛ فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الْمُجْتَهِدُ بِالاحْتِيَاطِ الْبَالِغِ فِي الْقُوتِ كَيْ لاَ تَقَعَ فِي حَرَامٍ أَوْ شُبْهَةٍ فَيَلْزَمُكَ الْمُجْتَهِدُ بِالاحْتِيَاطِ الْبَالِغِ فِي الْقُوتِ كَيْ لاَ تَقَعَ فِي حَرَامٍ أَوْ شُبْهَةٍ فَيلْزَمُكَ الْعَدَابُ ، ثُمَّ بِالاقْتِصَارِ مِنَ الْحَلَالِ عَلَى مَا يَكُونُ عُدَّةً عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ الْعَدَابُ ، ثَمَّ بِالاقْتِصَارِ مِنَ الْحَلَالِ عَلَى مَا يَكُونُ عُدَّةً عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَلِي تَعالَى ، فَلاَ تَقَعْ فِي شَرٍّ ، فَتَبْقَى فِي الْحَبْسِ والْحِسَابِ ، وَاللَّهُ تَعَالَىٰ وَلِي التَوْفِيقِ سُبْحَانَهُ .

فَإِنْ قُلْتَ: فَبَيِّنْ لَنَا أُوَّلًا حُكْمَ الْحَرَامِ وَالشَّبْهَةِ وَحَدَّهُمَا: فَأَقُولُ لَعَمْرُ اللَّهِ لَقَدْ أَشْبَعْنَا فِيهِ فِي «أَسْرَادِ مُعَامَلاتِ الدِّينِ»، وَذَكَرْنَا لَهُ كِتَاباً مُفْرِداً فِي كُتُبِ « الْإِحْيَاءِ »، لَكِنَّا نُشِيرُ إِلَى كَلِمَاتٍ مُفْرَدَةٍ بِحَيْثُ تَصِلُ إِلَى فَهْمِ الضَّعِيفِ المُبْتَدِي ، إِذْ مَقْصُودُ هَذَا الْكِتَابِ أَنْ يَنْتَفِعَ بِهِ الْمُبْتَدِي فِي الْعَبَادَةِ ، وَيُعِينُ الطَّالِبَ .

الحرام والشبهة

قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: مَا تَيَقَّنْتُ كَوْنَهُ مِلْكاً لِلْغَيْرِ، مَنْهِيًّا عَنْهُ فِي الشَّرْعِ، فَهُوَ حَرَامٌ مَحْضٌ ؛ وَأَمَّا إِذَا لَمْ يَكُنْ لَكَ يَقِينٌ بِذَٰلِكَ ، وَلَكِنْ يَعْلِبُ عَلَى ظَنَّكَ أَنَّهُ كَذَٰلِكَ ، فَهُوَ شُبْهَةٌ .

وَقَالَ آخَرُونَ : بَلِ الْحَرَامُ المَحْضُ مَا يَكُونُ بِهِ عِلْمٌ أَوْ غَالِبُ ظَنِّ ، لِأَنَّ غَلَبَةَ الظَّنَ (١) مِنَّا تَجْرِي مَجْرَى الْعِلْم فِي كَثِيرِ مِنَ الْأَحْكَام ؛ فَأَمَّا إِذَا تَسَاوَتِ الْأَمَارَتَانِ ، حَتَّى تَبْقَى شَاكًا لاَ يَكُونُ لأَحَدِهِمَا تَرْجِيحٌ عِنْدَكَ ، فَاشْتَبَهَ أَمْرُهُ عَلَيْكَ وَالْتَبَسَ فَذَٰلِكَ شُبْهَةً ، يُشْبِهُ أَنَّهُ حَلَالُ وَيُشْبِهُ أَنَّهُ حَرَامٌ ، فَاشْتَبَهَ أَمْرُهُ عَلَيْكَ وَالْتَبَسَ حَالُهُ .

ثُمَّ الاَمْتِنَاءُ عَنِ الَّذِي هُوَ حَرَامٌ مَحْضٌ حَثْمٌ وَاجِبٌ ، وَعَنِ الَّذِي هُوَ شُبْهَةٌ تَقْوًى وَوَرَعٌ ، وَهٰذَا أَوْلَى الْقَوْلَيْنِ عِنْدَنَا .

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي قَبُولِ / جَوَائِزِ السَّلَاطِينِ (٢) فِي هٰذَا الزَّمَانِ ؟

[٤١]ب[

حكم جوائز السلاطين فَاعْلَمْ أَنَّ الْعُلَمَاءَ اخْتَلَفُوا فِيهِ ، فَقَالَ قَوْمٌ : كُلُّ مَا لَا يُتَيَقَّنُ أَنَّهُ حَرَامٌ فَلَهُ أَخْذُهُ .

وَقَالَ آخَرُونَ: لَا يَحِلُّ أَنْ يَأْخُذَ مَا لَا يَتَحَقَّقُ أَنَّهُ حَلَالٌ، لَأِنَّ اللَّعْلَبِ الْعَصْرِ عَلَى أَمْوَالِ السَّلَاطِينِ الْحَرَامُ، وَالحَلَالُ فِي اللَّعْلَبِ الْحَرَامُ، وَالحَلَالُ فِي أَيْدِيهِمْ مَعْدُومٌ عَزِيزٌ.

وقَالَ قَوْمٌ: إِنَّ صِلَاتِ السَّلاطِينِ تَحِلُّ لِلْغَنِيِّ وَالْفَقِيرِ إِذَا لَمْ يَتَحَقَّقُ أَنَّهَا حَرَامٌ ، وَإِنَّمَا التَّبِعَةُ عَلَى المُعْطِي . قَالُوا : لِأَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْ قَبِلَ هَدِيَّةَ المُقُوقِسِ مَلِكِ الْإِسْكَنْدَرِيَّةِ ، وَاسْتَقْرَضَ مِنَ الْيَهُودِ مَعَ قَوْل سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ : ﴿ أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ [ المائدة : ٢٢] .

قالوا : وَقَدْ أَدْرَكَ جَمَاعَةً مِنَ الصَّحَابَةِ أَيَّامَ الظَّلَمَةِ وَأَخَذُوا مِنْهُمْ ، فَمِنْهُمْ أَبُو هُرَيْرَةَ ، وَآبْنُ عَبَاسٍ ، وَابْنُ عُمَرَ ، وَغَيْرُهُمْ .

وَقَالَ آخَرُونَ : لا يَجِلُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ شَيْءٌ لَا لِغَنِيٍّ وَلَا لِفَقِيرٍ ، إِذْ هُمْ مَوْسُومُونَ بِالطَّلْمِ ، والْغَالِبُ مِن حَالِهِم السُّحْتُ وَالْحَرَامُ ، وَالْحُكْمُ لِلْغَالِب ، فَيَلْزَمُ الاجْتِنَابُ .

وَقَالَ آخَرُونَ : مَا لاَ يُتَيَقَّنُ أَنَّهُ حَرَامٌ فَهُوَ حَلَالٌ لِلْفَقِيرِ دُونَ الْغَنِيِّ ، إِلاَّ يَعْلَمَ الْفَقِيرِ أَنَّ ذَلِكَ عَيْنُ الْغَصَبِ ، فَلَيْسَ لَهُ أَن يَأْخُذَهُ إِلاَّ لِيَرُدَّهُ عَلَى مَالِكِهِ . وَلاَ حَرَجَ عَلَى الْفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ مِنْ أَمْوَالِ السَّلاَطِينِ ، لأَنَّهَا إِنْ كَانَتْ مِلْ فَيْءٍ أَوْ مِلْكَ السَّلْطَانِ فَأَعْطَى الْفَقِيرِ فَلَهُ أَخْذُهُ بِلاَ رَيْبٍ ؛ وَإِنْ كَانَتْ مِنْ فَيْءٍ أَوْ مِلْكَ السَّلْطَانِ فَأَعْطَى الْفَقِيرِ فِيهِ حَقَّ ، وَكَذَلِكَ لأَهْلِ الْعِلْمِ ؛ قَالَ عَلِيّ بْنِ أَبِي خِرَاجٍ أَو عُشْرٍ ، فَللفقيرِ فِيهِ حَقَّ ، وَكَذَلِكَ لأَهْلِ الْعِلْمِ ؛ قَالَ عَلِيّ بْنِ أَبِي خِرَاجٍ أَو عُشْرٍ ، فَللفقيرِ فِيهِ حَقَّ ، وَكَذَلِكَ لأَهْلِ الْعِلْمِ ؛ قَالَ عَلِيّ بْنِ أَبِي طَالِبٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «مَنْ دَخَلَ الإِسْلامَ طَائِعاً وَقَرَأُ الْقُرَآنَ ظَاهِراً، فَلَهُ فِي طَالِبٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «مَنْ دَخَلَ الإِسْلامَ طَائِعاً وَقَرَأُ الْقُرَآنَ ظَاهِراً، فَلَهُ فِي بَيْتٍ مَالِد الْمُسْلِمِينَ كُلُّ سَنَةٍ مَائَتَا دِرْهَم وَرُوي مَائتَا (٢) دِينَارٍ ، إِنْ لَمْ بَيْتٍ مَالِ الْمُسْلِمِينَ كُلُّ سَنَةٍ مَائَتَا دِرْهَم وَرُوي مَائتًا (٢) دِينَارٍ ، إِنْ لَمْ فَي اللّهُ عَنْهُ : «مَنْ دَخَلَ الإِسْلامَ وَرُوي مَائتًا (٢) دِينَارٍ ، إِنْ لَمْ

يَأْخُذْهَا فِي الدُّنْيَا أَخَذَهَا فِي الآخِرَةِ » . وَإِذَا كَانَ كَذْلِكَ فَالْفَقِيرُ وَالْعَالِمُ يَأْخُذَانِ مِنْ حَقِّهِمَا .

قَالُوا: وَإِذَا كَانَ المَالُ مُخْتَلِطاً بِمالٍ مَغْصُوبِ وَلاَ يمكِنُ تَمييزُهُ، أَوْ غَصْباً لاَ يُمْكِنُ رَدُّه عَلَى صَاحِبه وَذُرِّيَتِهِ، فَلاَ مَخْلَصَ للسَّلْطَانِ مِنْهُ إلاَّ بِأَنْ يَتَصدَّقَ بِهِ ، وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَأْمُرَهُ بِالصَّدَقَةِ عَلَى الْفَقِيرِ وَيَنْهِيَ الْفَقِيرِ عَنْ يَتَصدَّقَ بِهِ عَلَى الْفَقِيرِ وَيَنْهِيَ الْفَقِيرِ عَنْ قَبُولِهِ وَهُو عَلَيْهِ حَرَامٌ ، فَأَذِنَ لِلْفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، قَبُولِهَا ، أَوْ يَأْذَنَ لِلْفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، قَبُولِهَا ، أَوْ يَأْذَنَ لِلْفَقِيرِ فِي الْقَبُولِ وَهُو عَلَيْهِ حَرَامٌ ، فَأَذِنَ لِلفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، وَهُو عَلَيْهِ حَرَامٌ ، فَأَذِنَ لِلفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، وَهُو عَلَيْهِ حَرَامٌ ، فَأَذِنَ للفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، وَهُو عَلَيْهِ حَرَامٌ ، فَأَذِنَ للفَقِيرِ أَنْ يَأْخُذَ ، وَهُ فِيهَا إلاَّ عَيْنَ الْغَصْبِ وَالْحَرَامِ ، فَلَيْسَ لَـهُ أَخْدُهُ ، وَهُ فِيهَا يُخْرِجُ عَنِ المَقْصُودِ الْفَتْوَى فِيهَا إلاَّ بِسْطٍ وَتَشْقِيقٍ ، وَآسْتِيعَابُ الْقَوْلِ فِيهَا يُخْرِجُ عَنِ المَقْصُودِ الْفَتْوَى فِيهَا إلاَّ بِسْطٍ وَتَشْقِيقٍ ، وَآسْتِيعَابُ الْقَوْلِ فِيهَا يُخْرِجُ عَنِ المَقْصُودِ مِنْ الْكِتَابِ / فَإِنْ أُرَدْتَ مَعْرِفَتَهَا فَطَالِعْ كِتَابِ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مِنْ كِتَابِ مِنْ الْكِتَابِ / فَإِنْ أُرَدْتَ مَعْرِفَتَهَا فَطَالِعْ كِتَابَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مِنْ كِتَابِ مِنْ الْكِتَابِ / فَإِنْ أُرَدُتَ مَعْرِفَتَهَا فَطَالِعْ كِتَابَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مِنْ كِتَابِ مَا اللّه تَعَالَى .

[أ/٤٢]

لات أهل السوق

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا تَقُولُ فِي صِلَاتِ أَهْلِ السُّوقِ وَغَيْرِهِمْ ، هَلْ يَلزَمُ رَدُّهَا والْبَحْثُ عَنْهَا وَقَدْ عَلِمْتَ مُجَازَفَتَهُمْ ، وَقِلَّةَ نَظَرِهِمْ فِي مُعَامِلَاتِهم وَكَـذَٰلِكَ صِلَاتُ الْإِخْوَانِ ؟

فالجواب أنَّهُ إِذَا كَانَ ظَاهِرُ الإِنْسَانِ الصَّلاحَ والسَّتْرَ، فَلا حَرَجَ عَلَيْكَ فِي قُبُول ِ صِلَتِهِ وَصَدَقَتِهِ، وَلاَ يَلْزَمُ الْبَحْثُ بِأَنْ تَقُولُ قَدْ فَسَدَ الزَّمَانُ، فَإِنَّ هٰذَا سُوءُ ظُنِّ بِذَٰلِكَ الرَّجُلِ المُسْلِمِينَ مَأْمُورُ بِهِ.

ثُمَّ آعْلَمْ مَا هُوَ الْأَصْلُ فِي هٰذَا الْبَابِ ، وَهُوَ أَنَّ هٰهُنَا شَيْئَيْنِ : أَحَدُهُمَا حُكْمُ الشَّرْعِ وَظَاهِرُهُ ؛ وَالنَّانِي حُكْمُ الْوَرَعِ وَحَقَّهُ .

فَحُكُمُ الشَّرْعِ أَنْ تَأْخُذَ مَا أَتَاكَ مِمَّنْ ظَاهِرُهُ صَلَاحٌ ، وَلاَ تَسْأَلْ إِلَّا أَنْ تَتَيَّقَنَ أَنَّهُ غَصْبٌ أَوْ حَرَامٌ بِعَيْنِهِ . حكم الشرع وحكمالورع

وَحُكُمُ الْوَرَعِ أَنْ لَا تَأْخُذَ شَيْئاً مِنْ أَحَدٍ حَتَّى تَبْحَثَ عَنْهُ غَايَةَ الْبَحْثِ

وَتَسْتَقْصِي عَلَيهِ غَايـةَ الإسْتِقْصَاءِ ، فَتَسْتَيْقِنَ أَنَّـهُ لاَ شُبْهَةَ فِيـهِ بِحَالٍ ، وَإلاَّ فَتَرْدَهُ .

فَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنْ أَبِي بَكْرِ الصَّدِّيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ غُلَاماً لَهُ أَتَاهُ بِلَبَنِ فَشَرِبَهُ ، فَقَالَ الْغُلَامُ : كُنْتُ إِذَا جِئْتُكَ بِشَيءٍ تَسْأَلْنِي عَنْهُ وَلَمْ تَسْأَلْنِي عَنْ فَصَلَهُ الْغُلَامُ : وَمَا قِصَّتُهُ ؟ قَالَ : رَقَيْتُ قَوْماً رقى الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعْطُونِي هٰذَا اللَّبَنِ ؟ فَقَالَ : وَمَا قِصَّتُهُ ؟ قَالَ : رَقَيْتُ قَوْماً رقى الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعْطُونِي هٰذَا ، فَتَقَيَّا أَبُو بَكْرٍ وَقَالَ : اللَّهُمَّ هٰذِهِ مَقْدِرَتِي ، فَمَا بَقِي في الْعُرُوقِ هٰذَا ، فَتَقَيَّا أَبُو بَكْرٍ وَقَالَ : اللَّهُمَّ هٰذِهِ مُقْدِرَتِي ، فَمَا بَقِي في الْعُرُوقِ فَيْ الْعُرُوقِ الْبَحْثِ عَمّا تَقْدُمُ عَلَيْهِ ، إِنْ كَانَ لَكَ نَظَرُ فِي الْوَرَعِ وَحَقِّهِ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ هٰذِهِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَكَانَّ الْوَرَعَ يُخَالِفُ الشُّرْعَ وَحُكْمَهُ .

فَاعْلَمْ أَنَّ الشَّرْعَ مَوْضُوعٌ عَلَى الْيُسْرِ وَالسَّمَاحَةِ ، وَلِذَٰلِكَ قَالَ ﷺ : « بُعِثْتُ بِالْحنِيفِيَّةِ السَّمْحَةِ » (أ) وَالْوَرَعُ مَوْضُوعٌ عَلَى التَّشْدِيدِ وَالإَحْتِياطِ ، كما قِيلَ : الأَمْرُ عَلَى المُتَّقِينَ أَضْيَقُ مِنْ عَقْدِ التَّسْعِينَ .

ثُمَّ الْوَرَعُ مِنَ الشَّرْعِ أَيْضاً ، فَكِلَاهُمَا فِي الأَصْلِ وِاحَدٌ ، وَلَكِنْ . لِلشَّرَعِ حُكْمَ الْأَفْضَلِ وَالأَحْوَطِ ، وَالجَائِزُ لَهُ : كُمُّمُ الشَّرْعِ ، وَالأَفْضَلُ الأَحْوَطُ يُفَالُ لَـهُ : حُكْمُ الْوَرَعِ ، فَهُمَا مَعَ حَكْمُ الْوَرَعِ ، فَهُمَا مَعَ تَمَيُّزِهِمَا وَاحِدٌ فِي الأَصْلِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَاشِداً .

فَإِنْ قُلْتَ : إِذَا جَازَ الْبَحْثُ وَالإِسْتِقْصَاءُ عَنْ كُلِّ شَيْءٌ فَسَدَّ عَلَيْنَا مَـا فَإِنْ قُلْتَ : إِذَا جَازَ الْبَحْثُ وَالإِسْتِقْصَاءُ عَنْ كُلِّ شَيْءٌ فَسَدَّ عَلَيْنَا مَـا إِذْ لَا بُدَّ [٢٤/ب] نَانُخُهُ فِي هٰذَا الزَّمَانِ ، وَتَعَدِّرَ الأَمْرُ / بِمَرَّةٍ عَلَى صَاحِبِ الوَرَعِ ، إِذْ لَا بُدَّ [٢٤/ب] لَهُ مِنْ بَلَاغٍ يُبَلِّغُهُ إِلَى الطَّاعَةِ .

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم (٥٨) .

فَاعْلَمْ أَنَّ طَرِيقَ الْوَرَعِ شَدِيدٌ ، وَأَنَّ مَنْ قَصَدَ سُلُوكَهُ فشرطه أَنْ يُوطَّنَ نَفْسَهُ وَقَلْبَهُ عَلَى احْتِمَالِ الشَّدَةِ وَإِلَّا فَلاَ يَتِمَّ لَهُ ذَلِكَ ؛ وَلِهٰذَا الْمَعْنَى صَارَ الْكَثِيرُ مِنْ أَهْلِ الْوَرَعِ وَالسَّابِقُونَ إِلَى جَبَلِ لُبْنَانَ وَغَيْرِهِ ، فَاقْتَصَرُوا عَلَى الْكَثِيرُ مِنْ أَهْلِ الْوَرَعِ وَالسَّابِقُونَ إِلَى جَبَلِ لُبْنَانَ وَغَيْرِهِ ، فَاقْتَصَرُوا عَلَى أَكْلِ الْحَشِيشِ وَثَمَرَاتٍ تَافِهَةٍ لاَ شُبْهَةً فِيهَا بِحَالٍ ، فَمَنْ سَمَتْ هِمَّتُهُ إِلَى أَكْلِ الْحَشِيشِ وَثَمَرَاتٍ تَافِهَةٍ لاَ شُبْهَةً فِيهَا بِحَالٍ ، فَمَنْ سَمَتْ هِمَّتُهُ إِلَى الْمَيْتَةِ لاَ يَقْدُمُ عَلَيْهَا إِلاَ عِنْدَ الضَّرُورَةِ ، ثُمَّ طُرِيقَ أُولئِكَ ، لِيَنَالَ مَنْزِلَتَهُمْ ، وَأَمَّا إِنْ أَقَامَ بَيْنَ النَّسِ ، وَأَكَلَ مِمّا يَتَنَاوَلُونَهُ فِي أَيْدِيهِمْ ، فَلْيَكُنْ عِنْدَهُ بِمَنْزِلَةِ المَيْتَةِ لاَ يَقْدُمُ عَلَيْهَا إِلّا عِنْدَ الضَّرُورَةِ ، ثُمَّ فِي أَيْدِيهِمْ ، فَلْيكُنْ عِنْدَهُ إِلَى الطّاعَةِ ، فَيَكُونُ لَهُ عُذْرٌ فِي ذَلِكَ ، وَلا يَضُرَّهُ إِنَ كَانَ فِي أَصْلِهِ شُبْهَةً ، فَإِنَّ اللَّه تَعَالَى أَوْلَى بِالْعُذْرِ ؛ وَلِهٰذَا قَالَ يَضُرُّهُ إِنْ كَانَ فِي أَصْلِهِ شُبْهَةً ، فَإِنَّ اللَّه تَعَالَى أَوْلَى بِالْعُذْرِ ؛ وَلِهٰذَا قَالَ الْحَسَنُ الْبُصْرِيُّ رضي اللَّهُ عَنْهُ : فَسَدَ السُّوقُ فَعَلَيْكُمْ بِالْقُوتِ (أَن فِي أَلْهُونِ وَلا .

وَلَقَدْ بَلَغَنِي عَنْ وَهْبِ بْنِ الْوَرْدِ أَنَّهُ كَانَ يُجَوِّعُ نَفْسَهُ يَـوْماً وَيَـوْمَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةً ، ثُمَّ يَأْخُذُ رَغِيفاً وَيَقُولُ : اللّهُمَّ إِنكَ تَعْلَمُ أَنِّي لاَ أَقْوَى عَلَى الْعِبَادَةِ وَأَخْشَى الضَّعْفَ وَالأَلمِ إِن لَمْ آكْلهُ ، اللّهُمَّ إِنْ كَانَ فِيهِ شَيْءٌ مِنْ خَبَثٍ أَوْ حَرَامٍ فَلا تُواخِذْنِي بِهِ ، ثُمَّ يَبُلُ الرَّغِيفَ فِي المَاءِ وَيَأْكُلُهُ .

قُلْتُ : فَهٰذَان الطَّرِيقَانِ (ب) لِلطَّبَقَةِ الْعُلْيَا مِنْ أَهْلِ الْوَرَعِ فِيمَا نَعْلَمُهُ ؛ وَأَمَّا مَنْ دُونَهُمْ فَلَهُمُ احْتِيَاطُ وَبَحْثُ عَلَى مِقْدَارٍ ، وَلَهُمْ أَيْضاً نَصِيبٌ مِنَ الْوَرَعِ عَلَى مِقْدَارٍ ، وَلِقَدْرٍ مَا تَتَعَنَّى تَنَالُ مَا تَتَمَنَّى ، وَاللَّهُ تَعَالَى لاَ يُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ، وَهُو عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ .

<sup>(</sup>أ) أي فسد السوق بمن فيه وما فيه بسبب كثرة الفساد والخيانة والبعد عن طاعة الله ، لذا عليكم بما يقتات به المرء ليستطيع القيام بما عليه من واجبات ، دون زيادة في ذلك.

<sup>(</sup>ب) أي احتمال الشدائد والصبر عليها .

فَإِنْ قِيلَ : فَهٰذَا جَانِبُ الْحَرَامِ ، فَأَخْبِرْنَا عَنْ جَانِبِ الْحَلَالِ ، وَمَا فَضُولَ حَدُّ الْفُضُولِ الَّذِي إِذَا أَخَذَهُ الْحَلال الْعَبْدُ يَكُونُ الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ ، وَمَا الْمِقْدَارُ الَّذِي إِذَا أَخَذَهُ الْحَلال الْعَبْدُ يَكُونُ ذَلِكَ أَدَباً ، وَلاَ يَكُونُ فُضُولًا ، وَلاَ عَلَيْهِ فِيهِ حَبْسٌ وَلاَ حِسابٌ ؟ يُقال له :

## فَاعْلَمْ أَنَّ أَحْوَالَ المُبَاحِ فِي الْجُمْلَةِ ثَلَاثَةُ أَفْسامٍ:

أَحَدُهَا: أَنْ يَأْخُذَهُ الْعَبْدُ مُفَاخِراً مُكَاثِراً مُبَاهِياً مُرَائِياً ، فَيَكُونُ الأَخْدُ انداع الساح مِنْهُ فِعْلِا مُنْكَراً ، يَسْتَوْجِبُ عَلَى ظَاهِرِ فِعْلِهِ الْحَبْسَ وَالْخِسَابَ وَاللَّوْمَ وَالتَّعْييرَ ، وَهُوَ التَّكَاثُرُ وَشَرِّ يَسْتَوْجِبُ عَلَى بَاطِنِ فِعْلِهِ ؛ وَهُوَ التَّكَاثُرُ [٢٤٤] وَالتَّفَاثُرُ وَالتَّكَاثُرُ وَشَرِّ يَسْتَوْجِبُ عَلَى بَاطِنِ فِعْلِهِ ؛ وَهُوَ التَّكَاثُرُ [٢٠٤] وَالتَّفَاخُرُ ، عَذَابَ النَّارِ، وَذَٰلِكَ الْقَصْدُ مِنْهُ مَعْصِيةٌ وَذَنْبٌ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابُ هُ إِلَى قَوْلِهِ ﴿ وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابُ هُو إِنَّمَا الْحَديد : ٢٠]

وَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : « مَنْ طَلَبَ الدُّنْيَا حَلاَلًا مُبَاهِيًا مُكَاثِرًا مُفَاخِراً مُرَائِياً لَقِيَ اللَّهُ وَهُوَ عَلَيْهِ غَضْبَانُ » أَنْ فَالْوَعِيدُ عَلَى قَصْدِهِ ذَٰلِكَ بِقَلْبِهِ .

وَالْقِسْمُ الثَّانِي : أَنْ يَأْخُذَ الْحَلَالَ لِشَهْوَةِ نَفْسِهِ لَا غَيْرُ ، فَذَٰلِكَ مِنْهُ شَرُّ يَسْتَوْجِبُ عَلَيْهِ الْحَبْسَ وَالْجِسَابَ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَسُذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [ التكاثر : ٨ ] . وَقَالَ ﷺ : « حَلَالُهَا حِسَابٌ »(٣) .

وَالْقِسْمُ الثَّالِثُ : أَنْ يَأْخُذَ مِنَ الْحَلالِ فِي حَالِ الْعُذْرِ، قَدْراً يَسْتَعِينُ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٥٩ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٦٠ .

بِهِ عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَيَقْتَصِرَ عَلَى ذٰلِكَ ، فَذٰلِكَ مِنْهُ خَيْرٌ وَحَسَنَةٌ وَأَدَبُ وَلاَ حِسَابَ عَلَيْهِ وَلاَ عِقَابَ ، بَلْ يَسْتَوْجِبُ عَلَيهِ الأَجْرَ وَالمِدْحَة ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ أُولَٰئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا ﴾ [ البقرة : ٢٠٢] ، وَقَالَ ﷺ : « مَنْ طَلَبَ الدُّنْيَا حَللاً ، آسْتِعْفَافاً عَنِ المَسْئَلَةِ وَتَعَطُّفاً على جَارِهِ (١) ، وَسَعْياً عَلَى عِيَالِهِ ، جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ وَوَجْهُهُ كَالقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ » (أ) ، وَذٰلِكَ لِمَا قَصَدَ بِهِ هٰذِهِ القُصُودَ المَحْمُودَة لِلَّهِ سُبْحَانَهُ وتعالى فَهٰذِهِ هٰذِهِ فَاعْلَمْهَا .

فَإِنْ قِيلَ : فَمَا شُرْطُ المُباحِ حَتَّى يَصِيرَ خَيْراً وَحَسَنَةً كَمَا ذَكَرْتُمْ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّهُ يَحْتَاجُ لِكُوْنِهِ خَيْراً في الأصْلِ إِلَى شَرْطَينْ : أَحَدُهُمَا : الْحَالُ ، وَالثَّانِي : الْقَصْدُ .

فَالْحَالُ يَجِبُ أَنْ يَكُونَ في حَالِ عُذْرٍ ، وَهُوَ بِحَيْثُ إِنْ لَمْ يَأْخُذْ تُؤَخَذُ مُولِ مِنْ تُوْفَ الْمُبَاحُ يَنْقَطِعُ بِسَبَيهِ عَنْ فَرْض أَوْ سُنَةٍ أَوْ نَفْل فَيكُونُ ذٰلِكَ أَفْضَلَ مِنْ تَرْكِ المُبَاحِ ، فَإِنَّ تَرْكَ مُبَاحِ الدُّنْيَا فَضِيلَةً ، فَإِذَا كَانَ الْحَالُ كَذٰلِكَ فَهُوَ حَالُ الْعُذْرِ .

وَأَمَّا الْقَصْدُ ، فَإِنْ يَقْصِدَ بِهِ الْعُدَّةَ وَالإِسْتِعَانَةَ عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، وَهُوَ أَنْ يَذْكُرَ بِقَلْبِهِ ، أَنّهُ لَوْلا مَا فِيهِ مِن التَّوصُّلِ إلى عِبَادَةِ اللَّهِ تعالى لَما أَخَذَ ذٰلِكَ ، فَهٰذَا ذِكْرُ الْحُجةِ . فَلَمَّا حَصَلَ ذِكْرُ الْحُجَّةِ في حال الْعُذْرِ ، صَارَ ذٰلِكَ الْأَخْذُ مِنَ الدُّنْيَا الْحَلالِ خَيْراً وَحَسَنَةً وَأَدَباً . وَأَمَّا لَوْ كَانَ حَالُهُ حَالَ الْعُذْرِ / وَلا يَكُونُ لَهُ هٰذَا الْقَصْدُ وَالذِّكْرُ ، أَوْ يَكُونُ لَهُ هٰذَا الذِّكْرُ ، وَلا يَكُونُ لَهُ هٰذَا الذِّكْرُ ، وَلا يَكُونُ فَى حَالِ الْعُذْرِ فَلا يَكُون ذٰلِكَ الْأَخْذُ مِنْ جُمْلَةِ الخَيْرَاتِ .

(أ)راجع تخريج الحديث رقم ٦١ .

1-1/277

ثُمَّ الاِسْتِقَامَةُ عَلَى حِفْظِ هٰذَا الأَدَبِ نَحْتَاجُ إِلَى بَصِيرَةٍ وَقَصْدٍ مُجْمَلٍ بِأَنَّهُ لاَ يَأْخُذُ ( من )(١) الدُّنْيَا بِحَالٍ إِلاّ لِلْعُدَّةِ عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، حَتَى إِنَّهُ لاَ يَأْخُذُ ( من )(٢ الدُّنْيَا بِحَالٍ إِلاّ لِلْعُدَّةِ عَلَى عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، حَتَى إِنَّهُ إِنْ سَهَا عَنْ ذِكْرِ الْحُجَّةِ فِي حَالٍ ، أَجْزَأَهُ ذٰلِكَ الْقَصْدُ المُجْمَلُ عَنْ تَجْدِيدِ ذِكْرِ الْحُجَّةِ . قَالَ شَيْخُنا رَحِمَهُ اللَّهُ :

فَصَارَتِ الْأُمُورُ الثَّلاَئَةُ مُعْتَبَرَةً فِيهِ ، كُلُّ وَاحِدٍ مِنْ وَجْهٍ ؛ يَعْنِي أَنَّ اللَّحْرَ وَالحَال مُعْتَبَرَانِ في حُصُول كَوْنِهِ خَيراً أَصْلاً ، وَالْقَصْدُ المُجْمَلُ اللَّحْرَ وَالحَال مُعْتَبَرانِ في حُصُول كَوْنِهِ خَيراً أَصْلاً ، وَالْقَصْدُ المُجْمَلُ اللَّمْتَقَامَةِ عَلَيْهِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ المُقْتَضِي عَنْ بَصِيرَةٍ مَنْزِلَةَ الأَدَبِ ، مُعْتَبَرُ في الإسْتِقَامَةِ عَلَيْهِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ المُقْتَضِي عَنْ بَصِيرَةٍ مَنْزِلَةَ الأَدب ، مُعْتَبَرُ في الإسْتِقَامَةِ عَلَيْهِ ، فَافْهَمْ ذٰلِكَ رَاشِداً .

فَإِنْ قِيلَ : فَإِنْ أَخَذَ الدُّنْيَا الْحَلاَلَ لِشَهْوَةٍ ، فَهَلْ يَكُونُ ذٰلِكَ مَعْصِيَةً ، وَهَلْ يَلْزَمُ عَلَيْهِ عَذَابٌ ، وَهَلِ الأَخْذُ بِالْعُذْرِ فَرْضٌ أَمْ لَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ ذَٰلِكَ فَضِيلةً وَنُسَمِّيهِ خَيْراً وَحَسَنَةً ، وَالْأَمْرُ بِهِ أَمْرُ تَأْدِيبٍ ، وَاللَّهْ عَنْهُ نَهْيُ زَجْرٍ وَلَيْسَ ذَٰلِكَ وَاللَّحْذُ بِالشهوة أَحَدُ شَرِّ وَسَيِّئَةٍ ، وَالنَّهْيُ عَنْهُ نَهْيُ زَجْرٍ وَلَيْسَ ذَٰلِكَ بِمَعْصِيَةٍ ، وَلاَ يَكُونُ عَلَيْهِ عَذَابُ النّارِ ، وَإِنَّمَا عَلَيْهِ الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ وَاللَّوْمُ وَالتَّعْيِيرُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَما هٰذَا الْحَبْسُ وَالْحِسَابُ الَّذِي يلزم الْعَبْدَ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْحِسَابَ أَنْ تُسْأَلَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّاذَا آكْتَسَبْتَ ، وَفِيَمَاذَا أَنْفَقْتَ ، وَمَاذَا أَرَدْتَ بِلَاكَ ؟ وَالْحَبْسُ حَبْسٌ عَنِ الْجَنَّةِ مُدَّةَ الْحِسَابِ لِلْكَ ، في عَرَصَة الْقِيَامَةِ ، بَيْنَ أَهْوَالِهَا وَمَخَاوِفِهَا عُرْيَانَ عَطْشَانَ وَكَفَى بِلْلِكَ ، في عَرَصَة الْقِيَامَةِ ، بَيْنَ أَهْوَالِهَا وَمَخَاوِفِهَا عُرْيَانَ عَطْشَانَ وَكَفَى بِلْلِكَ بَلِيَّةً .

فَإِنْ قِيلَ : فَاللَّهُ سُبْحَانَهُ قَدْ أَحَلَّ لَنَا هٰذَا الْحَلاَلَ ، فَاللَّوْمُ وَالتَّعْيِيرُ في أَخْذِهِ لِمَاذَا ؟

الأدب في الحلال

والحساب

أخذ الحلال لشهوة فَاعْلَمْ أَنَّ اللَّوْمَ وَالتَّعْيِيرَ لِتَرْكِهِ الأَدْبَ ، كَمَنْ أُجْلِسَ عَلَى مَائِدَةِ الْمَلِكِ فَتَرَكَ الأَدْبَ ، فَإِنَّهُ الطَّعَامُ لَه مُباحاً ، وَالأَصلُ فِي هَذَا الْبَابِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى حَلَقَ الْعَبْدَ لِعِبَادَتِهِ ، وَهُ وَ عَبْدٌ لِلَّهِ تَعَالَى مِنْ كُلَ هَذَا الْبَابِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى حَلَقَ الْعَبْدَ لِعِبَادَتِهِ ، وَهُ وَ عَبْدٌ لِلَّهِ تَعَالَى مِنْ كُلَ هَذَا الْبَابِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى حَلَقَ الْعَبْدَ اللَّهَ عَز وَجلّ من كل وَجْهٍ يُمْكِنُهُ ، وَيَجْعَلَ أَفْعَالَهُ وَجْهٍ ، فَحَتُ الْعَبْدِ أَنْ يَعْبُدَ اللَّهَ عَز وَجلّ من كل وَجْهٍ يُمْكِنُهُ ، وَيَجْعَلَ أَفْعَالَهُ كُلَّهَا عِبَادَةً مِنْ أَيِّ وَجْهٍ أَمْكَنَهُ ؛ فَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ وَآثَرَ شَهْوَةَ نَفْسِهِ ، وَاشْتَعْلَ لِكُلَّهَا عِبَادَةً مِنْ أَيِّ وَجْهٍ أَمْكَنَهُ ؛ فَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ وَآثَرَ شَهْوَةَ نَفْسِهِ ، وَاشْتَعْلَ لِلْكَ عَنْ عِبَادَةٍ رَبّهِ ، مَعَ تَمْكُنِهِ مِنْ ذٰلِكَ مِنْ غَيْرِ تَعَذَّرٍ ، وَالدَّارُ دَارُ جَدْمَةٍ وَعِبَادَةٍ ، لاَ دَارُ تَنَعُم ولا دَارُ شَهْوَةً إلا بِاللّهِ الْعَلِيّ الْعَظِيمِ . وَالتَّوْمِ بِذُلِكَ وَالتَعْيِيلَ وَمِنْ اللّهِ الْعَلِيّ الْعَظِيمِ . .

[1/22]

فَهَذِهِ الْجُملَةُ الَّتِي أَرَدْنَا بَيَانَها في إصْلاَحِ النَّفْسِ وَإِلْجَامِهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى ، فَأَرْعَهَا حَقَّهَا ، وَاحْتَفِظْ بِها جِدَّا تَفُوْ بِالْخَيْرِ الْكَثِيرِ فِي الدَّارَيْنِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةَ بِفَضْلِهِ .

## فصـــل ( في معالجة الدنيا والخلق والشيطان والنفس )

فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ بِبَذْلِ المَجْهُودِ في قَطْعِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ الْعَظِيمَةِ الطَّوِيلَةِ (أ) ، فَإِنَّهَا أَعْظَمُ الْعَقَبَاتِ شِدَّةً ، وَأَكْثَرُهَا مُؤْنَةً ، وَأَكْبَرُهَا آفَةً وَفِتْنَةً ، فَإِنَّهَا أَعْظَمُ الْعَقَبَاتِ شِدَّةً ، وَأَكْثَرُهَا مُؤْنَةً ، وَأَكْبَرُهَا آفَةً وَفِتْنَةً ، فَإِنَّ مَنْ هَلَكَ مِنَ الْخَلْقِ كُلِّهِمْ ، إِنَّمَا انْقَطَعُوا عَنْ طَرِيقِ الْحَقِّ إِمَّا بِسَبَبِ دُنْيا أَوْ خَلْقٍ أَوْ شَيْطَانٍ أَوْ نَفْس . وَلَقَدْ ذَكَرَنَا في كُتُبِنَا المُصَنَّفَةِ مِنْ كِتابِ « الأَسْرَارِ » و « الإحْيَاءِ » و « الْقُرْبَةِ » ، مَا يَبْعَثُ عَلَى الإهْتِمَامِ بِذَٰلِكَ .

وَمَقْصُودُ هٰذَا الْكِتَابِ أَنِّي سَأَلْتُ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يُطْلِعَنِي عَلَى سِرً مُعَالَجَةِ النَّفْسِ ، وَأَنْ يُصْلِحَنِي وَيُصْلِحَ بِي ، فَاقْتَصَرْتُ في هٰذَا الْكِتَابِ الشَّرِيفِ عَلَى نُكَتٍ وَجِيزَةِ اللَّفْظِ غَزِيرَةِ المَعْنَى ، تُقْنِعُ مَنْ تَأَمَّلَهَا ، وَتَدَعُهُ الشَّرِيفِ عَلَى نُكَتٍ وَجِيزَةِ اللَّفْظِ غَزِيرَةِ المَعْنَى ، تُقْنِعُ مَنْ تَأَمَّلَهَا ، وَتَدَعُهُ عَلَى وَاضِحَةٍ مِنَ الطَّرِيقِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى . وَهٰذَا الْفَصْلُ بِنُكَتٍ في مُعَالَجَةِ الدُّنْيَا وَالْخَلْقِ وَالشَّيْطَانِ وَالنَّفْسِ .

أَمَّا الدُّنْيَا: فَحَقَّ لَكَ أَنْ تَحْذَرَهَا وَتَزْهَدَ فِيهَا ، لَإِنَّ الْأَمْرَ لَا يَحْلُو مِنْ ثَلَاثَةٍ:

<sup>(</sup>أ) وهي عقبة العوائق .

أنواع العباد

إِمَّا أَنْتَ مِنْ ذَوِي الْبَصَائِرِ وَالْفِطَنِ ، فَحَسْبُكَ أَنَّ الدُّنْيَا عَدُوَّةُ اللَّهِ وَهُوَ
 حَبيبُكَ وَوَلِيُّكَ ، وَأَنَّ الدُّنْيَا نَقِيضَةُ عَقْلِكَ ، وَالْعَقْلُ قَيمَتُكَ .

- وَإِمَّا أَنْتَ مِنْ ذَوِي الْهِمَمِ في عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَالإَجْتِهَاد ، فَحَسْبُكَ أَنَّ التَّنْيَا بَلَغَ مِنْ شُؤمِهَا مَا يَمْنَعُكَ مِنْ إِرَادَتِهَا ، وَتَشْغَلُكَ الْفِكْرَةُ فِيهَا عَنِ الْعِبَادَةِ وَالْخَير ، فَكَيْفَ نَفْسُهَا ؟

- وَإِمَّا أَنْتَ مِنْ أَهْلِ الْغَفْلَةِ لاَ بَصِيرَةَ لَكَ تُبْصِرُ الْحَقائِقَ ، وَلاَ هِمَّةً لَكَ تَبْعَثُ عَلَى المَكَارِمِ ؛ فَحَسْبُكَ أَنَّ الدُّنْيَا لاَ تَبْقَى : إِمَّا أَنْ تُفَارِقَهَا ، وَإِمَّا أَنْ تُفَارِقَكَ ، كَمَا قَالَ الْحَسَنُ رضي الله عنه : إِنْ بَقِيَتْ لَكَ الدُّنْيَا لَمْ وَإِمَّا أَنْ تُفَارِقَكَ ، كَمَا قَالَ الْحَسَنُ رضي الله عنه : إِنْ بَقِيَتْ لَكَ الدُّنْيَا لَمْ تَبْقَ لَهَا ، فَأَيُّ فَائِدَةٍ إِذَنْ فِي طَلَبِهَا ، وَإِنْفَاقِ الْعُمْرِ الْعَزِيزِ عَلَيْهَا ، وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ / : [ الوافر ] :

[٤٤]ب]

هُبِ آلدُّنْيَا تُساقُ إِلَيْكَ عَفْواً أَلْيسَ مَصِيرٌ ذَاكَ إِلَى زَوَالِ (١) فَمَا تَرْجُو بِعَيْشٍ لَيْسَ يَبْقَي وَشِيكاً قَدْ تُغَيِّرُهُ اللَّيَالِي (٢) وَمَا ذُنْ يَالُو بِعَيْشٍ لَيْسَ يَبْقَي وَشِيكاً قَدْ تُغَيِّرُهُ اللَّيَالِي (٢) وَمَا ذُنْ يَادُ بِارْتِحَالِ فَلَا يُنْبَغِي لِلْعَاقِلِ إِذاً أَنْ يُخْدَعَ بِهَا ، وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ الكامل ] :

أَضْغَاثُ نَـوْمٍ أَوْ كَظِلِّ زَائِلَ إِنَّ اللَّبِيبَ بِمِشْلِهَا لاَ يُخْدَعُ حَتَى مَتَى تُسْقَى النَّفُوسَ بِكَأْسِها (رُبَّ المنسونِ وَأَنستَ لاهٍ تَـرْتَعُ فَلَقَـدْ رَضِيتُ بِـأَن تُعَلَّل بِـالمُنى وَإِلَى المنيّة كُـلّ يـومٍ تُـدْفَعُ فَلَقَـدْ رَضِيتُ بِـأَن تُعَلَّل بِـالمُنى وَإِلَى المنيّة كُـلّ يـومٍ تُـدْفَعُ اللَّهُ فَلَا لِغَيرِكَ تجمعُ (٣) فَتَـزَوَدن لِيَـوْمٍ فَـقْـرِكَ دائباً وَآجْمَعْ لِنَفْسِكَ لا لِغَيرِكَ تجمعُ (٣)

وَأَمَّا الشَّيْطَانُ فَحَسْبُكَ فِيهِ مَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِيَّهِ مُحَمَّدٍ ﷺ ﴿ وَقُلْ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾

[ المؤمنون: ٩٨ ] فَهذَا خَيْرُ الْعَالَمِينَ وَأَعْلَمُهُمْ وَأَعْقَلُهُمْ وَأَفْضَلُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، يَحْتَاجُ مَعَ ذٰلِكَ إلى أَنْ يَسْتَعِيذَ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ ، فَكَيْفَ بِكَ مَعَ جَهْلِكَ وَنَقْصِكَ وَغَفْلَتِكَ ؟

وَأَمَّا الْخَلْقُ : فَحَسْبُكَ مِنْهُمْ أَنَّكَ لَوْ خَالَطْتَهُمْ وَوَافَقْتُهُم في أَهْوَائِهِمْ أَيْثُ لَوْ خَالَطْتَهُمْ وَوَافَقْتُهُم في أَهْوَائِهِمْ أَيْمَتَ وَأَفْسَدْتَ أَمْرَ آخِرَتِكَ ، وَإِنْ خَالَفْتَهُم تَعِبْتَ بِأَذِيَّاتِهِم وَجَفَوَاتِهِم ، وَكَدَّرْتَ عَلَيْكَ أَمْرَ دُنْيَاكَ ، ثُمَّ لا تَأْمَنُ أَنْ يُلْجِئُوكَ إلى مُعَادَاتِهِم وَمُنَاوَأَتِهِم فَتَقَعُ فِي شَرِّهِمْ ، وَلاَنَهُمْ إِنْ مَدَحُوكَ وَعَظَمُوكَ أَخَافُ عَلَيْكَ الْفِتْنَةَ وَالْعُضَبَ لِغَيرِ اللَّهِ وَالْعُجْبَ ، وَإِنْ ذَمُّوكَ وَحَقَرُوكَ أَخَافُ عَلَيْكَ الْمُزْنَ تَارَةً وَالْغَضَبَ لِغَيرِ اللَّهِ تَعَالَى أَخْرَى ، وَكِلَا الْأَمْرَيْنَ آفَةً مُهْلِكَةً .

ثُمَّ اذْكُرْ حَالَكَ مَعَهُم بَعْدَ مَا صِرْتَ إِلَى الْقَبْرِ بِشَلَاثَةِ أَيَّامٍ كَيْفَ يَتْرَكُونَكَ وَيَهْجُرُونَكَ وَيَسْوْنَكَ ، فَلَا يَكادُونَ يَذْكُرُونَكَ ، كَأَنَّكَ لَمْ تَرَهُمْ يَوْمَأُ وَلَمْ يَرَوْكَ ، فَلَم يَبْقَ هُنَالِكَ مَعَكَ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى ، أَفَلاَ يَكُونُ مِنَ الْغَبْنِ الْعَظِيمِ أَنْ تُضَيِّعَ أَيَّامَكَ مَع هُؤلاءِ الْخُلْقِ، مَعَ قِلَّةِ الْوَفَاءِ مِنهُم وَقِلَّةِ الْبَقَاءِ مَعْهُم ، وَتَتُرُكَ خِدْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى الَّذِي يَرْجِعُ إِلَيْهِ آخِرُ الأَمْرُ وَحْدَهُ ، وَلاَ يَبْقَى لَكَ إِلَّا هُوَ أَبَدَ الآبِدِينَ ؛ وَالْحَاجَاتُ كُلُها إِلَيْهِ ، وَالتَّكَلَانُ كُلُّهُ عَلَيْهِ ، وَالاَعْتِصَامُ كُلُهُ في كُلِّ حَالًا / وَعِنْدَ كُلِّ شِدَّةٍ وَهُولٍ بِهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ؛ وَالاعْتِصَامُ كُلُّهُ في كُلِّ حَالٍ / وَعِنْدَ كُلِّ شِدَّةٍ وَهُولٍ بِهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ؛ وَالاعْتِصَامُ كُلُّهُ في كُلِّ حَالٍ / وَعِنْدَ كُلِّ شِدَّةٍ وَهُولٍ بِهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ؛ وَالاعْتِصَامُ كُلُّهُ في كُلِّ حَالٍ / وَعِنْدَ كُلِّ شِدَةٍ وَهُولٍ بِهِ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ؛ وَاللَّهُ وَلِيُّ التوفِيقِ بِفَضْلِهِ .

[1/50]

وَأَمَّا النَّفْسُ: فَحَسْبُكَ مَا تُشَاهِدُ مِنْ حَالاَتِهَا وَرَدَاءَةِ إِرَادَتِهَا وَسُوءِ اخْتِيَارِهَا ، فَهِيَ فِي حَالِ الشَّهْوَةِ بَهِيمَةً ، وَفِي حَالِ الْغَضَبِ سَبْعُ ، وَفِي حَالِ الْغَضَبِ سَبْعُ ، وَفِي حَالِ النَّعْمَةِ تَرَاهَا فِرْعَوْناً ، وَفِي حَالِ النَّعْمَةِ تَرَاهَا فِرْعَوْناً ، وَفِي حَالِ النَّعْمَةِ تَرَاهَا مُخْتَالاً ، إِنْ أَشْبَعْتَهَا حَالِ الشَّبَعِ تَرَاهَا مُحْتَالاً ، إِنْ أَشْبَعْتَهَا

بَطِرَتْ وَمَرِحَتْ ، وَإِنْ جَـوَّعْتَهَا صَـاحَتْ وَجَزَعَتْ ، فَهِيَ كَمَـا قَالَ الْأُول : [ مجزوء البسيط ] :

كَحِمادِ السُّوءِ إِنْ أَشْبَعْتَهُ رَمَحَ النَّاسَ (أ) وَإِنْ جَاعَ نَهَقْ

وَلَقَدْ صَدَقَ بَعْضُ الصّالِحِينَ حَيْثُ قَالَ : إِنَّ رَدَاءَةَ هٰ فِهِ النَّهْ وَجَهْلها بِحَيْثُ إِذَا هَمَّتْ بِمَعْصِيةٍ أَوِ انْبَعَنْتْ لِشَهْوَةٍ ، لَوْ تَشَفَّعْتَ إِلَيْهَا بِاللَّهِ سُبْحَانَهُ ثُمَّ بِرَسُولِهِ وَبِجَمِيعِ أَنْبِيَائِهِ وَبِحَبِيعِ السَّلَفِ الصَّالِحِ مِنْ عِبَادِهِ ، وَتَعْرِضُ عَلَيْهَا المَوْتَ وَالْقَبْرَ وَالْقِيَامَةَ وَالْجَنّة وَالنَّارَ ، لاَ تُعْفِي عِبَادِهِ ، وَتَعْرِضُ عَلَيْهَا المَوْتَ وَالْقَبْرَ وَالْقِيَامَة وَالْجَنّة وَالنَّارَ ، لاَ تُعْفِي اللَّوْقِيَادَ وَلاَ تَتْرُكُ الشَّهْوَةَ ؛ ثُمَّ إِنِ اسْتَقْبَلْتِها بِمَنْعِ رَغِيفٍ ، تَسْكُنُ وَتَتْرُكُ اللَّهُونَة ؛ ثُمَّ إِنِ اسْتَقْبَلْتِها بِمَنْعِ رَغِيفٍ ، تَسْكُنُ وَتَتْرُكُ اللَّهُونَة ، فَإِنَّاكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ أَنْ تَغْفُل عَنْها ، فَإِنَّهَا شَهْوَتَهَا ، فَإِنَّهَا الرَّجُلُ أَنْ تَغْفُل عَنْها ، فَإِنَّهَا الْمَارِة اللَّهُ ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةً بِالسُوءِ ﴾ كَمَا قَالَ خَالِقُها الْعَالِمُ بِهَا جَلَّ جَلالُهُ ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَة بِالسُوءِ ﴾ كَمَا قَالَ خَالِقُها الْعَالِمُ بِهٰذَا تَنْبِيها لِمَنْ عَقَل .

وَلَقَدْ بَلَغَنَا عَنْ رجل من بَعْضِ الصَّالِحِينَ يُقالُ لَهُ أَحْمَدُ بْنُ أَرْقَمَ الْبَلْخِيُّ أَنَّهُ قَالَ: نَازَعَتْنِي نَفْسِي بِالْخُرُوجِ إِلَى الْغَزْوِ، فَقُلْتُ: سُبْحَانَ اللّهِ، إِنَّ اللّه مَ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسَّوهِ ﴾ [ يوسف: اللّهِ، إِنَّ اللّه مَ اللّه مَ الله يَعُولُ: ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسَّوهِ ﴾ [ يوسف: ٥٣]، وَلٰجِنَّهَا اسْتَوْحَشَتْ فَتُرِيدُ لِقَاءَ النَّاسِ لِتَسْتَرُوحَ إِلَيْهِمْ وَيَتَسَامَعَ النَّاسُ بِهَا، فَيَسْتَقْبِلُونَهَا بِالتَّعْظِيمَ وَالْبِيرُ وَالْإِكْرَامِ ؛ فَقُلْتُ لَهَا: لاَ أُنْزِلُكِ الْعُمْرَانَ وَلاَ أَنْزِلُ عَلَى مَعْرِفَةٍ ، وَالْبِسِرِّ وَالْإِكْرَامِ ؛ فَقُلْتُ لَهَا: لاَ أُنْزِلُكِ الْعُمْرَانَ وَلاَ أَنْزِلُ عَلَى مَعْرِفَةٍ ، فَقُلْتُ لَهَا: وَقُلْتُ : اللّهُ تَعَالَى أَصْدَقُ. فَقُلْتُ لَهَا: فَقُلْتُ لَهَا:

<sup>(</sup>أ) رمح الناس : رفسهم برجليه .

<sup>(</sup>ب) أجابت : أي وافقت على طلبي .

أُقاتِلُ الْعَدُوَّ حَاسِراً فَتَكُونِينَ أَوِّلَ قَتِيلٍ ، فَأَجَابَتْ ؛ وَعَدَّ أَشْيَاءَ مِمًّا أَرَادَهَا فَأَجَابَتْ إِلَى كُلِّ ذَٰلِكَ ، قَالَ فَقُلْتُ : يَا رَبِّ : نَبِّهْنِي لَهَا ، فَإِنِّي مُتَّهِمٌ لَهَا مُصَدِّقُ لَكَ ؛ فَكُوشِفْتُ بِهِا كَأَنَّهَا تَقُولُ : يَا أَحْمَدُ أَنْتَ تَقْتُلُنِي كُلَّ يَوْمٍ مُصَدِّقُ لَكَ ؛ فَكُوشِفْتُ بِهِا كَأَنَّهَا تَقُولُ : يَا أَحْمَدُ أَنْتَ تَقْتُلُنِي كُلَّ يَوْمٍ لَمَا يَمُولُتُ مِنْ شَهْوَاتٍ مَرَّاتٍ ، وَبِمُخَالفَتِكَ () ، وَلاَ يَشْعُرُ بِهِ أَحَدُ (ب) ، فَإِنْ يَشْعُرُ بِهِ أَحَدُ (ب) ، فَإِنْ قَاتَلْتَ قُتِلْتَ / مرةً وَاحِدَةً فَنَجَوْتُ مِنْكَ ، وَيَتَسَامَعَ النَّاسُ فَيَقُالُ : [19/ب] آسْتُشْهِدَ أَحْمَدُ ، وَيَكُونُ لِي شَرَفٌ وَذِكْرٌ ؛ قَالَ : فَقَعَدَتُ وَلَمْ أَخْرُجْ إِلَى النَّاسَ بَعْدَ الْعَرْوِ فِي ذَٰلِكَ الْعَامِ . فَانْظُرْ إِلَى خِدَاعِ النَّفْسِ وَغُرُودِهَا ، تُرَاثِي النَّاسَ بَعْدَ المَوْتِ بِعَمَلِ لَمْ يَكُنْ بَعْد .

وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ وَأَحْسَنَ [ البسيط ] :

تَـوَقَّ نَفْسَكَ لَا تَـأُمَنْ غَـوَائِلَهَا فَالنَّفْسُ أَخْبَثُ مِنْ سَبْعِينَ شَيْطَانَا

فَتَنَبَّهُ رَحِمَكَ اللَّهُ لِهٰذِهِ الخَدَّاعَةِ الأَمَّارَةِ بِالسُّوءِ ، وَوَطِّنْ عَلَى مُخَالَفَتِها قَلْبَكَ بِكُلِّ حَالٍ تُصِبُ وَتَسْلَمْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى . ثُمَّ عَلَيْكَ بِإلْجَامِهَا بِالتَّقْوَى لاَ حِيلةَ لَهَا سِوَاهُ .

وَاعْلَمْ أَنَّ هَهُنَا أَصْلاً أَصِيلاً وَهُو أَنَّ الْعِبَادَةَ شَطْرَانِ: شَطْرُ شطر الاعْتِنَابِ ؛ فالاعْتِسَابُ: فِعْلُ الطَّاعَاتِ ؛ الاعْتِنَابُ : فِعْلُ الطَّاعَاتِ ؛ وَالاَجْتِنَابُ : وَهُو التَّقْوَى ؛ وَأَنَّ شَطْرَ وَالاَجْتِنَابُ عَلَى كُلِّ حالٍ أَسْلَمُ وَأَصْلَحُ وَأَفْضَلُ وَأَشْرَفُ لِلْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ الاجْتِنَابِ عَلَى كُلِّ حالٍ أَسْلَمُ وَأَصْلَحُ وَأَفْضَلُ وَأَشْرَفُ لِلْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ الْاجْتِنَابِ عَلَى كُلِّ حالٍ أَسْلَمُ وَأَصْلَحُ وَأَفْضَلُ وَأَشْرَفُ لِلْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ اللَّهُ اللَّهُ وَأَصْلَحُ وَأَفْضَلُ وَأَشْرَفُ لِلْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ الْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ اللَّهُ الْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَأَصْلَحُ وَأَفْضَلُ وَأَشْرَفُ لِلْعَبْدِ مِنْ شَطْرِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ وَأَشْرَفُ لَا لَعْبُدِ مِنْ شَطْرِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُعْلِمُ اللْعُلْمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُو

الْإِكْتِسَابِ، وَلِذَٰلِكَ آشْتَغَلَ المُبْتَدِئُونَ مِنْ أَهْلِ الْعِبَادَةِ، الَّذِينَ هُمْ في أُول دَرَجَةِ الإِجْتِهَادِ بشَـطْر الإِكْتِسَابِ، كُـلُّ هِمَّتِهمْ أَنْ يَصُومُوا نَهَارَهُمْ

(أ) أي : بمخالفتك أوامري .

(ب) اي : لا يشعر بمنعك إياي أحد .

شيطر

وَيَقُومُوا لَيْلَهُمْ وَنَحُو ذَلِكَ ، وَيَشْتَغِلُ المُنْتَهُونَ أُولُو الْبَصَائِرِ مِنْ أَهْلِ الْعِبَادَةِ بِشَطْرِ الاجْتِنَابِ ، إِنَّمَا هِمَّتُهُمْ أَنْ يَحْفَظُوا قُلُوبَهُمْ عَنِ المَيْلِ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَبُطُونَهُمْ عَنِ الْفُضُولِ ، وَأَلْسِنَتَهُم عَنِ اللَّغُو ، وَأَعْيُنَهُمْ عَنِ النَّظَرِ إِلَى مَا لاَ يَعْنِيهِمْ .

وَلِهَذَا الْمَعْنَى قَالَ الْعَابِدُ الثَّانِي مِنَ الْعُبَادِ ( السبعة )(١) لِيُونُسَ عليه السلام ، يَا يُونُسُ : مِنَ النَّاسِ مَنْ حُبَّبَ إِلَيْهِمُ الصَّلَوَاتُ ، فَلَا يُوثِرُونَ عَلَيْهَا شَيْئًا ، وَهِيَ عَمُودُ الْعِبَادَةِ (٢) لِلَّهِ وَالصَّدْقِ وَالتَّضَرُّعِ وَالإِبْتِهَالِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ حُبَّبَ إِلَيْهِمُ الصَّوْمُ ، فَلَا يُوثِسُونَ عَلَيْهِ شَيْئًا ، وَمِنْهُمْ مَنْ حُبَّبَ إِلَيْهِمُ الصَّوْمُ ، فَلَا يُوثِسُونَ عَلَيْهِ شَيْئًا ، يا يُونُسُ وَأَنا مُفَسِّرٌ لَكَ هٰذِهِ الْبِيْهِمُ الصَّدَقَةُ ، فَلَا يُؤثِرُونَ عَلَيْهَا شَيْئًا ، يا يُونُسُ وَأَنا مُفَسِّرٌ لَكَ هٰذِهِ الْخِصَالَ : اجْعَلْ صَوْمَكَ الصَّمْتَ عَنْ كُلِّ سُوءٍ ، وَاجْعَلْ صَدَقَتَكَ كَفَّ الْخِصَالَ : اجْعَلْ صَدَقَتَكَ كَفَّ الْخَصَالَ : اجْعَلْ صَدَقَتَكَ كَفَّ الْخَصَالَ : اجْعَلْ صَدَقَتَكَ كَفَّ الْأَذَى ، فَإِنَّكَ لا تَتَصَدَّقُ بِشَيءٍ أَفْضَلَ مِنْهُ ، وَلاَ تَصُومُ بِشَيءٍ أَزْكَى مِنْهُ ، اللَّذَى ، فَإِنَّكَ لا تَتَصَدَّقُ بِشَيءٍ أَفْضَلَ مِنْهُ ، وَلا تَصُومُ بِشَيءٍ أَزْكَى مِنْهُ ، وَلاَ عَلِمْتَ أَنَّ جَلِيبَ الإِجْتِنَابِ وَالإِكْتِسَابُ ، فَقَدِ اسْتَكْمَلَ أَمْرُكَ وَحَصَلَ مُرَادُكَ ، وَقَدْ سَلِمْتَ وَغَيْمَ الْإِجْتِنَابِ وَالإِكْتِسَابُ ، فَقَدِ اسْتَكْمَلَ أَمْرُكَ وَحَصَلَ مُرَادُكَ ، وَقَدْ سَلِمْتَ وَغَيْمُ الْإِجْتِسَابُ ، فَقَدِ السَّعْمَ الْمُرُكَ وَحَصَلَ مُرادُكَ ، وَقَدْ سَلِمْتَ وَغَيْمُ الْإِنْ الْمُ تَغْنَمْ ، وَالا خَصِيمًا ، فَلْكُنُ ذَلِكَ مَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَعْلَا وَتَعْبُهُ ، ثُمَّ تُحْمِطُهُ بِإِرَادَةٍ وَاحِدَةٍ ؟ وَمَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَها مُ فَلَى طُولِلَ وَتُعْبُهُ ، ثُمَّ تُحْمِطُهُ بِإِرَادَةٍ وَاحِدَةٍ ؟ وَمَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَصَامُ فَا الشَّوْرِ وَعَمَا يُفْنِيكَ صِيامُ نَعْلَ وَاحِدَةٍ ؟

وَلَقَدْ رَوَيْنَا عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قِيلَ لَهُ : مَا تَقُـولُ فِي رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا كَثِيرُ الخَيْرِ كَثِيرٌ الشَّرِّ ؛ وَالآخَـرُ قَلِيلُ الْخَيْرِ قَلِيلُ الشَّـرِّ ؟ قَالَ : لَا أَعْدِلُ بِالسَّلَامَةِ شَيْئاً .

وَمِثَالُ مَا قُلْنَاهُ (أ) حَالُ المَريضِ ، وَذُلِكَ أَنَّ مُعَالَجَةَ المَريضِ

[1/17]

<sup>(</sup>١) أي أن للعبادة شطرين .

نِصْفَانِ : نِصْفُ هُوَ الدَّوَاءِ ، وَنِصْفُ هُوَ الإحْتِمَاءُ ، فَإِنِ اجْتَمَعا فَكَأَنَّكَ بِالْمَرِيضِ قَدْ بَرىءَ وَصَحَّ ، وَإِلا فَالاحْتِمَاءُ بِهِ أَوْلَى ، إِذْ لاَ يَنْفَعُ دَوَاءٌ مَعَ تَرْكِ الإحْتِمَاءُ مِعَ تَرْكِ اللَّوَاءِ .

وَلَقَدْ قَالَ ﷺ : « أَصْلُ كُلِّ دَوَاءٍ الْحِمْيَةُ » (أ) وَالْمَعْنِيُّ بِهَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ أَنَّهَا تُغْنِي عَنْ كُلِّ دَوَاءٍ ، وَلِلذَا يُقَالُ إِن ( أَهِل ) (١) الْهِنْدِ جُلُّ مُعَالَجَتِهِمُ الْحِمْيَةُ ، بِمَنْعِ الْمَرِيضِ عَنِ الأَكْلِ وَالشُّرْبِ وَالْكَلَامِ عِلَّةَ أَيَّامٍ ، فَيَبْرَأُ وَيَصِحُّ بِذَٰلِكَ لاَ غَيْرُ . فَتَبَيَّنَ لَكَ بِهٰذِهِ الجُملَةُ أَنَّ الْتَقْوَى مِلَّكُ الأَمْرِ وَجَوْهَرُهُ ، وَأَهْلُهَا هُمُ الطَّبَقَةُ الْعُلْيَا مِنَ الْعُبَّادِ ، فَعَلَيْكَ بِبَدْل ِ المَجْهُودِ في ذَلِكَ وَصَرْفِ كُلِّ الْعِنايَةِ إليهِ ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ التَّوْفِيق .

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ٦٢ .

#### فصلل ( في رعاية الأعضاء الأربعة العين واللسان والبطن والقلب )

ثُمَّ رَاعٍ ِ هٰذِهِ الْأَعْضَاءَ الأَرْبَعَةَ الَّتِي هِيَ الْأَصُولُ :

الأُوَّلُ: الْعَيْنُ وَحَسْبُكَ فِيهَا أَنَّ مَدَارَ أَمْرِ الدَّينِ وَالدُّنْيَا عَلَى الْقَلْبِ ، وَأَنَّ خَطَرَ الْقَلْبِ وَشُغْلَهُ وَفَسَادَهُ فِي الأَكْشَرِ مِنَ الْعَيْنِ ؛ وَلِذْلِكَ قَالَ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : « مَنْ لَمْ يَمْلِكْ عَيْنَهُ فَلَيْسَ لِلْقَلْبِ عِنْدَهُ قِيمَةٌ » .

وَالشَّانِي : اللَّسَانُ وَحَسْبُكَ أَنَّ فِيهِ رِبْحَكَ وَغَنِيمَتَكَ وَثَمَرَةَ تَعَبِكَ وَاجْتِهَادِكَ كُلِّهِ لِلْعِبَادَةِ وَالطَّاعَةِ ، وَأَنَّ خَطَرَ الْعِبَادَةِ وَإِحْبَاطَهَا وَإِفْسَادَهَا فِي وَاجْتِهَادِكَ كُلِّهِ لِلْعِبَادَةِ وَالطَّاعَةِ ، وَأَنَّ خَطَرَ الْعِبَادَةِ وَإِحْبَاطَهَا وَإِفْسَادَهَا فِي الأَكْثَرِ مِنْ قِبَلِ اللِّسَانِ ، بِالتَّصَنَّعِ وَالتَّزَيُّنِ وَالْغِيبَةِ وَنَحْوِهَا ، يُتْلِفُ عَلَيْكَ اللَّسَانِ ، بِالتَّصَنَّعِ وَالتَّزَيُّنِ وَالْغِيبَةِ وَنَحْوِهَا ، يُتْلِفُ عَلَيْكَ بِلَفْظَةٍ فِي لحظةٍ وَاحِدَةٍ مَا تَعِبْتَ فِيهِ سَنَةً بَلْ خَمْساً وَعَشْراً ؛ وَلِلْلِكَ قِيلَ : مَا شَيْءً أَحَقَّ بِطُولِ السَّجْنِ مِنَ اللَّسَانِ .

وَفِيمَا رُوِي / أَنَّ أَحَدَ الْعُبَّادِ السَّبْعَةِ قَالَ لِيُونُسَ عَلَيْهِ السَّلَامُ : يَا يُونُسُ إِنَّ الْعُبَّادَ إِذَا اجْتَهَدُوا فِي الْعِبَادَةِ لَمْ يَتَقَوُّوا عَلَى عِبَادَتِهِم بِشَيءٍ أَفْضَلَ مِنَ الْعُبَّادَ إِذَا اجْتَهَدُوا فِي الْعِبَادَةِ لَمْ يَتَقَوُّوا عَلَى عِبَادَتِهِم بِشَيءٍ أَفْضَلَ مِنَ الْعُبَّادَ إِذَا اجْتَهَدُوا فِي الْعِبَادَةِ لَمْ يَتَقَوُّوا عَلَى عِبَادَتِهِم بِشَيءٍ أَفْضَلَ مِنَ الْعَبْادَةِ لَا الْعَبْرِ عَنْ الْكَلَامِ فِي فَصْلٍ طَوِيلٍ (أ) ؛ ثُمَّ عَادَ إلى ذٰلِكَ (ب) فَقَالَ : وَلاَ

(أ) في فصل طويل : أي في وقت طويل . (ب) أي : عاد العابد إلى الكلام فقال . [۲۶/ب]

مراعاة أعضاء البدن يَكُونَنَّ عِنْدَكَ شَيْءٌ آثَـرُ مِنْ حِفْظِ لِسَانِـكَ ، وَلاَ تَكُونَنَّ لِشَيْءٍ أَعْنَى بِهِ مِنْ سَلاَمَةِ صَدْرِكَ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ (أ) .

ثُمَّ آذْكُرِ النفس الَّتِي تَكَلَّمْتَ فِيهَا بِفُضُولٍ ، مَا كَانَ يَضُرُّكَ لَوْ قُلْتَ : أَوْ أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ ، فَرُبَّما يُوافِقُ سَاعَةً عَزِيزَةً فَيَغْفِرُ اللَّهُ لَكَ فَتَرْبَحُ راشداً (١) ، أَوْ قُلْتَ : لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ ، فَيَكُونُ لَكَ مِنَ الأَجْرِ وَالذَّحْرِ مَا لاَ يُجِيطُ بِهِ وَهُمُكَ ، قُلْتَ : لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهَ الْعَافِيةَ ، فَرُبَّما يَتَفِق حَسْنُ نَظَرٍ ، فَيَسْتَجِيبُ اللَّهُ تَعَالَى وَعُولَكَ ، فَنَجَوْتَ مِنْ بَلِيَّةِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ؛ أَلاَ يَكُونُ مِنَ الْخُسْرَانِ الْعَظِيمِ وَالْغَسْرِ الْفَظِيمِ ، أَن تُفَوِّت نَفْسَكَ كُلَّ هٰذِهِ الْفَوَائِدِ الْكَرِيمَةِ ، وَتَجْعَلَ نَفْسَكَ وَوَقْتَكَ فِي فُضُولٍ ، أَقَلُ مَا يُلْزَمُكَ فِيهِ اللَّوْمُ وَالْحِسَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَلَقَدْ وَوَقْتَكَ فِي فُضُولٍ ، أَقَلُ مَا يُلْزَمُكَ فِيهِ اللَّوْمُ وَالْحِسَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ : [ المديد ] :

إغتنم ركعتين في ظُلْمةِ اللّه لل إِذَا كنتَ فارغاً مُسْتريحا وَإِذَا مَا هَمَمْتَ بِالنَّطْقِ في الْبَا طِلْ فَاجْعَلْ مَكَانَـهُ تَسْبِيحَا فاغتنامُ السكوتِ أَفضلُ من خَوْضٍ وإنْ كنت بالحديث فصيحاً(٢)

وَالثَّالِثُ : الْبَطْنُ ؛ وَحَسْبُكَ أَنَّ مَقْصُودَكَ الْعِبَادَةَ ، وَأَنَّ الطَّعَامَ بَذْرُ الْعَمَلِ وَمَاوُهُ مِنْهُ يَبْدُو وَيَنْبِتُ ، وَإِذَا خَبُثَ الْبذرُ لاَ يَطِيبُ الزَّرْعُ ؛ بَلْ فِيهِ خَطَرُ أَنْ يُفْسِدُ عَلَيْكَ أَرْضَكَ ، فَلا تُفْلِحُ أَبداً . وَمِنْ ذٰلِكَ (ب) مَا بَلغَنَا عَنْ مَعْرُوفٍ آلكَرْجِي أَنَّهُ قَالَ : إِذَا صُمْتَ فَآنْظُرْ عَلَى أَيِّ شَيْءٍ تُفْطِرُ ، وَعُنْدَ مَنْ تُفطِرُ ، وَطَعَامٍ مَنْ تَأْكُلُ ؟ فَكمْ مَنْ يَأْكُلُ أَكْلَةً فَيَنْقَلِبُ قَلْبُهُ عَمَّا كَانَ عَلَيْهِ ،

 <sup>(</sup>أ) أي هذه هي القضية الموصوفة بالأهمية والكمال .
 (ب) أي من خطر الإفساد الذي لا فلاح بعده .

لَا يَعُودُ إِلَى حَالِهِ أَبَداً وَكُمْ مِنْ أَكُلَةٍ حَرَمَتْ قِيامَ لَيْلَةٍ ، وَمِنْ نَظْرَةٍ مَنَعَتْ قِرَاءَةَ سُورَةٍ ؛ وَإِنَّ الْعَبْدَ لَيَأْكُلُ فَيُحْرَمُ بِهَا قِيَامُ (') سَنَةٍ .

فَعَلَيْكُ أَيُّهَا الرَّجُلُ بِالنَّظُرِ الدَّقِيقِ وَالإحْتِيَاطِ الْبَالِغِ الشَّدِيدِ فِي قُوتِكَ ، إِنْ كَانَ لَكَ عِنَايَةً بِقَلْبِكَ ، وَهِمَّةً فِي عِبَادَةٍ رَبَّكَ ، هٰذَا فِي أَصْلِ الْقُوتِ ، حَتَّى يَكُونَ ، مِنْ وَجْهِهِ أَن . ثُمَّ عَلَيْكَ الأَدَبِ / فِيهِ ، وَإِلاّ كُنْتَ حَمَّالاً لِلطَّعَامِ ، مُضَيِّعاً لِلأَيَّامِ ؛ وقَدْ عَلِمْنَا يَقِيناً ، بَلْ رَأَيْنَا عِيَاناً أَنَّ الْعِبَادَة لَا تَجِيءُ مِنْهَا شَيْءٌ إِذَا امْتَلَا الْبَطْنُ ؛ وَإِنْ أَكْرِهَتِ النَّفْسَ عَلَى ذٰلِكَ ، وَجَاهَدْتَ بِضُرُوبِ الْحِيَلِ فَلاَ يَكُونُ لِتِلْكَ الْعِبَادَةِ لَلَّةٌ ولاَ حَلاَوَةً ، وَلِذٰلِكَ وَجَاهَدْت بِضُرُوبِ الْحِيلِ فَلاَ يَكُونُ لِتِلْكَ الْعِبَادَةِ لَقَةٌ ولاَ حَلاَوَةٌ ، وَلِذٰلِكَ عَبَادَةٍ وَفِي عِبَادَةٍ بِلاَ لَلَّةٍ وَلاَ حَلاَوَةٍ ؟ وَلِهٰذَا المَعْنَى قَالَ إِبْرَاهِيمُ بُنُ أَدْهَمَ يَعْادَةٍ وَفِي عِبَادَةٍ إِلَى أَبْنَاءَ اللَّهُ تَعَالَى فِي جَبَسل لُبْنَانَ فَكَسانُوا يُومُونَنِي: إِذَا رَجَعْتَ إِلَى أَبْنَاءِ اللَّهِ تَعَالَى فِي جَبَسل لُبْنَانَ فَكَسانُوا يُومُونَنِي: إِذَا رَجَعْتَ إِلَى أَبْنَاءِ اللَّهُ تَعَالَى فِي جَبَسل لُبْنَانَ فَكَسانُوا يُومُونَنِي: إِذَا رَجَعْتَ إِلَى أَبْنَاءِ اللَّهِ تَعَالَى فِي جَبَسل لُبْنَانَ فَكَسانُوا يُومُونَنِي: إِذَا رَجَعْتَ إِلَى أَبْنَاءِ اللَّهُ نَعَالَى فِي جَبَسل لُبْنَانَ فَكَسانُوا يُومُونَنِي: إِذَا رَجَعْتَ إِلَى أَبْنَاءِ اللَّهُ نَيَا اللَّهُ مُنْ يَكْثِولُ لِسَالًا اللَّهُ مَا يَوْتَعْلُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا يُومَاءَ النَّاسِ فَلَا يَنْتَظِرُ رِضَاءَ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمَاكَةُ وَلَوْ الْمُعْرِولِ وَعَيْبَةٍ فَلَا يَخْرُجُ مِنَ الللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ الْإِسْلامِ .

وَعَنْ سَهْلِ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ قَالَ: جِمَاعُ الْخَيْرِ كُلِّهِ فِي هٰذِهِ الْخِصَالِ الْأَرْبَعِ، وَبِهَا صَارَتِ الأَبْدَالُ أَبْدَالًا: إِخْمَاصُ الْبُطُونِ، وَالصَّمْتُ، وَالإَعْتِزَالُ عَنِ الْخَلْقِ، وَسَهَرُ اللَّيلِ.

وَقَالَ بَعْضُ الْعَارِفِينَ : الْجُـوعُ رَأْسُ مَالِنَـا وَمَعْنَاهُ أَنَّ مَا يَحْصُلُ لَنَا ،

. .

רוֹ/ניין

<sup>(</sup>أ) أي من وجه الحلال .

مِنْ فَرَاغٍ وَسَلاَمَةٍ وَعِبَادَةٍ وَحَلاَوَةٍ وَعِلْهِ إِنَافِعٍ ، بِسَبَبِ الْجُوعِ وَالصَّبْرِ عَلَيْهِ لِلَّهِ شَبْحَانَهُ .

(والرابع القلب)(١): وَأَمَّا الْقَلْبُ فَحَسْبُكَ أَنّهُ أَصْلُ الْكُلِّ، إِنْ هُو الشّجَرَةُ ، وَسَائِرُ أَفْسَدْتَهُ فَسَدَ الْكُلُّ ، إِذْ هُو الشّجَرَةُ ، وَسَائِرُ الْأَعْضَانُ وَتَصْلُحُ وَتَفْسُدُ ، وَإِنّهُ الأَعْضَانُ وَتَصْلُحُ وَتَفْسُدُ ، وَإِنّهُ المَّعْضَاءُ أَعْصَانُ مَصَلَحَ الرَّعِيَّةُ ، وَإِنّا المَعْضَاءِ أَعْصَانُ مَلَحَ الرَّعِيَّةُ ، وَإِذَا صَلَحَ المَلِكُ صَلَحَتِ الرَّعِيَّةُ ، المَلِكُ ، وَسَائِرُ الأَعْضَاءِ تَبْعُ وَأَرْكَانٌ ، وَإِذَا صَلَحَ المَلِكُ صَلَحَتِ الرَّعِيَّةُ ، وَإِذَا فَسَدَ فَسَدَتِ ، فَإِذَنْ صَلاحُ الْعَيْنِ وَاللّسَانِ وَالْبَطْنِ وَغَيْرِهِ دَلِيلٌ عَلى وَإِذَا فَسَدَ فَسَدَتِ ، فَإِذَنْ صَلاحُ الْعَيْنِ وَاللّسَانِ وَالْبَطْنِ وَغَيْرِهِ دَلِيلٌ عَلى صَلَحَ الْعَيْنِ وَاللّسَانِ وَالْبَطْنِ وَغَيْرِهِ دَلِيلٌ عَلى صَلَحَ الْقَلْبِ وَعِمْرَانِهِ ، وَإِذَا رَأَيْتَ فِيهِ خَلَلًا وَفَسَاداً ، فَاعْلَمْ أَن ذَلِكَ مِنْ ضَلَاحٍ الْقَلْبِ وَفَسَاداً ، فَاعْرِفْ عِنايَتَكَ إِلَيْهِ خَلَلًا فِي الْقَلْبِ وَفَسَادٍ وَقَعَ ثُمَّ ، بَلِ الْفَسَادُ فِيه أَكْثَرُ ، فَاصْرِفْ عِنايَتَكَ إِلَيْهِ فَأَصْدِفُ عَنايَتَكَ إِلَيْهِ فَأَصْدُهُ يَصْلُح ِ الْكُلِّ بِمَرَّةٍ وَتَسْتَرِيحَ .

ثُمَّ أَمْرُهُ دَقِيقٌ عَسِيرٌ إِذْ هُو مَبْنِيٍّ عَلَى الْخَوَاطِرِ ، وَهِيَ لَيْسَت تَحْتَ يَدِكَ ، وَالاَمْتِنَاعُ مِنَ اتّبَاعِهَا مَجْهُودُ طَاقَتِكَ ، فَفِيهِ أَقْصَىٰ المَشَقَّةِ ، وَلِهٰذَا الْمَعْنَى صَارَ إِصْلَاحُهُ أَشَدَّ عَلَى أَهْلِ الاَجْتِهَادِ ، وَالاَهْتِمَامُ بِهِ أَكْثَرُ عِنْدَ ذَوِي الْبَصَائِر .

وَعَنْ أَبِي يَزِيدَ رَحِمَهُ اللَّهُ / أَنَّهُ قَـالَ: عَالَجْتُ قَلْبِي عَشْـراً وَلِسَانِي عَشْراً وَنَفْسِي عَشْراً فَكَانَ قَلْبِي أَصْعَبَ الثَّلاَثَةِ ، فَهذِهِ هٰذِهِ .

ثُمَّ عَلَيْكَ بِالإهْتِمَامِ بِالْخِصَالِ الأَرْبَعِ الَّتِي ذَكْرَنَاهَا: مِنَ الْأَمَلِ، وَالْعَجَلَةِ فِي الْأُمُورِ، وَالْحَسَدِ، وَالْكِبْرِ؛ وَإِنَّمَا خَصَّصْنَا هٰذِهِ الأَرْبَعَةَ مِنْ بِين سَائِرِ الْخِصَالِ فِي هٰذَا المَوْضِعِ، وَحَضَضْنَا عَلَى الاَحْتِرَاسِ مِنْهَا لِأَنَّهَا عِلَى الاَحْتِرَاسِ مِنْهَا لِأَنَّهَا عِلَى الْأَقْرَاء خُصُوماً عِلَلُ الْقُرَّاء خُصُوماً عِلَلُ الْقُرَّاء خُصُوماً وَالْقُرَّاء خُصُوماً

[٧٤/ب]

الاهتمام بالخصال السيئة

<sup>(</sup>أ) القَراء : يعني بهم المتعلمين والعلماء لأنهم يقرأون الكتب ، فتشبّ نفسهم على =

فَتَكُونُ أَقْبَحَ وَأَشْنَعَ .

تَرَى الرَّجُلَ الْقَارِىءَ يُطَوِّلُ الْأَمَلَ وَيَعُدُّهُ نِيَّةً خَيْرٍ ، فَيُوقِعُهُ فِي الْكَسَلِ وَالتَّوَانِي فِي الْعَمَلِ .

وَتَرَاهُ يَسْتَعْجِلُ فِي تَحْصِيلِ مَنَاذِلِ الْخَيْرِ فَيَنْقَطِعُ عَنْها ، أَوْ في إِجَابَةِ دُعَاءٍ صَالِح فَيُخْرَمُ ذٰلِكَ ، أَوْ فِي الدُّعَاءِ عَلَى أَحَدٍ بِسُوءٍ فَيَنْدَمُ عَلَى ذٰلِكَ ، كَاءٍ صَالِح فَيُنْدَمُ عَلَى ذٰلِكَ ، كما ذُكِرَ عَنْ نُوحٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ (أ) .

وَتَـرَاهُ يَحْسُدُ نُـظَرَاءَهُ عَلَى مَا آتَـاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ ، حَتَّى رُبَّمَا يَبْلغُ مِنْ فَضْلِهِ ، حَتَّى رُبَّمَا يَبْلغُ مِنْهُ ذَٰلِكَ مَبْلَغاً يَحْمِلُهُ عَلَى قَبَائِحَ وَفَضَائِحَ لاَ يَقْدَمُ عَلَيْهَا فَاسِقٌ وَلاَ فَاجِرٌ ؟ وَلِهُـذَا المَعْنَى قَالَ سُفْيَـانُ الشَّورِيُّ : مَـا أَخَـافُ عَلَى دَمِي إلاَّ من الْقُرَّاءِ وَالْعُلَمَاءِ فَاسْتَنْكُرُوا مِنْهُ ذٰلِكَ ، فَقَالَ : مَا أَنَا قُلْتُهُ إِنَّما قَالَهُ إِبْرَاهِيمُ النَّخَعِيُّ .

وَعَنْ عَطَاءٍ قَالَ : قَالَ لِي النَّوْرِيُّ : آخْذَرُوا الْقُرَّاءَ وَاحْذَرُونِي مَعَهُمْ، فَلَوْ خَالَفْتُ أَوَدَّهُمْ لِي فِي رُمَّانَةٍ ، فَأَقُولُ إِنَّهَا حُلْوَةٌ ويَقُولُ إِنَّهَا حَامِضَةٌ مَا أَمِنْتُهُ أَنْ يَسْعَى بِدَمِي إلى سُلْطَانِ جَائِرِ .

وَعَنْ مَالِكِ بْنِ دِينَارِ أَنَّهُ قَالَ : إِنِّي أَقْبَلُ شَهَادَةَ الْقُرَّاءِ عَلَى جَمِيعِ الْخَلْقِ وَلَا أَقْبَلُ شَهَادَةَ بَعْضِهِمْ عَلَى بَعْضِ لِأَنِّي وَجَدْتُهُمْ حُسَّاداً .

وَعَنِ الْفُضَيْلِ أَنَّهُ قَالَ لِإبْنِهِ : اشْتَرِ لِي دَاراً بَعِيدَةً مِنَ الْقُرَّاءِ ، مَا لِي

<sup>=</sup> خصال سيئة ذكرها المصنف.

<sup>(</sup>أ) إشارة إلى الآية الكريمة في دعائه على قومه : ﴿ رَبِّ لا تَدْرَ عَلَى الْأَرْضُ مَنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ، إِنَّكَ إِنْ تَدْرَهُم يُضلُوا عَبَادَكُ ، ولا يلدُوا إلاّ فاجراً كفَّاراً ﴾ ، [ نوح : ٢٦ ، ٢٧ ] .

وَلِقَوْمٍ إِن ظَهَرَت مِنِّي زَلَّةٌ هَتَكُونِي ، وَإِنْ ظَهَرَتْ عَلَيَّ نِعْمَةٌ حَسَدُونِي .

وَكَذَٰلِكَ تَرَاهُ يَتَكَبَّرُ عَلَى النَّاسِ وَيَسْتَخِفُ بِهِمْ مُصَعِّراً خَدَهُ مُعَبِّساً وَجْهَهُ ، كَأَنَّمَا يَمُنُّ عَلَى النَّاسِ بِمَا يُصَلِّي زِيَادَةَ رَكْعَتَينِ ، أَوْ كَأَنَّمَا جَاءَهُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى مَنْشُورُ بِالْجَنَّةِ وِالْبَرَاءَةِ مِنَ النَّادِ، أَوْ كَأَنَّهُ اسْتَيْقَنَ السَّعَادَةَ لِنَفْسِهِ اللَّهِ تَعَالَى مَنْشُورُ بِالْجَنَّةِ وِالْبَرَاءَةِ مِنَ النَّادِ، أَوْ كَأَنَّهُ اسْتَيْقَنَ السَّعَادَةَ لِنَفْسِهِ وَالشَّقَاوَةَ لِسَائِرِ النَّاسِ ، ثُمَّ مَعَ ذٰلِكَ يَلْبَسُ لِبَاسَ المُتَوَاضِعِينَ مِنْ صُوفٍ وَالشَّقَاوَةَ لِسَائِرِ النَّاسِ ، ثُمَّ مَعَ ذٰلِكَ يَلْبَسُ لِبَاسَ المُتَوَاضِعِينَ مِنْ صُوفٍ وَطَيْرِهِ وَيَتَمَاوَتُ أَنَّ ، وَهٰذَا لَا يَلِيقُ بِالتَّرَفُّعِ وَالْكِبْرِ وَلَا يُلاَئِمُهُ ، بَلْ يُنَاقِضُهُ ، وَلَي يُلاَئِمُهُ ، بَلْ يُنَاقِضُهُ ، وَلَي الرَّمُ مَع ذُلِكَ يَلِيقُ بِالتَّرَفِّعِ وَالْكِبْرِ وَلَا يُلاَئِمُهُ ، بَلْ يُنَاقِضُهُ ، وَلَي اللَّهُ مَى لاَ يُبْصِرُ .

وَذُكِرَ أَنَّ فَرْقَداً السَّبَخِيَّ دَخَلَ عَلَى الحَسَنِ وَعَلَيْهِ كِسَاءٌ وَعَلَى الحَسَنِ / حُلَّةٌ ، فَجَعَلَ يَلْمَسُهَا فَقَالَ الحَسَنُ : مَا لَكَ تَنْظُر إلى ثِيابِي ، لِيَابِي ثِيَابِي ثِيَابُ أَهْلِ النَّارِ ، بَلَغَنِي أَنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ فَيْ ثِيَابُ أَهْلِ النَّارِ ، بَلَغَنِي أَنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ أَصْحَابُ الأَكْسِيَة ؛ ثُمَّ قَالَ الحَسَنُ : جَعَلُوا الزُّهْدَ فِي ثِيَابِهِمْ وَالكِبْرَ في أَصْحَابُ الأَكْسِية ؛ ثُمَّ قَالَ الحَسَنُ : جَعَلُوا الزُّهْدَ فِي ثِيَابِهِمْ وَالكِبْرَ في صَحَابُ الأَدْيِ يُحْلَفُ بِهِ ، لأَحَدُكُم بِكِسَائِهِ أَعْظَمَ كِبْراً مِنْ صَاحِبِ المِطْرِفِ بِمَطْرِفِهِ (٣) .

وَ إِلَى هٰذَا الْمَعْنَى أَشَارِ ذُو النُّونِ رَحِمَهُ اللَّهُ حَيْثُ قَالَ : [ الوافر ] :

تَصَوَّفَ فَازْدَهَى بِالصَّوفِ جَهْلاً وَبَعْضُ النّاسِ يَلْبَسَهُ مَجَانَهُ يُسِرِيكَ مَهَانَةً وَيُسِرِيكَ كِبْراً وَلَيْسَ الْكِبْسِرُ مِنْ شَكْلِ المَهَانَهُ تَصَوَّف كَيْ يُقَالَ لَهُ أَمِيتُ وَمَا مَعْنَى تَصَوُّفِهِ الأَمَانَهُ وَلَامٌ يُسِرِدِ الإلْه بِهِ وَلْحِنْ أَرَادَ بِهِ الطَّرِيقَ إِلَى الْخِيَانَةُ وَلَامَانَهُ وَلَامًا أَرَادَ بِهِ الطَّرِيقَ إِلَى الْخِيَانَةُ

[1/1/]

<sup>(</sup> أ) يتماوت : يظهر الموت ويدُّعيه .

<sup>(</sup>ب) المطرف : بكسر الميم ورفعها ، رداء من حرير ، مربّع ، والجمع مطارف .

فَلْتَحْلَرْ أَيُّهَا الرَّجُلُ مِنْ هٰلِهِ الأَفاتِ الأَرْبَعِ لاَ سِيَّمَا الْكِبْرَ ، فَإِنَّ الشَّلَاثَ الْأُول مداحِضُ لَوْ زَلَلْتَ فِيهَا لَسَوَقَعْتَ في الْعِصْيَانِ ؛ وَالْكِبْرُ مَدْحَضُ لَوْ زَلَلْتَ فِيهِ لِحَارِ الْكُفْرِ وَالطَّغْيَانِ ، وَلاَ تَنْسَ حَدِيثَ مَدْحَضُ لَوْ زَلَلْتَ فِيهِ لَوَقَعْتَ فِي بِحَارِ الْكُفْرِ وَالطَّغْيَانِ ، وَلاَ تَنْسَ حَدِيثَ إِبْلِيسَ وَفِئْنَتُهُ أَنَّهُ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ . والرُّجُوعُ إلى اللَّهِ سبحانه أَنْ يَعْصِمَنَا جَمِيعاً بِحُسْنِ نَظَرِهِ إِنَّهُ الْجَوَادُ الْكَرِيمُ .

# فصل فصل ( في السُّبُل المؤدية إلى الزهد )

عدم الانشغال بىالدنيىا ترك مخالطة الناس وَعَلِمْتَ أَنَّ الْخَلْقَ لاَ وَفَاءَ لَهُمْ ، وَأَنَّ مَوْنَتَهُمْ أَكْشَرُ مِنْ مَعُونَتِهِمْ فِيمَا يَعْنِيكَ، وَتَرَكْتَ مُخَالَطَتَهُمْ إلا فِيمَا لاَ بُدّ لَكَ مِنْهُ ، تَنْتَفِعُ بِخَبْرِهِمْ وَتَجْتَنِبُ ضُرَّهِمْ ، وَتَجْعَلُ صُحْبَتَكَ لِمَنْ لاَ تَخْسَرُ في صُحْبَتِهِ ، وَلاَ تَنْدَمُ عَلَى خِدْمَتِهِ ، وَأَنْسَكَ بِكِتَابِهِ وَمُلاَزَمَتِكَ إِيَّاهُ ، فَيَكُونُ لَكَ بِكُلِّ حَالٍ ، وَتَرى عَلَى خِدْمَتِهِ ، وَأَنْسَكَ بِكِتَابِهِ وَمُلاَزَمَتِكَ إِيَّاهُ ، فَيَكُونُ لَكَ بِكُلِّ حَالٍ ، وَتَرى مِنْهُ كُلِّ جَمِيلٍ وَإِفْضَالٍ ، وَتَجِدُهُ عِنْدَ كُلِّ نَائِبَةٍ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلامُ : « آحْفَظِ اللَّهَ تَجِدْهُ حَيْثُ اتَّجَهْتَ » (أ) ،

وَعَلِمْتَ أَنَّ الشَّيْطَانَ خَبِيثٌ قَدْ تَجَرَّدَ لِمُعَادَاتِكَ ، فَآسْتَعِذْت بِرَبِّكَ مكايد

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٦٣).

[44/ب]

الْقَادِرِ / الْقَاهِرِ مِنْ هٰذَا الْكَلْبِ اللَّعِينِ ، وَلَا تَغْفُلُ عَنْ مَكَايِدِهِ وَمَصَايِدِهِ ، وَلَا تَغْفُلُ عَنْ مَكَايِدِهِ وَمَصَايِدِهِ ، وَلَا تَعْبَأَنَّ بِذَٰلِكَ ، فَإِنَّهُ يَسِيرٌ إِذَا ظَهَرَتْ مِنْكَ عَزِيمَةُ الرِّجَالِ ، فَإِنَّهُ كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونٌ ﴾ [ النحل : ٩٩] ، وَلَقَدْ صَدَقَ أَبُو حَازِمٍ فِيمَا قَالَ : مَا الدُّنْيَا وَمَا إِبْلِيسُ ؟

أَمَّا الدُّنْيَا: فَمَا مَضَى فَحُلْمٌ ، وَمَا بَقِيَ فَأُمَانِيُّ ؛

وَأَمَّا الشَّيْطَانُ : فَوَاللَّهِ لَقَدْ أُطِيعَ فَمَا نَفَعَ ، وَلَقَدْ عُصِيَ فَمَا ضَرَّ .

وَعَلِمْتَ جَهَالَةَ هٰذِهِ النَّفْسِ وَجِمَاحَهَا إِلَى مَا يَضُرُهَا ، وَيُهْلِكُها ، فَنَظَرْتَ إِلَيْهَا رَحْمَةً لَهَا نَظَرَ الْعُقَلَاءِ وَالْعُلَمَاءِ ، الَّذِينَ يَنْظُرُونَ في الْعَوَاقِبِ ، فَنَظَرَ الْجُهَّالِ وَالصَّبْيانِ الَّذِينَ يَنْظُرُونَ في الْحَالِ ، وَلاَ يَفْطُنُونَ لِغَائِلَةِ لاَ نَظَرَ الْجُهَّالِ وَالصَّبْيانِ الَّذِينَ يَنْظُرُونَ في الْحَالِ ، وَلاَ يَفْطُنُونَ لِغَائِلَةِ الأَذَى وَيَفِرُونَ (١) مِنْ مَرَارَةِ الدواءِ (٢) وَأَلْجَمْتَهَا بِلِجَامِ التَّقْوَى ، بِأَنْ تَمْنَعَها الأَذَى وَيَفِرُونَ أَلِيهِ بِالحَقِيقَةِ ، مِنْ فُضُولٍ وَكَلَامٍ وَنَظْرٍ وَتَلَبُس بِحَصْلَةٍ فاسِدَةٍ مِنْ طُولِ أَمِل أَوْ عَجَلٍ أَوْ حَسَدِ مُسْلِمٍ ، أَوْ تَكَبُّر في غَيْرِ مَوْضِع ، أَوْ أَكُل مِنْ طُولِ أَمَل أَوْ عَجَلٍ أَوْ حَسَدِ مُسْلِمٍ ، أَوْ تَكَبُّر في غَيْرِ مَوْضِع ، أَوْ أَكُل مِنْ طُولِ أَمَل أَوْ عَجَلٍ أَوْ حَسَدِ مُسْلِمٍ ، أَوْ تَكَبُّر في غَيْرِ مَوْضِع ، أَوْ أَكُل مِنْ طُولِ أَمَل أَوْ عَجَلٍ أَوْ حَسَدِ مُسْلِمٍ ، أَوْ تَكَبُّر في غَيْرِ مَوْضِع ، أَوْ أَكُل مِمْ صُلُولٍ أَمَل أَوْ عَجَلٍ أَوْ حَسَدِ مُسْلِمٍ ، أَوْ تَكَبُّر في غَيْرِ مَوْضِع ، أَوْ أَكُل بِمَحْصُ شَهُوةً وَشَرَهٍ ، وَتَعْطِيَهَا مَا لَيْسَ لَهَا مِنْهُ بُدُّ وَلا تَخَافُ مِنْهُ ضَرَواً ؛ إِذَّ لَا مُرَورَةَ إِلَى الْفَضُولِ ، وَقَدْ وَسَّعَ اللَّهُ تَعَالَى الأَمْرَ عَلَى عِبادِهِ بِرَحْمَتِهِ ، وَأَغْنَاهُمْ عَنْ جَمِيعٍ مَا يَضُرُهُمْ في أَمْرِ دِينِهِم فَأَيُّ حَاجَةٍ إلى ذَٰلِكَ ؟ فَإِنَّ النَّفُسُ تَسْتَكِينُ وَتَتَعَوَّدُ مَا عَوَدْتَهَا ، وَإِنَّها لكمَا قال الْقَائِلُ : تَرَكْتُهُ ، فَإِنَّ النَّفْسَ تَسْتَكِينُ وَتَتَعَوَّدُ مَا عَوَدْتَهَا ، وَإِنَّها لكمَا قال الْقَائِلُ : لَالكَامِل ] :

فَالنَّفْسُ رَاغِبَةً إِذَا رَغَّبْتَهَا وَإِذَا تُسرَدُ إِلَى قَلِيلٍ تَـقُنَعُ وَالنَّفْسُ رَاغِبَةً إِذَا رَغَّبْتَهَا وَإِذَا تُسرَدُ إِلَى قَلِيلٍ تَـقُنعُ وَقَال آخر: [ الطويل ] :

همي النفس ما عَـوَّدتها تَتعـوَّدُ ؟ ويُروى : هي النَّفْسُ مَا حَمَّلْتَهَا تَتَحَمَّلُ (اُ)

وَقَالَ آخر: [ الطويل]:

صَبَرَتُ عَنِ اللَّذَاتِ حَتَّى تَـوَلَّتِ وَأَلْزَمْتُ نَفْسِي صَبْرَهَا فَاسْتَمَرَّتِ وَمَا النَّفْسُ إِلَّا حَيْثُ يَجْعَلُهَا الْفَتَى فَإِنْ أُطْعِمَتْ تَاقَتْ وَإِلَّا تَسَلَّت

فَإِذَا عَلِمْتَ الَّذِي وَصَفْناهُ وَعَمِلْتَ بِهِ كُنْتَ مِنَ الزَّاهِدِينَ في الـدُّنْيَا ، الرَّاغِبِينَ فِي الآخِرةِ .

وَأَعْلَمْ أَنَّ مَنْ سُمِّي بِاسْمِ الزَّاهِدِ ، فَلَقَـدْ سُمِّي بِأَلْفِ آسْمِ مَمْدُوح ، وَكُنْتَ مِنَ المُنْفَرِدِينَ المُنْقَطِعِينَ إلى اللَّهِ سُبْحَانَـهُ ، الَّذِينَ هُمْ أَهْلُ الْأَنْسِ ، خَدَمُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَتَكُونُ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ : 7 المتقارب ]:

تَـشَاغَـلَ قَـوْمٌ بـدُنْـيَاهُـمُ وَقَـوْمٌ تَـخَـلُوْا لِـمَـوْلاَهُـمُ / والدِزَمَهُم بَابَ مَرْضَاتِهِ وَعَنْ سَائِسِ الْحَلْق أَغْنَاهُمُ إِدا دَكَـرُوا بِالَّـذِي اسلفُسوا أَذَابَ الصَّلُوبَ وأبكاهُـمُ فما يَعْرفُونَ سوى حُبِّهِ فَوَالُوا الإلْمه فَوالاهُمُ يَصُفُّونَ بِاللَّيْلِ أَقْدَامَهُمْ وَعَيْنُ المُهَيْمِن تَرْعَاهُمُ فَطُوبَى لَهُمْ ثُمَّ طُوبَى لَهُمْ إِذَا بِالتَّحِيَّةِ تَعَيَّاهُمُ (١)

وَكُنْتَ مِنَ المجاهِدينَ في اللَّهِ ، الْخَوَاصِّ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ ، الَّذِينَ قَالَ فِيهِم سُبْحَانَهُ : ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ [ الحجر : ٤٢ ] ، وَكُنْتَ مِنَ المُتَّقِينَ ، الَّذِينَ لَهُمْ سَعَادَةُ الدَّارَيْن ، وَصِرْتَ حِينَئذِ أَفْضَلَ مِنْ

مكانة الزاهد

1/847

<sup>(</sup>أ) وتمام البيت: « وللدهر أيَّام تجور وتعدل » وهذا البت يُنسبُ للمتنبي .

كَثِيرٍ مِنَ المَلاَئِكَةِ المُقَرِّبِينَ ، إِذْ لَيْسَتْ لَهُمْ شَهْوَةٌ تَدْعُو إلى قَبِيحٍ وَلاَ نَفْسُ خَبِيتَةٌ ؛ وَكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ الطَّوِيلَةَ الشَّدِيدَةَ وَرَاءَكَ وَسَبِقْتَ الْعَوَاثِقَ كُلُّهَا إلى مَقْصُودِكَ ، وَلاَ يَهُولَنَّكَ فَإِنَّهُ مَعَ الإَسْتِعَانَةِ بِاللَّهِ وَالإَعْتِصَامِ بِهِ لَهَيِّنٌ .

نَسْأَلُ اللَّهُ تَعَالَى ، وَهُوَ خَيْرُ مَسْتُول ، أَنْ يُمدَّكَ وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَـوْفِيقِهِ وَعَوْنِهِ وَتَيْسِيرِهِ ، فَإِنَّهُ الْكَافِي لِكُلِّ مُهِمِّ وَالإِسْتِعَانَةُ بِهِ فِي كُلِّ مُعْضِلٍ ، فَبِيَدِهِ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ .

فَهٰذَا مَا أَرَدْنَا ذِكْرَهُ فِي هٰذَا الْبَابِ () ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

<sup>(</sup>ب) أي : باب عقبة العوائق .

## العقبة الرابعة وهى عقبة العوارض

ثُمُّ عَلَيْكَ يَا طَالِبَ الْعِبَادَةِ - وَفَّقَكَ اللَّهُ - بِكَفَايَةِ الْعَوَارِضِ ، الشَّاعْلَة. عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، بسَدّ سَبيلهَا عَلَيكَ لِثَلَّا تُشْغَلَ عَنْ مَقْصُودِكَ ؛ وَقَدْ ذَكُرْنَا أَنَّهَا أَرْبَعَةً :

العارض الأول: الرِّزْقُ وَمُطَالَبَةُ النَّفْسِ بِذَٰلِكَ وَإِنَّمَا كِفَايَتُهُ فِي التَّوَكُّـلِ ، فَعَلَيْكَ بِالتَّوَكُّـلِ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَـهُ فِي مَوْضِعِ الرِّزْقِ وَالْحَاجَةِ بِكُلِّ حَالٍ ؛ وَذَلِكَ لَأُمْرَيْنِ :

١ ـ أَحَدُهُمَا : لتتفَرَّغَ لِلْعِبَادَةِ وَيُتَمَشَّى لَكَ مِنَ الْخَيْرِ حَقُّهُ ؛ فَإِنَّ مَنْ ﴿ وجوب لَمْ يَكُنْ مُتَوَكِّلًا فَلَا بُدَّ مِنَ آشْتِغَالِهِ عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ بِسَبَبِ الْحَاجَةِ وَالرِّذْقِ لامرين وَالمَصْلَحَةِ ، إِمَّا ظَاهِراً وَإِمَّا بَاطِناً ؛ إِمَّا بِنطَلَبٍ وَكُسْبُ بِالْبَدَنِ كَعَامَّةِ الرَّاغِبِينَ ، وَإِمَّا بِذِكْرِ وَإِرَادَةٍ وَوَسْوَسَةٍ بِالْقَلْبِ كَالْمُجْتَهِدِينَ الْمُعَلَّقِينَ .

> وَالْعِبَادَةُ تَحْتَاجُ إِلَى فَرَاغِ الْقَلْبِ وَالْبَدَنِ لَيَحْصُلَ حَقُّهَا ؛ وَالْفَرَاغُ لاَ يَكُونُ إِلَّا لِلْمُتَوَكِّلِينَ ، بَـلْ أَقُولُ : كُـلُّ مَنْ هُـوَ ضَعِيفُ الْقَلْبِ ، لاَ يَكَـادُ يَطْمَئِنُ قَلْبُهُ إِلَّا بِشَيْءٍ مَعْلُومٍ ، فَلَا يَكَادُ يَتِمُّ لَهُ أَمْرٌ خَطِيرٌ مِنْ دُنْيا وَآخِرَةٍ .

وَكَثِيراً مَا سَمِعْتُ مِنْ شَيْخِي أَبِي مُحمَّدِ يَقُولُ : إِنَّمَا الأُمُورُ تَمشِي فِي الدنيا وأبناؤها الْعَالَمِ لِرَجُلَيْنِ : مُتَوَكِّلِ أَوْ مُتَهَوِّر .

قُلْتُ : وَهٰذَا كَلَامٌ جَامِعٌ في مَعْنَاهُ .

المتهور

المتوكل

فَإِنَّ المُتَهَوِّرَ يَقْصِدُ الْأُمُورَ عَلَى قُوَّةٍ عَادَةٍ وَجُرْأَةٍ قَلْبٍ ، لَا يَلْتَفِتُ / [۴۹]/ب] إلى صَارِفٍ يَصْرِفُهُ ، أَوْ خَاطِر يُضْعِفُهُ فَتَجْرِي لَهُ الْأُمُورُ .

وَالمُتَوَكِّلُ يَقْصِدُ الْأُمُورَ عَلَى قُوَّةٍ بَصِيرَةٍ ، وَكَمَال ِ يَقِين وطمأنِينة بَوَعْدِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، وَتَمَام ثِقَةٍ بضَمَانِهِ ، ولا يَلْتَفِتُ إلَى إِنسَانِ يُخَوِّفُهُ أَو شَيْطَانِ يُوَسُّوسُهُ ، فَيَفُوزَ بِمَقَاصِدِهِ وَيَظْفَرَ بِمَطَالِبِهِ .

وَأَمَّا الْخَلْقُ الضَّعِيفُ أَبَداً ، يَكُونُ بَيْنَ تَوَكُّل ِ وَتَرَدُّدٍ ، وَفُتُورٍ وَتَحَيُّرٍ ، الضعيف كَالْحِمَارِ فِي مَعْلَفِهِ وَالدَّجَاجِ فِي قَفَصِهِ ، يَرْمُقُ مَا تَعَوَّدُ مِنْ صَاحِبِهِ ، لا يَكَادُ يَنْفَكُّ مِنْ ذٰلِكَ ؛ تَقَاعَدَتْ نَفْسُهُ عَنْ مَعَالِي الْأُمُورِ ، وَٱنْقَطَعَتْ هِمَّتُهُ ، فَلا يَكَادُ يَقْصِدُ أُمْراً شَرِيفاً ، وَإِنْ قَصَدَهُ فَلا يَكَادُ يَظْفَرُ بِهِ وَلا يَتِمُّ لَهُ ذٰلِكَ ، أَلَا تَرَى أَصْحَابَ الْهِمَمِ مِنْ أَبْنَاءِ الدُّنْيَا ، لَمْ يَنَالُوا مَرْتَبَةً كَبِيرَةً وَمَنْزِلَةً خَطِيرَةً إِلَّا بِانْقِطَاعِ قُلُوبِهِمْ عَنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ .

أَمَّا المُلُوكُ ، فَيُبَاشِرُونَ الْحُرُوبَ وَيُكَافِحُونَ الأَعْدَاءَ، إمَّا هُلْكاً وَإِمَّا الملوك مُلْكاً ، حَتَّى تَحْصُلَ لَهُمْ مَرْتَبَةُ المُلْكِ وَعَقْدُ الْولاَية .

وَقِيلٍ : إِنَّ مُعَاوِيَةً ، رضى اللَّهُ عنه ، لَمَّا نَظَرَ إِلَى الْعَسْكَـرَيْنِ (أَ) يَوْمَ صِفِّينَ قَالَ : مَنْ أَرَادَ خَطِيراً خَاطَرَ بِعَظِيمَتِهِ .

<sup>(</sup>أ) أي عسكره وعسكر على بن أبي طالب .

وَأَمَّا التَّجَّارُ فَيَرْكَبُونَ المَهَالِكَ بَرَّا وَبَحْراً ، وَيَطْرَحُونَ أَنْفُسَهُمْ التجارِ وَأَمْوَالَهُمْ فِي المَقَاطِعِ شَرْفاً وَغَرْبِساً ، وَيُوطِّنُونَ أَنْفُسَهُمْ عَلَى أَحَدِ وَأَمْوَالَهُمْ فِي المَقَاطِعِ شَرْفاً وَغَرْبِساً ، وَيُوطِّنُونَ أَنْفُسَهُمْ عَلَى أَحَدِ الأَمْرَيْنِ : إِمَّا فَوْتِ الأَرْوَاحِ ، وَإِمَّا حُصُولِ الأَرْبَاحِ ، حَتَّى يَحْصُلَ لَهُمْ لِلْمُونِ : إِمَّا فَوْتِ الأَرْوَاحِ ، وَإِمَّا حُصُولِ الأَرْبَاحِ ، حَتَّى يَحْصُلَ لَهُمْ لِلْمُ لَلَّهُمْ لِللَّهُ لَكُلُ رَبْعٍ عَظِيمٍ وَمَالٍ جَسِيمٍ وَعِلْقٍ نَفِيسٍ .

وَأَمَّا السَّوقِيُّ ، الَّذِي قَدْ ضَعُفَ قَلْبُهُ وَرَقَّ عَزْمُهُ ، فَلاَ يَكَادُ يَقْطَعُ السَوقِي الْقَلْبَ عَنْ عَلَاقَتِهِ مِنْ نَفْسِهِ وَمَالِهِ ، فَهُوَ مِنْ بَيْتِهِ إِلَى دُكَّانِهِ طُولَ عُمْرِهِ ، لاَ يَصِلُ إِلَى مرْتَبَةٍ شَرِيفَةٍ كَالْمُلُوكِ ، وَلاَ إِلَى رِبْحٍ عَظِيمٍ كَالتُّجَارِ يَصِلُ إِلَى مرْتَبَةٍ شَرِيفَةٍ كَالْمُلُوكِ ، وَلاَ إِلَى رِبْحٍ عَظِيمٍ كَالتُّجَارِ المُخَاطِرِينَ ، فَإِن نَالَ في سُوقِهِ رِبْحَ دِرْهَم عَلَى بِضَاعَتِهِ فَذَلْكَ لَهُ كَثِيرٌ ، وَذَٰلِكَ لِتَعَلَّقِ قَلْبِهِ بِشَيءٍ معْلُومٍ ، فَهٰذَا في الدُّنْيَا وَأَبْنَائِهَا .

وَأَمَّا أَبْنَاءُ الآخِرَةِ ، فَرَأْسُ مَالِهِمْ هٰذِهِ الْخَصْلَةُ الَّتِي هِيَ التَّوَكُلُ وَقَطْعُ ابناء الآخرة الْقَلْبِ عَنْ الْعَلَائِقِ ، لَمَّا أَحْكَمُوهَا وَأَعطوهَا حَقَّها (') ، تَفَرَّعُوا لِعِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَتَمَكَّنُوا مِن التّفَرُّدِ عَنِ الْخَلْقِ. ، وَالسِّيَاحَةِ فِي الْأَرْضِ ، وَاقْتِحَامِ الْفَيَافِي ، وَآسْتِيطَانِ الْجِبَالِ وَالشَّعَابِ ، فَصَارُوا أَقْرِيَاءَ الْعِبَادِ وَرِجَالَ الدِّينِ الْفَيَافِي ، وآسْتِيطَانِ الْجِبَالِ وَالشَّعَابِ ، فَصَارُوا أَقْرِيَاءَ الْعِبَادِ وَرِجَالَ الدِّينِ وَأَحْرَارَ النَّاسِ وَمُلُوكَ الأَرْضِ بِالْحَقِيقَةِ ، يَسِيرُونَ حَيْثُ يَشَاءُونَ وَيَقْصِدُون وَأَخْرَارَ النَّاسِ وَمُلُوكَ الأَرْضِ بِالْحَقِيقَةِ ، يَسِيرُونَ حَيْثُ يَشَاءُونَ وَيَقْصِدُون مِنَ الْأُمُورِ الْعِظَامِ عِلْماً وَعِبَادَةً مَا يَشَاءُونَ ، لاَ عَائِقَ لَهُمْ وَلاَ حَاجِزَ لَهُمْ وَلاَ عَلَى اللَّهُ مُ وَكُلُ الأَرْمَانِ عِنْدَهُمْ وَاحِدٌ ، وَإِلَيْهِ [١٥٠] دُونَهُم ، وكُلُّ الأَمَاكِنِ لَهُمْ / وَاحِدٌ ، وكُلُّ الأَرْمَانِ عِنْدَهُمْ وَاحِدٌ ، وَإِلَيْهِ الْعَمْ / وَاحِدٌ ، وكُلُّ الأَرْمَانِ عِنْدَهُمْ وَاحِدٌ ، وَإِلَيْهِ اللَّهِ الْأَمْوِلِ الْعَمَالِي لَهُمْ / وَاحِدٌ ، وكُلُّ الأَرْمَانِ عِنْدَهُمْ وَاحِدٌ ، وَإِلَيْهِ اللَّهِ الْعَمَارِقُ الْعَلَى اللَّهِ ، ومَنْ سَرَّهُ أَنْ يَكُونَ أَعْرَمَ النَّاسِ فَلْيَتَقِ اللَّهُ ، ومَنْ سَرَّهُ أَنْ يَكُونَ أَقْدُوى النَّاسِ فَلْيَكُنْ بِما فِي يَدِ اللَّهِ أَوْنَقَ مِنْهُ بِما فِي يَدِهِ » (أَنْ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٦٤).

وَعَنْ سُلَيْمَانَ الْخَوّاصِ: لَوْ أَنَّ رَجُلاً تَـوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ بِصِـدْقِ النَّيَّةِ، لَاحْتَاجَ إِلَيْهِ الأَمَرَاءُ فَمَنْ دُونَهُمْ، وَكَيْفَ يَحْتَاجُ وَمَوْلاَهُ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ؟.

وَعَنْ إِبْرَاهِيمَ الْخَوَاصِ قَالَ : لَقِيتُ غُلَاماً فِي التَّيْهِ كَأَنَّهُ سَبِيكَةُ فِضَّةٍ، قُلْتُ: إِلَى أَيْنَ يَا غُلَامُ؟ قالَ إلى مَكَّةَ، قُلْتُ: بِلا زَادٍ وَلا رَاحِلَةٍ؟ فَقَالَ : يَا ضَعِيفَ الْيَقِينِ ، الَّذِي يَقْدِرُ عَلَى حِفْظِ السَّمْوَاتِ والأَرْضِ يقدر أَنْ يُوصًّلَنِي إِلَى مَكَّةَ فِإِذَا هُوفِي أَنْ يُوصًّلَنِي إِلَى مَكَّةَ فِإِذَا هُوفِي الطَّوافِ يَقُولُ : [ مجزوء الرجز ] :

يَا نَفْسُ سِيحِي أَبَدَا وَلاَ تُحِبِّي أَحَدَا إِلاَّ السِيحِي أَبَدَا يَا نَفْسُ مُوتِي كَمَدَا

فَلَمَّا رَآنِي قَالَ : يَا شَيْخُ أَنْتَ بَعْدُ عَلَى ذُلِكَ الضَّعْفِ من اليقين ؟

وَقَالَ أَبُو مُطِيعٍ لِحَاتِمِ الأَصَمِّ: بَلَغَنِي أَنَّكَ تَقْطَعُ المَفَاوِزَ بِالتَّوَكُّلِ مِنْ غَيْرِ زَادٍ ، قَالَ حَاتِمٌ : زَادِي أَرْبَعَةُ أَشْيَاءَ ، قَالَ مَا هِيَ ؟ قَالَ أَرَى اللَّهُ نَيَا وَالآخِرَةَ مَمْلَكَةً لِلَّهِ عِزِ وجلً ؛ وَأَرَى الْخَلَقَ كُلَّهُم غَبِيدَ اللَّهِ وَعِيالُهُ ؛ وَأَرَى الْخَلَقَ كُلَّهُم غَبِيدَ اللَّهِ وَعِيالُهُ ؛ وَأَرَى الْأَزْرَاقَ وَالأَسْبَابَ كُلَّهَا بِيَدِ اللَّهِ ، وَأَرَى قَضَاءَ اللَّهِ نَافِذاً فِي جَمِيعٍ أَرْضِ اللَّهِ . وَلَقَدْ أَحْسَنَ مَنْ قَالَ : [ الوافر ] :

أرَى النُّومُادَ في روْح ورَاحَه قُلُوبُهُم عَنِ اللَّذُنْيَا مُنْوَاحَهُ إِذَا أَبْصَرْتَهُمْ أَبِصَرْتَ قَوْماً مُلُوكَ الأرْضِ سِيمَتُهُمْ سَمَاحَهُ

٢ ـ وَأَمَّا الْأَمْرُ النَّانِي الَّذِي آقْتَضَى التَّوكُّلَ عَلَى آلله سُبْحَانَهُ في لهـذَا
 الشَّأْنِ فَهُوَ مَا فِي تَرْكِهِ مِنَ ٱلْخَطْرِ الْعَظِيمَ والأَمْرِ الْكَبِير .

خطر ترك النوكل

قُلْتُ : أَلَيْسَ آلله سُبْحَانَهُ قَرَنَ الرَّزْقَ بِٱلْخِلْقِ فَقَالَ ﴿ خَلَقَكُمْ ثُمَّ

رَزَقَكُمْ ﴾[ الروم : ٤٥ ] فَدَلِّ أَنَّ الـرِّزْقَ مِنَ الله لَا غَيْرُ كَٱلْخَلْقِ ؛ ثُمَّ لَمْ يَكْتَفِ بِالدَّلَالَةِ حَتَّى وَعَدَ فَقَالَ ﴿ إِنَّ الله هُوَ الرِّزَّاقُ ﴾ [ الذاريات : ٥٨ ] ثُمَّ لَمْ يَكْتَفِ بِالْوَعْدِ حَتَّى ضَمِنَ فَقَالَ : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى الله رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ] ثُمَّ لَمْ يَكْتَفِ بالضَّمَانِ حَتَّى أَقْسَمَ فَقَالَ : ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاءِ والأرْضِ إنَّهُ لَحَقُّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ [ الذاريات : ٢٣ ].

ثُمُّ لَمْ يَكْتَفِ بِلْلِكَ كُلِّهِ حَتَّى أَمَرَ بِالتَّوَكُّلِ وَأَبْلَغَ وَأَنْلَرَ فَقَالَ : ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [ الفرقان : ٥٨ ] وَقَالَ سُبْحَانَهُ : ﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٣ ] فَمَنْ لَمْ يَعْتَبِرْ قَوْلُهُ ، وَلَمْ يَكْتَفِ بِوَعْدِهِ ، وَلَمْ يَطْمَئِنَّ إِلَى ضَمانِهِ ، وَلَمْ يَقْنَعْ بِقَسَمِهِ ، ثُمَّ لَمْ يُباَلِ / بِأَمْرِهِ وَوَعْدِهِ وَوَعِيدِهِ ، فَأَنظُرْ مَاذَا يَكُونُ حَالُهُ ، وأُنتبه أَيُّ مِحْنَةِ [٠٥٠٠] تَجِيءُ مِنْ هٰذَا ؟ وَهٰذِهِ وَاللَّهُ مُصِيبَةً شَدِيدَةً وَنَحْنُ مِنْهَا في غَفْلَة عَظِيمَةٍ .

> وَلَقَدْ قَالَ الصَّادِقُ الْأَمِينُ عليه الصلاة والسلام لإبْن عُمَر : « كَيفَ بكَ إِذَا بَقِيتَ بَيْنَ قَوْم يَخْبِئُونَ رِزْقَ سَنتِهِمْ لِضَعْفِ الْيَقِينِ (أَن (أَ

وَعَنِ ٱلْحَسَنِ : لَعَنَ الله أَقْوَاماً أَقْسَمَ لَهُمْ رَبُّهُمْ فَلَمْ يُصَدَّقُوهُ . .

وَقَالَتِ الْمَلَاثِكَةُ عِنْدَ نُزُولِ هٰذِهِ الآيةِ : ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاءِ وَالَّارْضِ ﴾ [ الناريات: ٢٣ ] هَلَكَتْ بَنُو آدَمَ ، أَغْضَبُوا الرّبُّ حَتَّى أَقْسَمَ لَهُمْ عَلَى أُرْزَاقِهمْ .

وَعَنْ أُوَيْسِ الْقَرَنِيِّ أَنه قَالَ : (١) لَوْ عَبَدْتَ الله عِبَادَةَ أَهْلِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ لِمَا تَقَبُّلَ مِنْكَ حَتَّى تُصَدِّقَهُ ، قِيلَ : وَكَيْفَ تُصَدِّقُهُ ؟ قَالَ تَكُونُ آمِناً بِمَا تَكَفَّلَ الله لَكَ مِنْ أَمْرِ رِزْقِكَ ، وَترَى جَسَـ ذَكَ فارغاً لِعِبَادَتِهِ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٦٥).

وَلَقَدْ قَالَ لَهُ هَرِمُ بْنُ حَيَّانَ : أَيْنَ تَأْمُرُنِي أَنْ أُقِيمَ ؟ فَأَوْمَا بِيَدِهِ إِلَى الشَّامِ ، قَالَ هَرِمٌ : كَيْفَ المَعِيشَةُ بِها ؟ قَالَ : أَفٍ لِهٰذِهِ الْقُلُوبِ ، لَقَدْ خَالَطَهَا الشَّك فَمَا تَنْفَعُهَا المَوعِظَةُ .

وَ اَ غَنَا أَنَّ نَبَّاشاً تَابَ عَلَى يدي أَبِي يَزِيدَ الْبَسْطاَمِيِّ رَحِمَهُ الله فَسَأَلَهُ أَبُو يَئِيدَ الْبَسْطاَمِيِّ رَحِمَهُ الله فَسَأَلَهُ أَبُو يَئِيدَ عَنْ حَالِهِ فَقَالَ : نَبَشْتُ أَلْفِ قَبْرٍ فَلَمْ أَرَ وُجُـوهَهُمْ إلى الْقِبْلَةِ إِلَّا رَجُلَيْنِ ، فَقَالَ أَبُو يَزِيدَ : مَسَاكِينُ أُولَئِكَ تُهَمَّةُ الرِّزْقِ حَوَّلَتْ وُجُوهَهُمْ عنِ الْقَبْلَة .

وَذَكَرَ بَعْضُ أَصْحَابِنا أَنَّهُ رَأَى رَجُلًا مِنْ أَهْلِ الصَّلَاحِ فَسَأَلَهُ عَنْ حَالِهِ ؟ فَقَالَ : هَلْ سَلِمْتَ بِإِيمَانِكَ ؟ فَقَالَ إِنَّمَا يَسْلَمُ الإِيمَانُ لِلْمُتَوَكِّلِينَ .

نَسْأَلُ الله أَنْ يُصْلِحَنَا بِفَضْلِهِ ، ولاَ يُؤاخِذَنَا بِمَا نَحْنُ أَهْلُهُ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

حقيقة التوكل فَإِنْ قُلتَ : فَأَحْبِرِناَ مَا حَقِيقَةُ التَّوكُلِ وَحُكْمُهُ وَمَا يَلْزَمُ الْعَبْـدَ فِيه من أَمْرِ الرِّزْقِ ؟ .

فَاعْلَمْ أَنَّهُ يَتَبَيَّنُ لَكَ هٰذَا في أَرْبَعَةِ فُصُولٍ: بَيَانِ لَفْظَةِ التَّوَكُلِ، وَمَوْضِعِهِ، وَحَدُّهِ، وَحِصْنِهِ.

فَأَمَّا اللَّفْظَةُ: فَإِنَّمَا هِيَ تَوَكُّلُ تَفَعُّلُ مِنَ الْوَكَالَةِ، فَالْمُتوكِّلُ عَلَى أَحَـدٍ
 هُوَ الَّذِي يَتَّخِذُهُ بِمَنْزِلَةِ الْوَكِيلِ الْقَائمِ بِأَمْرِهِ ، الضَّامِنِ لإِصْلاَحِهِ ، الْكَافِي لَهُ مِنْ غَيْرِ تَكَلُّفٍ وَآهْتِمام ، فَهٰذِهِ جُمْلَتُهُ .

وَأُمَّا الْمَوْضِعُ فَاعْلَمُ أَنَّ التَّوَكُّلَ آسْمٌ مُطْلَقٌ فِي ثَلَاثَةِ مَوَاضِعَ :

أَحَدُهَا في مَوْضِعِ الْقِسْمَةِ ، وَهَي الثِّقَةُ بِالله تعالى ، بأنَّهُ لَا يَفُوتُكَ مَا تُسِمَ لَكَ فَإِنَّ حُكْمَهُ لَا يَتَبَدَّلُ ، وَهٰذَا وَاجَبُ بِالسَّمْعِ .

اللفظة

الموضع

وَالنَّانِي فِي مَوْضِعِ النَّصْرَةِ ، وَهُوَ الْإِعْتِمَاذُ وَالْوَثَاقَةُ بِنَصْرِ الله عَزَّ وَجَلَّ لَكَ إِذَا نَصَرْتَهُ وَجَاهَدْتَ ، قال الله تَعَالَى : ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى الله ﴾ لَكَ إِذَا نَصَرْتُهُ ﴾ [ محمد : ٧ ] [ آل عمران : ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ المُؤْمِنِينَ ﴾ [ الروم : ٤٧ ] وَهٰذَا [١٥/أ] وَقال / تَعالَى : ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ المُؤْمِنِينَ ﴾ [ الروم : ٤٧ ] وَهٰذَا [١٥/أ] وَاجِبٌ بِالْوَعْدِ .

وَالثَّالَثُ : فِي مَوْضِعِ الرَّزْقِ وَالْحَاجَةِ ، بِأَنَّ الله تَعَالَى مُتَكَفَّلُ بِمَا يُقِيمُ بِنْيَتَكَ لِخِدْمَتِهِ ، وَتَتَمَكَّنَ بِهِ مِنْ عِبَادَتِهِ ، قال الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى الله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى الله فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ] .

وَقَالَ الصَّادِقُ الأَمِينُ ﷺ : ﴿ لَوْ تَوَكَّلْتُمْ عَلَى آلله حَقَّ تَـوَكَّلِهِ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يُرْزَقُ الطَّيْرُ تَغْذُو خِمَاصاً وَتَرُوحُ بِطَاناً ﴾ (أ). وَهٰذَا فَرْضَ لَازِمٌ لِلْعَبْدِ ، يَحْدَلِيلِ الْعَقْلِ وَالشَّرْعِ جَمِيعاً ، وَهٰذَا هُوَ الأَشْهَرُ وَالأَعْلَبُ مِنْهُ ، أَعْنِي الرِّزق موضع النَّوكُل في مَـوُضِعَ الرِّزْقِ ، وَهُوَ المَقْصُودُ مِنْ هٰذَا الْفَصْلِ ، فَمَـوْضِعُ التوكل التَّوكُل إِذَنْ هُو الرِّزْقُ وَهُوَ الرَّقُ المَصْمُونُ فِيمَا قال الْعُلَمَاءُ بِالله ، وَإِنَّمَا يَتَضِحُ لَكَ هٰذَا بِبَيَانِ أَقْسَامِ الرَّزْقِ .

فَاعْلَمْ أَنَّ الرِّزْقُ أَرْبَعَةُ أَقْسَامٍ : مَضْمُونٌ ، وَمَقْسُومٌ ، وَمَمْلُوكُ ، السام الرِّزْق وَمَوْعُودٌ(١).

فَالْمَضْمُونُ هُوَ الْغِذَاءُ وَمَا بِهِ قَوَامُ الْبِنْيَةِ دُونَ سَاثِرِ الْأَسْبَابِ، المضمون فالضَّمَانُ مِنَ الله تَعَالَى لِهٰذَا النَّوْعِ، وَالتَّوَكُّلُ يَجِبُ بِإِزَاثِهِ بِدَلِيلِ الْعَقْلِ وَالشَّرْعِ، لَأَنَّ الله تَعَالَى كَلَّفَنَا خِذْمَتَهُ وَطِاعَتَهُ بِأَبْدَانِنَا ، فَضَمِنَ مَا يَسُدُّ خَلَلَ الْبِنْيَةِ لِنَقُومَ بِمَا كَلَّفَنَا .

<sup>· (</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٦٦).

**آسبا**ب ضمان الرزق

وَقَالَ بَعْضُ مَشَايِخِ الْكَرَّامِيَّةِ (أَ) كَلَاماً حَسَناً عَلَى أَصْلِهِ : إِن ضَمَانَ أَرْزَاقِ الْعِبَادِ وَاجِبٌ في حُكْم (١) الله تَعَالَى لِثَلَاثَةِ أَشْيَاءَ :

أَحَدُهَا: أَنَّهُ سيِّدٌ وَنَحْنُ الْعَبِيدُ، وَعَلَى السَّيِّدِ كِفَايَةُ مُؤْنَةِ الْعَبِيدِ، كَمَا أَنَّ على الْعَبِيدِ خَدَمَةُ السَّيِّدِ.

وَالتَّالِثُ : أَنَّهُ كَلَّفَهُمُ الْخِدْمَة ، وَطَلَبُ الرَّزْقِ شَاغِلٌ عَنْهَا ، فَوَجَبَ أَنْ يَكْفِيهُمُ المُؤْنَةَ لِيَتَفَرَّغُوا لِلْخِدْمَةِ .

وَهٰذَا كَلَامُ مَنْ لَمْ يُحِطْ بِأَسْرَارِ الرُّبُوبِيَّةِ . وَالْقَائِلُ بِأَنَّ عَلَى اللهَ وَاجِبٌ تَـائِهُ ، وَقَـدْ أَوْضَحْنَا فِي فَنِّ الْكَـلَامِ فَسَادَهُ ، وَلْنَـرْجِعْ إلى المَقْصُـودِ مِنْ غَرَضِنَا .

المقسوم

٢ ـ وَأَمًّا الرِّرْقُ المَقْسُومُ : فَهُو مَا قَسَمَهُ الله سُبْحَانَهُ وَكَتَبَهُ في اللَّوْحِ المَحْفُوظِ، مَا يَأْكُلُهُ وَيَشْرَبُهُ وَيَلْبَسُهُ كُلُّ وَاحِدٍ بِمِقْدَارٍ وَوَقْتٍ مُؤَقَّتٍ ، لَا يَزِيدُ وَلاَ يَنْقُصُ ، وَلاَ يَتَقَدَّمُ وَلاَ يَتَأَخَّرُ عَمَّا كُتِبَ بعَيْنِهِ ، كمَا قالَ النَّبِيُ ﷺ : «الرِّرْقُ مَقْسُومٌ مَفْرُوغٌ مِنْهُ لَيْسَ تَقْوَى تَقِيّ بِنِوَائِدَه وَلاَ فُجُورُ فَاجِرٍ بنَاقِصِهِ »(ب) .

<sup>(</sup>أ) الكرامية : فرقة من المشبّهة ، شبّهوا الله بالمخلوقات ، وهم أصحاب عبد الله بن محمد بن كرام .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٦٧.

٣ ـ وَأَمًّا الْمَمْلُوكُ : فَمَا يَمْلِكُهُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْ أَمْوَالِ اللَّذْنَا عَلَى / المملوك حَسَبِ مَا قَدَّرَ الله تَعَالَى ، قَالَ أَن يَمْلِكُهُ وَهُوَ مِنْ رِزْقِ الله تَعَالَى ، قَالَ أَاهُ الله تَعَالَى ﴿ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ [ البقرة : ٢٥٤ ] أيْ مِمًّا مَلَّكْنَاكُم .

٤ ـ وَأَمَّا المَوْعُودُ : فَهُو مَا وَعَدَ الله الْمُتَّقِينَ من عباده بِشَرْطِ التَّقْوَى الموعود حَللًا مِنْ غَيْرِ كَـدٌ ، قالَ آلله تَعـالى : ﴿ وَمَنْ يَتِّقِ الله يَجْعَلْ لَـهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ]

فَهٰذِهِ أَقْسَامُ الرِّزْقِ ، وَالتَّوَكُّلُ إِنَّمَا يَجِبُ بِإِزَاءَ الْمَضْمُونِ مِنْهَا ، فَاعْلَمْ ذٰلِكَ .

وَأَمَّا حَدُّ التَّوَكُّلِ ('): فَقَدْ قَالَ بَعْضُ شُيُوخِنَا: إِنَّهُ آتَّكَالُ الْقَلْبِ حَدُّ التوكلَ إِلَى الله بِالإِنْقِطَاعِ إِلَيْهِ وَاليَّاسِ (') عَمَّا دُونَهُ. وَقَالَ بَعْضُهُمْ: حِفْظُ الْقَلْبِ إِلَى الله بِمَوْضِعِ الْمَصْلَحَةِ، بِتَرْكِ تَعْلِيقِهِ على شَيْء دُونَهُ.

قَالَ الشَّيْخُ أَبُو عُمَرَ<sup>()</sup> رَحِمَهُ الله : التَّوْكُلُ تَوْكُ التَّعَلِيقُ ، وَالتَّعَلِيقُ ذِكْرُ قِوَامِ بِنْيَتِكَ بِشَيءٍ دُونَ اللَّهُ عزَّ وجلَّ .

قَالَ شَيْخِي الْإِمَامُ (ب) رَحِمَهُ الله : التَّوَكُّلُ وَالتَّعَلِيقُ ذِكْرَانِ ، فالتَّوكُّلُ هُوَ ذِكْرُ قِوَامِهَا عَمَّنْ دُونَ الله هُوَ ذِكْرُ قِوَامِ بِنْيَتِكَ مِنْ قِبَلِ الله تعالى ، وَالتَّعَلِيقُ ذِكْرُ قِوَامِهَا عَمَّنْ دُونَ الله تَعَالَى . وَالْآقاوِيلُ عِنْدِي تَرْجِعُ إلى أَصْل وَاحَدٍ ، وَهُوَ أَنْ تُوطِّنَ نفسك عَلَى تَعَالَى . وَالْآقاوِيلُ عِنْدِي تَرْجِعُ إلى أَصْل وَاحَدٍ ، وَهُوَ أَنْ تُوطِّنَ نفسك عَلَى أَمَّا هُوَ مِنَ الله عَزَّ وَجَلً لاَ مِن أَحَدٍ دُونَ أَنَّ قِوَامَ بنْيَتِكَ وَسَدٌ خَلِّتِكَ وَكِفَايَتِكَ إِنَّمَا هُوَ مِنَ الله عَزَّ وَجَلً لاَ مِن أَحَدٍ دُونَ

<sup>(</sup>أ) أراد به أبا عمر محمد بن إبراهيم الزجاجي النيسابوري ، جاور بمكّة سنين كثيرة ، ومات بها . صحب الجُنيَّد وأبا عثمان والنوري والخوّاص ورُوَيْماً . مات بمكّة سنة ٣٤٨ هـ ( سراج الطالبين ٩٧/٢ ) .

<sup>(</sup>ب) هو أبو بكر الوّراق .

الله ، وَلا بِحُطَام مِنَ الدُّنْيَا ، وَلا بِسَبَ مِنَ الأَسْبَابِ ، ثُمَّ الله تعالى إنْ شَاء سَبَّبَ لَهُ مَخْلُوقًا أَوْ حُطَاماً ، وَإِنْ شَاء كَفَاهُ(١) بِقَدْرَتِهِ دُونَ الأَسْبَابِ وَالْوَسَائِطِ ، وَإِذَا ذَكِرْتَ ذٰلِكَ بِقَلْبِكَ وَتَوَطَّنْتَ عَلَيْهِ فَانْقَطَعَ الْقَلْبُ عَنِ الله سُبْحَانَهُ وَحُدَهُ ، فَقَدْ حَصَّلَ التّوكُلَ الله سُبْحَانَهُ وَحُدَهُ ، فَقَدْ حَصَّلَ التّوكُلَ عَقَهُ ، فَهٰذَا حَدُّهُ .

جَصِنَ التَّوَالُورَاقَ ﴿ وَأَمَّا حِصْنُ التَّوَكُّلِ الْبَاعِثُ عَلَيْهِ ، فَهُوَ ذِكْرُ ضَمَانِ الله تعالى ، وَجَصَنُ حِصْنِهِ ذِكْرُ جَلَالِ الله تَعَالَى وَكَمَالِهِ في عِلْمِهِ وَقُدْرَتِهِ وَنَزَاهَتِهِ عَنِ اللهُ تَعَالَى وَكَمَالِهِ في عِلْمِهِ وَقُدْرَتِهِ وَنَزَاهَتِهِ عَنِ اللهُ لَعْ الله وَالسَّهْوِ وَالْعَجْزِ وَالنَّقْصِ ، فَإِذَا وَاظَبَ الْعَبْدُ عَلَى هٰذِهِ الأَذْكَارِ بَعَثَتُهُ اللهُ عَلَى الله وَلَا الله عَلَى الله وَلَهُ في أَمْرَ الرِّزْقِ .

سَب الرزق فَإِنْ قِيلَ : فَهَلْ يَلْزَمُ الْعَبْدَ طَلَبُ الرِّزْقِ بِحَالٍ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الرِّزْقِ المَضْمُونَ الَّذَي هُوَ الْغِذَاءُ وَالْقِوَامُ لَا يُمْكِنُنَا طَلْبُهُ ، إِذْ هُوَ شَيْءٌ مِنْ فِعْلِ الله سُبْحَانَهُ بِالْعَبْدِ ، كَالْحَيَاةِ وَالْمَوْتِ ، لَا يَقْدِرُ الْغَبْدُ عَلَى تَحْصِيلهِ وَلَا دَفْعِهِ .

وَأَمَّا الْمَفْسُومُ مِنَ الْأَسْبَابِ فَلاَ يَلْزَمُ الْعَبْدَ طَلَبُهُ ، إِذْ لاَ حَاجَةَ لِلْعَبْدِ
[۲٥/أ] إلى ذٰلِكَ ، وَإِنَّمَا حَاجَتُهُ / إلى المَضْمُونِ ، وَهُوَ مِنَ الله تَعَالَى ، وَفي ضَمَانِ الله .

وَأَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَآبْتَغُوا مِنْ فَضْلِ الله ﴾ [ الجمعة : ١٠ ] فَالْمُرَادُ بِهِ الْعِلْمُ وَالثَّوَابُ ، وَقِيلَ : هُوَ رُخْصَةُ ، إِذْ هُوَ أَمْرُ وَارِدُ بَعْدَ الْمَطْرِ ، فَيَكُونُ بِمَعْنَى الإِبَاحَةِ ، لاَ بِمَعْنَى الإِيجابِ وَالإِلْزَام .

فَإِنْ قِيلَ : لَكِنْ لِهِ ذَا الرِّزْقِ المَضْمُونِ أَسْبَابٌ ، فَهِ لُ يَلْزَمُنَا طَلَبُ الْأَسْبَابِ ؟ .

قِيلَ لَهُ: لَا يَلْزَمُكَ ذَلِكَ ، إِذْ لاَ حَاجَةَ لِلْعَبْدِ إلَيْهِ ، إِذِ الله سُبْحَانَهُ يَفْعَلُ بِسَبَبٍ وَبِغَيْرِ سَبَبٍ ، فَمِنْ أَيْنَ يَلْزَمُنَا طَلَبُ السَّبَ ؟ ثُمَّ إِنَّ الله تَعَالَى ضَمِنَ لَكَ ضَماناً مُطلَقاً مِنْ غَيْرِ شَرْطِ الطَّلَبِ وَالْكَسْبِ ، قَالَ اللَّهُ عَرَّ ضَمِنَ لَكَ ضَماناً مُطلَقاً مِنْ غَيْرِ شَرْطِ الطَّلَبِ وَالْكَسْبِ ، قَالَ اللَّهُ عَرَّ وَجَلَّ : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ] ثُمَّ كَيْفَ وجلَّ : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٢ ] ثُمَّ كَيْفَ مِصِحُ أَنْ يَامُو الْعَبْدَ بِطِلَبِ مَا لاَ يَعْرِفُ مَكَانَهُ فَيَطْلُبُهُ ، إِذْ لاَ يَعْرِفُ أَيُ سَبَبِ مِنْهَا رِزْقُهُ الَّذِي يَتِعَلِقُ لاَ غَيْرُ ، وَالَّذِي يَصِيرُ سَبَبَ غِذَائِهِ وَتَرْبِيَتِهِ لاَ غَيْرُ ، فَالْا يَصِحُ فَا لاَ يَعْرِفُ ذَلِكَ السَّبَ بعَيْنِهِ وَمِنْ أَيْنَ يَحْصُلَ لَهُ ، فَلاَ يَصِحُ قَالًا لاَ يَعْرِفُ ذَلِكَ السَّبَ بعَيْنِهِ وَمِنْ أَيْنَ يَحْصُلَ لَهُ ، فَلاَ يَصِحُ تَكُلِيفُهُ ، فَتَأَمَّلُ رَاشِداً ، فَإِنَّهُ بَيِنٌ .

ثُمَّ حَسْبُكَ أَنَّ الْأَنْبِياءَ ، صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ ، وَالْأَوْلِيَاءَ المُتَوَكِّلِينَ ، لَمْ يَطْلُبُوا رِزْقًا فِي الْأَكْثَرِ والْأَعَمِّ ، وَتَجَرَّدُوا لِلْعِبَادَةِ ، وَبِالإِجْمَاعِ أَنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا تَارِكِينَ لِأَمْرِ آلله تَعَالَى ، وَلَا عَاصِينَ لَهُ تَعَالَى فِي ذَٰلِكَ ، فَتَبَيَّنَ لَكَ أَنَّ طَلَبَ الرِّزْقِ وَأَسْبَابِهِ لَيْسَ بِأَمْرٍ لاَزِم لِلْعَبْدِ .

فإنْ قُلْتَ : هَلْ يَزِيدُ الرِّزْقُ بِالطَّلَبِ وَهَلْ يَنْقُصُ بِتَرْكِ الطَّلَبِ؟ فَكَلًا ، فَإِنَّهُ مَكْتُوبٌ في اللَّوحِ المَحْفُوظِ ، مُقَدَّدٌ وَمُؤَقَّتُ ، وَلاَ تَبْدِيلَ لَحُكُمِ الله ، وَلاَ تَغْيِيرَ لِقِسْمَتِهِ وَكِتَابَتِه .

هٰذَا هُوَ الصَّحِيحُ عِنْدَ عُلَمَائِنَا رَضِيَ الله عَنْهُمْ ، خِلَاف مَا ذَهَبَ إِلَيْهُ بَعْضُ أَصْحَابِ حَاتِمٍ وَشَقِيقٍ ، قَالُوا : إِنَّ الرِّرْقَ لَا يَزِيدُ وَلَا يَنْقُصُ بِفِعْلِ الْعَبْدِ ، لَكِنِ الْمَالُ يَزِيدُ وَيَنْقُصُ ، وَهٰذَا فَاسِدٌ ، لِأَنَّ الدَّلِيلَ فِي الْمَوْضِعَيْنِ الْعَبْدِ ، لَكِنِ الْمَالُ يَزِيدُ وَيَنْقُصُ ، وَإِلَيْهِ الْإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوُا وَاحِدٌ ، وَهُو الْكِتَابَةُ وَالْقِسْمَةُ ، وَإِلَيْهِ الْإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ [ النحل : ٣٦] . وَلَوْ كَانَ الطَّلَبُ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ [ النحل : ٣٦] . وَلَوْ كَانَ الطَّلَبُ بَرْيِدُ وَالتَّرْكُ يَنْقُصُ ، لَكَانَ لِلْأَسَى وَالْفَرَح مَوْضِعٌ إِذَ هُوَ قَصَّرَ وَتَوَانَى ، حَتَى

فَاتَهُ ، وَجَدَّ وَشَمَّرَ حَتَّى حَصَّلَهُ ، وَقَالَ ﷺ لِلسَّائِلِ : « هَاكَ لَـوْ لَمْ تَأْتِهَـا لَاَتَتْكَ "(ا) .

طلب الثواب

فَإِنْ قِيلَ : فالثَّوَابُ وَالْعِقَابُ أَيْضاً مَكْتُوبٌ في اللَّوْحِ المَحْفُوظِ ، ثُمَّ يَلْزُمُنَا طَلَبُه ويَزِيدُ بِالطَّلَبِ وَيَنْقُصُ بتَرْكِه .

[۲۰/ب]

فَاعْلَمْ : أَنَّ طَلَبَ الثَّوَابِ إِنَّمَا وَجَبَ لِأَنَّ اللهُ تَعَالَى أَمَرَ بِهِ أَمْراً حَتْماً / وَأَوْعَدَ عَلَى تَرْكِهِ وَلَمْ يَضْمَنِ الثَّوَابِ عَلَى غَيْرِ فِعْلِ مِنَّا ، فَزيادَةُ الثَّوَابِ وَأَوْعَدَ عَلَى تَرْكِهِ وَلَمْ يَضْمَنِ الثَّوَابِ عَلَى غَيْرِ فِعْلِ مِنَّا ، فَزيادَةُ الثَّوَابِ وَالْعِقَابِ بِفِعْلِ الْعَبْدِ ، فَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا فِي نُكْتَةٍ ، وَهِيَ مَا قَالَهُ بَعْضُ عُلَمَائِنَا : إِنَّ المَكْتُوبَ فِي اللَّوحِ المَحَفُوظ قِسْمَانِ :

ماكْتِبَ في اللوح

قِسْمُ هُ و مَكْتُوبٌ مُطْلَقاً مِنْ غَيْرِ شَرْطٍ وَتَعْلِيقِ بِفَعْلِ الْعَبْدِ ، وَهُ وَ الأَرْزَاقُ وَالآجَالُ ، أَلاَ تَرَى كَيْفَ ذَكرَهُمَا الله مُطْلَقاً غَيْرَ مَشْرُوطٍ ، قَالَ الله تعالى : ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلّا عَلَى الله رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ] وَقَالَ تعالى : ﴿ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [ يونس : تعالى : ﴿ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [ يونس : 8 ] وَقَالَ صَاحِبُ الشَّرْعِ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَمُ : « أَرْبَعَةٌ قَدْ فُرِغَ مِنْهُنَّ : الْخَلْقُ ، وَالرَّزْقُ ، وَالأَجَلُ » ( اللهَ اللهُ عَلَى الله اللهُ اللهُ عَلَى الله اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَمُ : « أَرْبَعَةٌ قَدْ فُرِغَ مِنْهُنَّ : اللهَ اللهُ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَمُ : « أَرْبَعَةُ قَدْ فُرِغَ مِنْهُنَّ : اللهَ وَالدَّذِي مُ وَالرِّزْقُ ، وَالأَجْلُ » ( )

وَقِسْمٌ مَكْتَوبٌ بِشَرْطٍ مُعَلَّقٍ ، مَشْرُوطٌ بِفِعْلِ الْعَبْدِ ، وَهُوَ الشَّوَابُ وَالْحِقَابُ ، أَمَا تَرَى كَيْفَ ذَكَرَهُمَا الله تَعَالَى في كِتَابِهِ مُعَلَّقاً بِفِعْلِ الْعَبْدِ . قالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ(١) آمَنُوا وَآتَقُوا لَكَفَرْنَا عَنْهُمْ سَيِّسَاتِهِمْ وَلَا ذَخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ [ المائدة : ٦٥ ] (وهذا بين فاعلمه )(١) .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٦٨.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٦٩.

فَإِنْ قِيلَ : فَنَحْنُ نَجِدُ الطَّالِبِينَ يَجِدُونَ الأَرْزَاقَ وَالأَمْوَالَ ، وَالتَارِكِينَ يَعْدِمُونَ وَيَفْتَقِرُونَ .

قِيلَ لَهُ : كَأَنَّكَ لَا تَجِدُ مَعَ ذَلِكَ طَالِباً مَحْرُوماً فقيراً ، أو فَارِغاً مَرْزُوقاً غَنِياً ، بَلْ إِنَّ هٰذَا هُوَ الْأَكْثَرُ ، لِتَعْلَمَ أَنَّ ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ الْعَلِيمِ ، وَتَدْبِيرُ الْعَلِيمِ ، وَتَدْبِيرُ الْعَلِيمِ . وَأَنْشَذَنِي أَبُو بِكْرٍ مَحّمدُ بِنُ سَابِقٍ الصَّقَلِي الْوَاعِظُ رَحِمَهُ اللّهُ تَعَالَى بالشام : [ البسيط ] :

وكَمْ قَسويٌ قَسويٌ في تَفَلَّبِهِ

مُهَذَّبِ السَّرَاْي عَنْهُ السِّرْاْقُ مُنْحَرِفُ(۱)

وَكَمْ ضَعِيفٍ ضَعِيفٍ في تَفَلَّبِهِ

كَانَ مُن نَا مَا الْمَا الْمِي الْمَلْمِ الْمِنْ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِن الْمَا الْمِي الْمَا الْمِن الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمِلْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمِلْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمَا الْمِي الْمَا الْمِيْمِ الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا الْمِي الْمَا

كَأَنَّهُ مِنْ خَلِيَجِ الْبَحْرِ يَغْتَرِفُ هُذَا دَلِيلً عَلَى أَنَّ الْإِلْهَ لَـهُ

في الْخَلْقِ سِرُّ خَفِيًّ لَيْسَ يَلْكَشِفُ فَي الْخَلْقِ سِرُّ خَفِيًّ لَيْسَ يَلْكَشِفُ فَي ضِيتٍ وَفي سَعَةٍ

ولا تُلعانِلْ فَمَا الأرزاقُ تَخْسَلِفُ (٢)

فَإِنْ قُلْتَ : فَهَلْ أَدْخُلُ الْبَادِيَةَ بِلاَ زَادٍ ؟ فَاقُول (٣) : إِنْ كَانَ لَكَ قُوةً قُلْب بِالله وَالنَّقَةُ الْبَالِغَةُ بِوَعْدِ الله ، فَادْخُلُ وَإِلاَّ فَكُنْ كَالْعَوَامُّ بِعَلاَئِقِهِمْ . الثقة بالله وَلَقَدُّ سَمِعْتُ الْإِمَامَ أَبَا الْمَعَالِي رَحِمَهُ الله يَقُولُ : إِنَّ مَنْ جَرَى مَعَ الله تَعَالَى عَلَى عَادَةِ النَّاسِ / في كِفَايَةِ [١٥٥] عَلَى عَادَةِ النَّاسِ / في كِفَايَةِ [١٥٥] المُوْنَةِ ، وَهٰذَا كَلاَمُ حَسَنُ جِدًا ، وَفِيهِ فَوَائِدُ جَمَّةٌ لِمَنْ تَأَمَّلَهَا .

فَإِنْ قُلْتَ : أَلَيْسَ الله تَعَالَى يَقُولُ : ﴿ وَتَوْوَا فَإِنَّ خَيْسَ الله تَعَالَى يَقُولُ : ﴿ وَتَوْوَدُوا فَإِنَّ خَيْسَ اللهُ تَعَالَى اللهِ الله

#### فاعْلَمْ أَنَّ فِيهِ قَوْلَيْن :

أَحَدُهُمَا : أَنَّهُ زَادُ الآخِرَةِ ، وَلِذٰلِكَ قَالَ : خَيْرُ ٱلزَّادِ التَّقْوَى ، وَلَمْ يَقُلْ حُطَامُ الدُّنْيَا(١) وَأَسْبَابُهَا.

وَالثَّانِي : أَنَّهُ كَانَ قَوْمٌ لَا يَأْخُذُونَ زَاداً في طَرِيقِ الْحَجِّ لَإِنْفُسِهِمُ آتِّكَالًا عَلَى النَّاسَ ، وَيَسْأَلُونَ وَيُلِحُّونَ وَيُؤْذُونَ النَّاسَ ، فَأُمِرُوا بِالزَّادِ أَمْرَ تَنْبِيهِ ، عَلَى أَنْ أَخْذَ آلزَّادِ مِنْ مَالِكَ خَيْرٌ مِنْ أَخْدِ مَال ِ النَّاسِ وَالإِنَّكَ ال عَلَيْهِمْ ، وَكَذٰلِكَ نَقُولُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَالْمُتَوَكِّلُ هَلْ يَحْمِلُ الزَّادَ قي الأَسْفَار ؟

فَاعْلَمْ: أَنَّهُ رُبِّما يَحْمِلُ الزَّادَ ولا يُعَلِّقُ الْقَلْبَ بِهِ بِأَنَّهُ لا مَحَالَةَ رِزْقُهُ، وفيه قِوَامُهُ، إِنَّمَا يُعَلِّقُ الْقَلْبَ بالله تَعَالَى وَيَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَيَقُولُ: إِنَّ الرِّزْقَ مَقْسُومٌ مَفْرُوعٌ مِنْهُ، والله تَعَالَى إِنْ شَاء أَقَامَ بِنْيَتِى بهذا أَوْ بغَيْرِهِ، وَرُبَّمَا يَحْمِلُ بِنِيَّةٍ أُخْرَى ، بأنْ يُعِينَ مُسْلِماً أَوْ نَحْو ذٰلِكَ ، وَلَيْسَ الشَّأْنُ في أَخْذِ الزَّادِ وَتَرْكِهِ . إِنَّمَا الشَّأْنُ فِي الْقَلْبِ ، لَا تُعَلِّقُ قَلْبَكَ إِلَّا بِوَعْدِ الله تَعَالَى وَحُسْنِ كِفَايَتِهِ وَضَمَانِهِ ، فَكَمْ مِنْ حَامِلِ الزَّادِ وَقَلْبُهُ مَعَ الله تَعَـالَى دُونَ الزَّادِ ، وَكَمْ مِنْ تَارِكِ وَقَلْبُهُ مَعَ الزَّادِ دُونَ الله تَعَالَى ، فَالشَّأْنُ إِذَنْ فِي الْقَلْبِ ، فَافْهَمْ لهـذِهِ الْأَصُولَ تُكُفَ المُؤْنَةَ إِنْ شَاء الله تَعَالَى .

فَإِنْ قِيلَ: فَالنَّبِيُّ عِيدٌ كَانَ يَحْمِلُ الزَّادَ، وَكَذٰلِكَ أَصْحَابَهُ وَالسَّلَفُ الصَّالِحُ. يُقَالُ لَهُ: لَا جَرَمَ أَنَّ ذٰلِكَ مُباحٌ غَيْرُ حَرَام إِنَّمَا الْحَرَامُ تَعْلِيقُ الْقَلْبِ بِالزَّادِ ، وَتَرْكُ التَّوكُل عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ فَافْهَمْ ذَٰلِكً .

ثُمَّ مَا ظَنُّكَ بِرَسُولِ الله ﷺ حَيْثُ قالَ الله تَعَالَى لَهُ : ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [ الفرقان : ٥٨ ] أَعَصَاهُ في ذٰلِكَ وَعَلَّقَ قَلْبَهُ بِطَعَامٍ ـ أَوَ شَرَابِ أَوْ دِرْهَمِ أَوْ دِينَارِ ؟ كَلَّا وَحَاشَا أَنْ يَكُونَ ذٰلِكَ ، بَلْ كَانَ قَلْبُهُ مَعَ زاد المتوكل

تعلق القلب بالله لا بالرزق الله تَعَالَى ، وَتَوَكَّلُهُ عَلَى آلله تَعَالَى ، فَإِنَّهُ الَّذِي لَمْ يَلْتَفِتْ إِلَى آلدُّنْيَا بِأَسْرِهَا وَلَمْ يَمُدًّ يَدَهُ إِلَى مَفَاتِيحٍ خَزَائِنِ الأَرْضِ كُلِّهَا وَإِنَّمَا كَانَ أَخْذُ الزَّادِ مِنْهُ عليه الصلاة والسلام وَمِنَ السَّلَفِ الصَّالِحِ لِنِيَّاتِ / الْخَيْرِ ، لاَ لِميْلِ (١) قُلُوبهم [٣٠/ب] عَنِ الله تَعَالَى إِلَى الزَّادِ، وَالمُعْتَبُرُ الْقَصْدُ عَلَى مَا أَغْلَمْنَاكَ، فَأَنْتَبِهُ مِنْ رَقْدَتِكَ.

فَإِنْ قلت(٢): أَيُّهُمَا أَفْضَلُ ، أَخْذُ الزَّادِ ، أَمْ تَرْكُهُ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذَا يَخْتَلِفُ بِاخْتِلَافِ الْحَالِ ، إِنْ كَانَ مُقْتَدًى بِهِ يُسِيِدُ أَنْ الخَدُ الزَاهِ وَرَكُهُ يَبِينَ أَنَّ أَخْذَ الزَّادِ مُبَاحٌ ، أَوْ يَنْوِيَ بِهِ عَوْنَ مُسْلِمٍ ، أَوْ إِغَاثَةَ مَلْهُ وَفٍ وَنَحْوَ وَرَكُهُ يُبِينَ أَنْ أَنْفُوداً ، قَوِيَّ الْقَلْبِ بِالله سُبْحَانَهُ ، يَشْغَلُهُ لَالِكَ ، فَالأَخْذُ أَفْضَلُ ، وَإِنْ كَانَ مُنْفَرِداً ، قَوِيَّ الْقَلْبِ بِالله سُبْحَانَهُ ، يَشْغَلُهُ الزَّادُ عَنْ عِبَادَةِ الله ، فالتَّرْكُ أَفْضَلُ ، فَتَفَهَّمْ هٰ فِي الْجُمْلَةَ وَاحْتَفِظْ بِهَا رَاشِداً ، وَبَالله التَّوْفِيقُ .

العارضُ الثَّاني: الأخطارُ وإرادتُها وقصُودُها(٣)

وَإِنَّمَا كِفَايَتُهَا فِي التَّفْوِيضِ ، فَعَلَيْكَ بِتَفْوِيضِ الْأَمْـرِ كُلِّهِ إِلَى ٱلله نتيجة سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَذٰلِكَ لَأِمْرَيْن :

أَحَدُهُما: لَطُمَأْنِينَةِ الْقَلْبِ فِي الْحَالِ ، فَإِنَّ الْأُمُورَ إِذَا كَانَتْ خَطِيرَةً مُبْهَمَةً ، لا يُدْرَى صَلَاحُها مِنْ فَسَادِها ، فَتَكُونُ مُضْطَرِبَ الْقَلْبِ هَائِمَ النَّفْسِ ، لاَ تَدْرِي تَقَعُ فِي صَلَاحٍ أَوْ فَسَادٍ ؛ فَإِذَا فَوَضْتَ الأَمْرَ كُلَّهُ إلى اللَّهِ النَّفْسِ ، لاَ تَدْرِي تَقَعُ إِلاَّ فِي صَلَاحٍ وَخَيْرٍ ، فَتَكُونَ آمِناً مِنَ الْخَطَرِ تَعَالَى ، عَلِمْتَ أَنْكَ لاَ تَقَعُ إِلاَّ فِي صَلاحٍ وَخَيْرٍ ، فَتَكُونَ آمِناً مِنَ الْخَطَرِ مُطْمَئِنَّ الْقَلْبِ فِي الْحَالِ ، وَهٰذِهِ الطَّمَأْنِينَةً وَالأَمْنُ وَالرَّاحَةُ فِي الْوَقْتِ غَنِيمَةُ مُطْمَئِنَّ الْقَلْبِ فِي الْحَالِ ، وَهٰذِهِ الطَّمَأْنِينَةً وَالأَمْنُ وَالرَّاحَةُ فِي الْوَقْتِ غَنِيمَةً مُطْمِينَا الْقَلْبِ فِي الْحَالِ ، وَهٰذِهِ الطَّمَأْنِينَةً وَالأَمْنُ وَالرَّاحَةُ فِي الْوَقْتِ غَنِيمَةً عَنِيمَةً مَنْ وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ يَقُولُ فِي مَجَالِسِهِ كَثِيراً : دَعِ التَّذْبِيرِ إِلَى مَنْ خَلَقَكَ تَسْتَرَحْ ؛ وَقَدْ أَنْشَدَ في ذٰلِكَ : [ الخفيف ] :

<sup>(</sup>أ) زيادة من (د) و(هـ).

إِنَّ مَنْ كَانَ لَيْسَ يَلْدِي أَفِي المَحْ لَهُ أَوِ المَحْرُوهِ لَنَفْعُ لَهُ أَوِ المَحْرُوهِ لَنَفْعُ لَهُ أَوِ المَحْرُوهِ لَلَحَوْضَ مَا يَعْ لَلَهُ اللّهِ يَانُ يُنفَوضَ مَا يَعْ لِجِزُ عَنْهُ إِلَى الّبَذِي يَحَفِيهِ الْإِلْهِ الْبَرِّ اللّهِ الْبَرِ اللّهِ الْبَرِ اللّهِ الْبَرِ اللّهِ الْبَرِي اللّهِ اللّهِ الْبَرِي اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّه

وَالنَّانِي: مِنَ الْأَمْرَيْنَ: حُصُولُ الصَّلَاحِ وَالْخَيْرِ فِي الْإَسْتِقْبَالِ ، وَذَٰلِكَ أَنَّ ٱلْأَمُورَ بِالْعَوَاقِبِ مُبْهَمَةً ، فَكَمْ مِنْ شَرٍ فِي صُورَةِ خَيْرٍ ، وَكُمْ مِنْ ضَرِّ فِي صُورَةِ خَيْرٍ ، وَكُمْ مِنْ ضُرِّ فِي حِلْيَةِ نَفْع ، وَكُمْ مِنْ سُم فِي هَيْئَةِ شَهْدٍ ، وَأَنْتَ الْجَاهِلُ بِالْعَوَاقِبِ ضُرِّ فِي حَلْيَةِ نَفْع ، وَكُمْ مِنْ سُم فِي هَيْئَةِ شَهْدٍ ، وَأَنْتَ الْجَاهِلُ بِالْعَوَاقِبِ وَالْأَسْرَارِ ، فَإِذَا أَرَدْتَ الْأُمُورَ قَطْعاً وَأَخَذْتَ فِيهَا بِاخْتِيَادِكَ مُتَحَكِّماً ، فَمَا وَالْأَسْرَادِ ، فَإِذَا أَرَدْتَ الْأُمُورَ قَطْعاً وَأَخَذْتَ فِيهَا بِاخْتِيَادِكَ مُتَحَكِّماً ، فَمَا أَسْرَعَ مَا تَقَعُ فِي هَلَاكٍ وَلَا تَشْعُرُ .

وَلَقَدْ حُكِيَ أَنَّ بَعْضَ الْعُبَّادِ كَان يَسْأَلُ الله أَنْ يُرِيَهُ إَبْلِيسَ ، فَقِيلَ لَهُ : سَلِ الله الْعَافِيَة ، فَأَبَى إِلَّا ذٰلِكَ ، فَأَظْهَرَهُ الله تَعَالَى لَهُ ، فَلَمَّا رَآهُ الْعَافِدُ قَصَدَهُ بِالضَّرْبِ، فَقَالَ لَهُ إِبْلِيسُ : لَوْلاَ أَرَى أَنَّكَ تَعِيشُ مِائَةَ سَنَةٍ لأَهْلَكْتُكَ وَعَاقَبْتُكَ ، فَآغْتَر بِقَوْلِهِ وَقَالَ فِي نَفْسِهِ : إِنَّ عُمْرِي بَعِيدٌ فَأَفْعَلُ مَا أُرِيدُ ثُمَّ أَتُوبُ ، فَوَقَعَ فِي الْفِسْقِ وَتَرَكَ الْعِبَادَةَ وَهَلَكَ وحسر . / فَفِي هٰ فِي هٰ لِيَبِّهُ كَ عَلَى تَرْكَ الْحُكْمِ فِي إِرَادَتِكَ ، وَاللَّجَاجِ فِي مَطْلُوبِكَ ، وَيُحَذِّرُكَ أَيْضًا عُلَى اللهَ اللهَ الْقَائِلُ : [ الوافر ] : طُولَ الأَمَل ، فَإِنَّهُ الآفَةُ الْعَظِيمَةُ ، وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ الوافر ] :

أَلا يَا نفس أَنَّ ترضي بقوتٍ تَكُونِي خُرة أَسِداً مليَّهُ (٢) وَإِيَّاكِ المَطَامِعِ وَالْأَمَانِي فَكَمْ أَمْنِيَّةٍ جَلَبَتْ مَنِيًّهُ

وَأَمَّا إِذَا فَوَضْتَ أَمْرَكَ إِلَى الله سُبْحَانَهُ ، وَسَأَلْتَهُ أَنْ يَخْتَار لَّكَ مَا هُوَ صَلَاحُكَ ، لَمْ تَلْقَ إِلَّا الْحَيْرَ والسِّدَادَ ، وَلاَ تَقَعُ إِلَّا عَلَى الصَّلَاحِ ، قالَ الله تعالى حِكَايَةً عَنِ الْعَبْدِ الصَّالِحَ : ﴿ وَأُفَوضُ أَمْرِي إِلَى الله إِنَّ الله بَصِيرٌ

[أ/ه٤]

بِالْعِبَادِ . فَوَقَاهُ الله سَيِّضَاتِ مَا مَكَسرُوا وَحَاقَ بِسَالَ فِرْعَسُونَ سُوءُ الْعَـذَابِ ﴾ [ غافر : ٤٤ ].

أَمَا تَرَى كَيْفَ أَعْقَبَ تَفْوِيضَهُ الْوِقايَةَ مِنَ الأَسْوَاءِ ، وَالنَّصْرَ عَلَى الأَعْدَاء ، وَبُلُوغَ المُرَادِ ، فَتَأَمَّلْ مُوقَّقاً .

معنى التفويض

فَإِنْ قُلْتَ : بَيِّنْ لَنَا مَعْنَى التَّفْويض وَحُكْمَهُ :

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰهُنَا فَصْلَيْنِ بِهِمَا يَتَّضِحُ الْكَلامُ:

أَحَدُهُما : مَوْضِعُ التَّفُويضِ ؛

وَالثَّانِي : مَعْنَاهُ وَحَدُّهُ وَضِدُّهُ .

١ ـ أَمَّا مَوْضِعُهُ : فَاعْلَمْ أَنَّ المُرَادَاتِ ثَلَاثَةٌ :

الأول: مُرَادٌ تَعْلَمُ يَقِيناً أَنَّهُ فَسَادٌ وَشَرُّ لا شك فِيهِ أَلْبَتَةَ، كَالنَّارِ وَالْعَذَابِ، وَفِي الأَفْعَالِ كَالْكُفْرِ وَالْبِدْعَةِ وَالمَعْصِيَةِ، فَلَا سَبِيلَ إلى إِرَادَةَ ذٰلِكَ .

وَالنَّانِي: مُرَادٌ تَعْلَمُ قَطْعاً أَنَّهُ صَلَاحٌ كَالْجَنَّةِ وَالْإِيمَانِ وَالسَّنَّةِ وَنَحْوِ ذَٰكَ ، فَلَكَ إِرَادَتُهَا بِالْحُكْمِ ، لاَ مَوْضِعَ لِلتَّفْوِيضَ فَيهِ ، إِذْ لاَ خَطَرَ فِيهِ وَلاَ شَكَ أَنَّهُ خَيْرٌ وَصَلاحٌ .

وَالنَّالِثُ : مُرَادُ لاَ تَعْلَمُ يَقِيناً أَنَّ لَكَ فِيهِ صَلَاحاً أَوْ فَسَاداً ، وَذَٰلِكَ نَحْوُ النَّوَافِلِ وَالمُبَاحَاتِ ، فَهٰذَا مَوْضِعُ التَّفْويض ، فَلَيْسَ لَكَ أَنْ تُرِيدَهَا قَطْعاً ، بَلْ بِالإسْتِثْنَاء وَشَرْطِ الْخَيْرِ وَالصَّلَاحِ ؛ فَإِنْ قَيَّدْتَ إِرَادَتَكَ بِالإسْتِثْنَاء فَهُو بَلْ بِالإسْتِثْنَاء فَهُو تَفُوضِعُ مَنْهِيً عَنْهُ ، فَمَوْضِعُ التَّفُويض إِذَنْ كُلُّ مُرَادٍ فِيهِ الْخَطَرُ ، وَهُو أَنْ لا تَسْتَيْقِنَ صَلاَحَكَ فِيهِ .

٢ ـ وَأَمَّا مَعْنَى التَّفْويضِ فقالَ بَعْضُ شُيُوخِنَا : هُوَ تَرْكُ آخْتِيَارِ مَا فِيهِ معناه

مُخَاطَرَةٌ ، إلى المُخْتَارِ المُدَبِّرِ ، العالِم بِمَصْلَحَةِ الْخُلْقِ ، لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ، وَعِبارَةُ الشَّيْخِ أَبِي مُحَمدٍ السِّجْزِيِّ رَحِمَهُ الله : هُوَ تَرْكُ آخْتِيَارِ المُخَاطَرَةَ عَلَى المُخْتَارِ ، لِيَخْتَارَ لَكَ مَا هُوَ خَيْرٌ لَكَ ، وَقَالَ الشَّيْخُ أَبُو عُمَرَ رَحِمَهُ الله عَلَى المُخْتَارِ ، لِيَخْتَارَ لَكَ مَا هُوَ خَيْرٌ لَكَ ، وَقَالَ الشَّيْخُ أَبُو عُمَرَ رَحِمَهُ الله على المُخْتَارِ ، لِيَخْتَارَ لَكَ مَا هُوَ خَيْرٌ لَكَ ، وَقَالَ الشَّيْخِ المُخَاطِرِ بِالْحُكْمِ ، وَالطَّمَعُ هُوَ إِرَادَةُ الشَيْءِ المُخَاطِرِ بِالْحُكْمِ ، فَالْمَعُ هُوَ إِرَادَةُ الشَيْءِ المُخَاطِرِ بِالْحُكْمِ ، فَالْمَعْ هُوَ إِرَادَةُ الشَيْءِ المُخَاطَرِ بِالْحُكْمِ ، فَالْمَعْ هُوَ إِرَادَةُ الشَيْءِ المُضَايِخِ .

[ب/٥٤]

وَالَّذِي نَقِـولُـهُ إِنَّ التَّفْـوِيضَ إِرَادَهُ أَنْ يَحْفَظَ الله تَعَـالَى عَلَيْـكَ مَصَالِحَكَ ، فِيمَا لاَ تَأْمَنُ فِيهِ الْخَطَرَ .

الغزالي

الطمع ونوعاه

التفويض عند

وَضِدُّ التَّفْوِيضِ ِ الطَّمَعُ ، وَالطَّمَعُ في الْجُمْلَةِ يَجْرِي عَلَى وَجْهَيْنِ :

أَحَدُهُمَا : في مَعْنَى الرَّجَاء ، تُرِيدُ شَيْئًا لَا خَطَرَ فِيهِ ، وَلَا مُخَاطَرَةً بِالاَسْتِثْنَاء ، وَذَٰلِكَ مَمْدُوحٌ غَيْرُ مَذْمُومٍ ، كَما قالَ تعالى :

﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ ﴾ [ الشعراء: ٨٢ ] وقَولَه تَعَالَى : ﴿ إِنَّا نَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنا خَطَايَانَا ﴾ [ الشعراء: ٥١ ] وَهٰذَا الْقِسْمُ لَيْسَ مِمَّا نَحْنُ فِيهِ بِسَبِيلِ هٰهُنَا .

وَالثَّانِي : طَمَعُ مَذْمُومٌ ، قالَ النَّبِيُّ ﷺ : « إياكمْ وَالطَّمَعَ فَإِنَّهُ فَقْرٌ حَاضِرٌ »(أُ وَقِيلَ : هَلَاكُ الدِّينِ وَفَسَادُهُ الطَّمَعُ ، وَمِلَاكُهُ الْوَرَعُ .

قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ آلله : الطّمَعُ المَذْمُومُ شَيْئانِ ، أَحَدَهُمُا : سُكُونُ الْقَلْبِ إِلَى مَنْفَعَةٍ مَشْكُوكَةٍ ، وَالثّانِي : إِرَادَةُ الشّيْءِ مُخَاطَرةً بِالْحُكْمِ ، وَهٰذِهِ الإِرَادَةُ تُقَابِلُ التَّفُويضَ لاَ غَيْرُ ، فَأَعْلَمْ ذٰلِكَ .

وَأُمًّا حِصْنُ التَّفْويضِ فَهُوَ ذِكْرُ خَطَرِ الْأُمُورِ ، وَإِمْكَانِ ٱلْهَلَاكِ وَالْفَسَادِ

جصن التفويض

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٧٠.

فِيهَا ، وَحِصْنُ حِصْنِهِ ذِكْرُ عَجْزِكَ عَنِ الإعْتِصَامِ عَنْ ضُرُوبِ الْخَطَرِ ، وَالإَمْتِنَاعِ عَنِ الْوُقُوعِ فِيهَا ، بِجَهْلِكَ وَغَفْلَتِكَ وَضَعْفَكَ ، فَالمُواظَبَةُ عَلَى وَالإَمْتِنَاعِ عَنِ الْوُقُوعِ فِيهَا ، بِجَهْلِكَ وَغَفْلَتِكَ وَضَعْفَكَ ، فَالمُواظَبَةُ عَلَى هُذَيْنِ الذِّكْرَيْنِ ، تَحْمِلُكَ عَلَى تَفْويضِ الْأَمُورِ كُلِّها إلى لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، وَالإَمْتِنَاعِ عَنْ إِرَادَتِهَا إِلّا بِشَرْطِ الْخَيْسِ وَالتَّهُ التَّوْفِيقُ .

فَإِنْ قِيلَ : مَا هٰذَا الْخَطَرُ الَّـذِي (١) يُـوجِبُـونَ التَّفـوِيضَ لِأَجْلِهِ في الخطر الموجب الموجب الأُمُورِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْخَطَرَ فِي الْجُمْلَةِ خَطَرَان :

الأول : خَطَرُ الشَّكِّ بِنَانَّهُ يَكُونُ أَوْ لَا يَكُونُ ، أَوْ أَنَّكَ تَصِلُ إلَيْهِ أَوْ لَا تَصِلُ ، وَهٰذَا يَحْتَاجُ إلى الإسْتِثْنَاء وَيَقَعُ قي بَابِ النِّيَّةِ وَالْأَمَلِ .

وَالنَّانِي : خَطَرُ الْفَسَادِ، بِأَنْ لَا تَسْتَيْقِنَ فَيهِ الصَّلَاحَ لِنَفْسِكَ ، فَهٰذَا آلَذِي يُحْتَاجُ فِيهِ إلى التَّفْوِيضِ .

ثُمَّ آخْتَلَفَتْ عِبَارَاتُ الْأَئِمَّةِ فِي الْخَطَرِ؛ فَعَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّ الْخَطَرَ فِي الخطر وأنواعه الْفِعْلِ هُوَ أَنْ تَكُونَ دُونَهُ نَجَاةً ، وَيُمْكِنُ أَنْ يُجَامِعَهُ ذَنْبٌ ؛ والْإيمَانُ وَالْإِسْتِقَامَةُ وَالسَّنَّةُ لَا خَطَرَ فِيهَا ، إِذْ لَا يُمْكِنُ / دُونَ الْإِيمانِ نَجَاةً أَلْبَتَّةً ؛ [٥٥/أ] وَالاسْتِقَامَةُ لَا يُجَامِعُها ذَنب، فَإِذَنْ تَصِحُ إِرَادَةُ الإِيمان وَالإسْتِقَامَةِ بِالْحُكْمِ .

وَقَالَ الْأَسْتَاذُ (أ) رَحِمَهُ اللَّهُ: الْخَطَرُ في الْفِعْلِ مَا يُمْكِنُ أَنْ يَعْتَرِضَ فِيهِ مَا يَكُونُ الْإِشْتِغَالُ بِالْعَارِضِ أَوْلَى مِنَ الْإِقْدَامِ عَلَى ذٰلِكَ الْفِعْلِ ؟ وَذٰلِكَ فِيهِ مَا يَكُونُ الْإِشْتِغَالُ بِالْعَارِضِ أَوْلَى مِنَ الْإِقْدَامِ عَلَى ذٰلِكَ الْفِعْلِ ؟ وَذٰلِكَ

<sup>(</sup>أ) هو أبو إسحاق الاسفراييني ، إبراهيم بن محمد ، المتكلّم الأصولي ، الشافعي .

يَقَعُ فِي الْمُبَاحَاتِ وَالسُّنَنِ وَالْفَرَائِضِ ؛ أَلَا تَرَى أَنَّ مَنْ تَضَيَّقَ عَلَيْهِ وَقْتُ الصَّلَاةِ وَقَصَدَ أَدَاءَهَا فَقصده غَرِيقٌ أُو حَرِيقٌ يُمْكِنُهُ إِنْقَاذُهُ ، فالاشْتِغَالُ بِإِنْقَاذِهِ الصَّلَاةِ وَقَصَدَ أَدُاءَهُ المُباحَاتِ وَالنَّوَافِلِ وَالْكَرْيِرِ مِنَ الْإِقْبَالِ عَلَىٰ الصَلَاةِ ؛ فَلَا تَصِحُ (') إِذَنْ إِرَادَةُ المُباحَاتِ وَالنَّوَافِلِ وَالْكَرْيِرِ مِنَ الْفَرَائِضِ بِالحُكْم .

فَإِنْ قِيلَ : كَيْفَ يَصِحُّ أَنْ يَفْتَرِضَ اللَّهُ عَلَى عَبْدِهِ شَيْئاً، وَيُـوعِدَهُ عُلَى تَرْكِهِ ، ثُمَّ لا يَكُونُ لَهُ صَلَاحٌ فِي فِعْلِهُ ؟ .

فَاعْلُمْ أَنَّ شَيْخَنَا<sup>(1)</sup> رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ: إِنَّ آللَّهَ تَعَالَى لا يَأْمُو العَبْدَ بِشَيْءٍ إِلَّا وَفِيهِ صَلَاحُهُ إِذَا تَجَرَّدَ عَنِ الْعَوَارِضِ ، وَلَا يُضَيِّقُ عَلَيْهِ فِعْلاً فَرْضاً بَحَيْثُ لَا مَعْدِلَ لَهُ عَنْهُ إِلاَّ وَلَهُ فِيهِ صَلاَحٌ ، وَإِنَّما رُبَّمَا يُسَبِّبُ اللَّهُ تَعالَى لَهُ عَنْهُ إِلاَّ وَلَهُ فِيهِ صَلاَحٌ ، وَإِنَّما رُبَّمَا يُسَبِّبُ اللَّهُ تَعالَى لَهُ عَنْه إِلاَّ وَلَهُ فِيهِ صَلاَحٌ ، وَإِنَّما رُبَّمَا يُسَبِّبُ اللَّهُ تَعالَى لَهُ عُذْراً لاَ جُلِهِ ، يَكُونُ الْعُدُولُ عَنْ أَحَدِ المَأْمُورَيْنِ أَوْلَى مِنَ الاشْتِغَالِ بِالآخِرِ كَمَا ذَكُونًا ، فَيَكُونُ الْعَبْدُ في ذٰلِكَ مَعْذُوراً بَلْ مَأْجُوراً لاَ بِتَرْكِ هٰذَا الْفَرْضِ بَلْ بِفِعْلِ الْفَرْضِ الّذِي هُوَ أَوْلَى .

وَلَقَدْ سَمِعْتُ الإِمَامُ (بُ رَحِمَهُ اللَّهُ في هٰذِهِ المَسْئَلَةِ يَقُولُ: إِنَّا مِا افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى عِبَادِهِ مِنَ الصَّلَاةِ وَالْحَجِّ وَالصَّوْمِ وَنَحْوِهِ ، فَفِيها صَلاَحُ لَا افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى عِبَادِهِ مِنَ الصَّلَاةِ وَالْحَجِّ وَالصَّوْمِ وَنَحْوِهِ ، فَفِيها صَلاَحُ لَا مَحَالَةَ لِلْعَبْدِ ، وَصَحَّتْ إِرَادَتُها بِالْحُكْمِ ، واتَّفَقَ رَأَيُنَا عَلَى ذٰلِكَ، فَبَقِيَ المُبَاحَاتُ وَالنَّوَافِلُ إِذَنْ في هٰذَا الْحُكْمِ ؛ فاعْلَمْ ذٰلِكَ فَإِنَّهُ مِنْ غَوَامِضِ الْبَابِ ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ .

فَإِنْ قِيلَ : فَهَلْ يَأْمَنُ المُفَوِّضُ الْهَلاَكَ وَالْفَسَادَ وَالدَّارُ دَارُ مِحْنَةٍ ؟

حالات المفوض

فَاعْلَمْ أَنَّ فِي الْأَغْلَبِ لَا يُفْعَلُ بِالْمُفَوِّضِ إِلَّا الصَّلَاحُ ، وَقَدْ يُفْعَلُ بِهِ فِي النَّادِرِ غَيْرُ الصَّلَاحِ ؛ وَلِذَٰلِكَ رُبَّما يَخْذُلُهُ فَيَقَعُ عَنْ مَنْزِلَةِ التَّفْوِيضِ ، وَلَا صَلَاحَ لِلْعَبْدِ فِي الْخِذْلَانِ وَالْوُقُوعِ عَنْ مَنْزِلَةِ التَّفْوِيضِ ، وَبِهِ قَالَ الشَّيْخُ أَبُو عَمْرَ رَحِمَهُ اللَّهُ .

وَقِيلَ: لاَ يُفْعَلُ بِالْمُفَوِّضِ إِلاَّ مَا فِيهِ صَلاَحُهُ فِيمَا فَوَّضَ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ. وَالْخِذْلاَنُ وَالْقُصُورُ عَنْ مَنْزِلَةِ التَّفْويضِ ، مِمَّا لاَ يَقْعُ فِيهِ التَّفْويضُ ، إِذْ لاَ يُشَكُّ فِي فَسَادِ ذٰلِكَ ؛ وَالتَّفْويض إِنَّما يَقَعُ فِيمَا / يُشَكُّ فِي [٥٥/ب] التَّفْويضُ ، إِذْ لاَ يُشَكُّ فِي الْقَوْلَيْنِ عِنْدَ شَيْخِنَا رَحِمهُ اللَّهُ ، إِذْ لـوْلاَ ذٰلِكَ فَسَادِهِ وَصَلاَحِهِ ، وَهٰذَا أَوْلَى الْقَوْلَيْنِ عِنْدَ شَيْخِنَا رَحِمهُ اللَّهُ ، إِذْ لـوْلاَ ذٰلِكَ لَمَا قَوِيضٍ .

فَإِنْ قِيلَ : فَهَلْ يَجِبُ أَنْ يُفْعَلَ بِالْمُفَوِّضِ مَا هُوَ الْأَفْضَلُ ؟ التفويض فَاعْلَمْ أَنَّ الْإِيجَابَ مُسْتَجِيلٌ في حَقِّ اللَّهِ تَعَالَى وَلَا يَجِبُ لِعِبَادِهِ عَلَيْهِ والاحتبار شَيْءٌ ؛ وَقَدْ يَفْعَلُ بِالْعَبْدِ الْأَصْلَحَ دُونَ الأَفْضَلِ حِكَمَةً مِن الله مِنْ فِعْلِهِ . أَلاَ شَيْءٌ ؛ وَقَدْ يَفْعَلُ بِالْعَبْدِ الْأَصْلَحَ دُونَ الله عنهم أَنْ يَنَامُوا طُولَ اللَّيْلِ إِلَى لَمُ لَلُوعِ الشَّمْسِ في بَعْضِ الأَسْفَارِ حَتَّى فَاتَتْهُمْ صَلاَةً اللَّيْلِ وَصَلاةً الْفَجْدِ ، وَالشَّمْسَ فِي بَعْضِ الأَسْفَارِ حَتَّى فَاتَتْهُمْ صَلاَةً اللَّيْلِ وَصَلاةً الْفَجْدِ ، وَالشَّمْسَ فِي بَعْضِ الأَسْفَارِ حَتَّى فَاتَتْهُمْ صَلاَةً اللَّيْلِ وَصَلاةً الْفَجْدِ ، وَالشَّمْسَ في اللَّيْفِم ؟ وَرُبَّمَا يُقَدِّرُ لِلْعَبْدِ الْغَنِي وَالنَّعْمَةَ فِي الدُّنْيَا ، وَإِنْ كَانَ التَّجَرُّدُ لَهُ الإِشْتِغَالَ بِالأَزْوَاجِ وَالأَوْلَادِ ، وَإِنْ كَانَ التَّجَرُّدُ لَلهَ آلِإِشْتِغَالَ بِالأَزْوَاجِ وَالأَوْلَادِ ، وَإِنْ كَانَ التَّجَرُّدُ لَلهُ آلِمِبَادِهِ بَصِيرُ .

وَهٰذَا كَمَا أَنَّ الطَّبِيبَ الْحَاذِقَ النَّاصِحَ يَخْتَارُ لِلْمَرِيضِ مَاءَ الشَّعِيرِ وَإِنْ كَانَ مَاءُ السُّكَّرِ أَفْضَلَ وَأَنْفَسَ ، لَمَّا عَلِمَ أَنَّ صَلَاحَ عِلَّتِهِ في مَاءِ الشَّعِيرِ ؛ وَالْمَقْصُودُ لِلْعَبْدِ النَّجَاةُ مِنَ الْهَلَاكِ ، لَا الْفَضْلُ وَالشَّرَفُ مَعَ الْفَسَادِ وَالْهَلَاكِ .

التفويض والاختيار

### فَإِنْ قِيلَ : هَلْ يَكُونُ المُفَوِّضُ مُخْتَاراً ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الصَّحِيحَ عِنْدَ عُلَمَائِنَا أَنَّهُ يَكُونُ مُخْتَاراً وَلاَ يَقْدَحُ في تَفْوِيضِهِ ، وَذٰلِكَ أَنَّ الْمَعْنَى فِيهِ إِذَا كَانَ لَهُ صَلاَحٌ في المفضول وَالأَفْضَل ، تَفُولُ فَهُو يُرِيدُ مِنَ ٱللَّهِ تعالى أَنْ يُسَبِّبَ لَهُ الأَفْضَلَ ، كَمَا أَنَّ المَريضَ يَقُولُ لِلطَّبِيبِ : آجْعَلْ دَوَائِي مَاءَ السُّكِرِ دُونَ مَاءِ الشَّعِيرِ ، إِن كَانَ لِي صَلاحٌ فِي كِلَيْهِمَا ، لِيَحْصُلَ لِي الْفَضْلُ وَالصَّلاحُ جَمِيعاً ، فَكَذٰلِكَ الْعَبْدُ إِذَا سَأَلَ اللّهَ كِلَيْهِمَا ، لِيَحْمَلَ لِي الْفَضْلُ وَالصَّلاحُ جَمِيعاً ، فَكَذٰلِكَ الْعَبْدُ إِذَا سَأَلَ اللّهَ تَعَالَى أَنْ يَجْعَلَ صَلاحَهُ فِيمَا هُوَ الأَفْضَلُ وَيُسَبِّ لَهُ ذٰلِكَ ، لِيَجْمَعَ لَهُ الْفَضْلَ وَالصَّلاحَ فِي غَيْرِ الْفُضْلَ وَالصَّلاحَ فِي غَيْرِ اللّهُ الصَّلاحَ فِي غَيْرِ اللّهُ الْفُضْلَ أَنْ يُكُونَ رَاضِياً بِذٰلِكَ .

فَإِنْ قِيلَ : فَلِمْ اذَا كَانَ لِلْعَبْدِ أَنْ يَخْتَـارَ الْأَفْضَلَ وَلَيْسَ لَـهُ أَنْ يَخْتَارَ الْأَصْلَحَ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْفَرْقَ بَيْنَهُما أَنَّ الْعَبْدَ يَعْرِفُ الْأَفْضَلَ مِنَ الْمَفْضُولِ ، وَلاَ يَعْرِفُ الأَفْضَلَ مِنَ الْمَفْضُولِ ، وَلاَ يَعْرِفُ الصَّلاَحَ مِنَ الْفَسَادِ لِيُرِيدَهُ بِالْحُكْمِ ؛ ثُمَّ مَعْنَى آخْتِيَادِهِ الأَفْضَلَ ، أَنْ يُرِيدَ مِنَ اللَّهِ تَعالَى أَنْ يَجْعَلَ صَلاَحَهُ فِيمَا هُوَ الأَفْضَلُ وَيَخْتَارَ لَهُ / ذَلِكَ يُرِيدَ مِنَ اللَّهِ تَعالَى أَنْ يَجْعَلَ صَلاَحَهُ فِيمَا هُوَ الأَفْضَلُ وَيَخْتَارَ لَهُ / ذَلِكَ وَيُقَدِّرَه ، أَنَّ لِلْعَبْدِ تَحَكُّماً فِي شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ فَاعْلَمْهُ .

فَهٰذِهِ جُمْلةٌ مِنْ دَقِيقِ هٰذَا الْعِلْمِ وَأَسْرَادِهِ ؛ وَلَوْلاَ أَنَّ الْحَاجَةَ مَسَّتْ إِلَيْهِ لَمَا تَعَرَّضْنَا لإِيرَادِهِ لأَنَّهُ يُللَاطِمُ بِحَارَ عُلُومِ المُكَاشَفَةِ ، مع أَنِّي آقْتَصَرْتُ عَلَى النُّكْتَةِ الْمُقْنِعَةِ في هٰذَا الْكَتَابِ ، وَقَصْدْتُ الْإِيضَاحَ لِيَنْتَفِعَ بِهِ فَحُولُ الْعُلَماءِ وَالمُبْتَذِئُونَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى التَّوْفِيقُ .

#### العارضُ الثالث: القضاء ووُرُود أنواعه

وَإِنَّمَا كِفَايَتُهُ فِي الرِّضَا بِهِ فَعَلَيْكَ أَنْ تَرْضَى بِقَضَاءِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَذَلِكَ لَإِمْرَيْن : بين الأفضل والأصلح

[1/07]

الرضا بالقضاء

أَحَدُهُمَا : التَّفَرُّغُ لِلْعِبَادَةِ ، لأَنَّكَ إِذَا لَمْ تَرْضَ بقضاء الله عَزَّ وجلَّ فَتَكُونَ مَهْمُوماً مَشْغُولَ الْقَلْبِ أَبَداً بِأَنَّهُ لِمَ كَانَ كَذَا وكذا ، وَلِمَ ذَا لا يَكُونُ كَذَا وكذا ؟

فَإِذَا آشْتَغَلَ الْقَلْبُ بِشَيْءٍ مِنْ هَٰذِهِ الْهُمُومِ كَيْفَ يَتَفَرَّغُ لِلْعِبَادَةِ ؟ إِذْ لَيْسَ لَكَ إِلَّا قَلْبٌ وَاحِدٌ ، وَقَدْ مَلَّاتَهُ مِن ٱلْهُمُوم ، بِمَا كَانَ وَمَا يَكُونُ مِنْ أَمْر الدُّنْيَا . فَأَيُّ مَوْضِع يَكُون فِيهِ لِذِكْرِ العِبَادَةِ وَفِكْرِ الآخِرَةِ .

وَلَقَدْ صَدَقَ شَفِيقُ البلخي رَحِمَهُ اللَّهُ في قوله : إنَّ حَسْرَةَ الْأُمُور المَاضِيَةِ وَتَدْبِيرَ الآتِيَةِ قَدْ ذَهَبَتْ بِبَرَكَةِ سَاعَتِكَ هٰذِهِ .

الثَّانِي مِنَ الأَمْرَيْنِ : خَطَرُ مَا فِي السُّخْطِ مِنْ غَضَبِ اللَّهِ تَعَالَى . وَلَقَدْ رَوَيْنَا فِي الْأَخْبَارِ أَنَّ نَبِيًّا مِنَ الْأَنْبِياءِ شَكَا بَعْضَ مَا نَالَهُ مِنَ الْمَكْرُوهِ إِلَى اللَّهِ سبحانه وتَعَالَى ، فَأَوْحٰى ٱللَّهُ تَعَالَى إِلَيْهِ : أَتَشْكُونِي وَلَسْتُ بِأَهْلِ ذَمَّ وَلَا شَكْوَى ، هٰكَذَا بَدَاشَأَنُكَ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ فَلِمَ تَسْخَطُ قَضَائِي عَلَيْكَ ، أَتَرِيدُ أَنْ أُغَيِّرَ الدُّنْيَا لِإَجْلِكَ ، أُو أُبَدِّلَ اللُّوحَ المَحْفُوظَ بِسَبَبِكَ ، فَأَقْضِي مَا تُريدُ دُونَ مَا أُرِيدٌ ، وَيَكُونُ مَا تُحِبُّ دُونَ مَا أُحِبُّ ؟ فَبَعِزَّتِي حَلَفْتُ ، لَئِنْ ا تَلَجْلَجَ (١) هٰذَا في صَدْرِكَ مَرَّةً أُخْرَى ، لأَسْلُبَنَّكَ ثَوْبَ النُّبُوَّةِ وَلأُورِدَنَّـكَ النَّارَ وَلاَ أَبَالِي .

قُلْتُ : فَلْيَسْتَمِع الْعَاقِلُ هٰذِهِ السِّيَاسَةَ الْعَظِيمَةَ وَالْوَعِيدَ الْهَائِلَ مَعَ أَنْبِيَاثِهِ وَأَصْفِيَاثِهِ ، فَكَيْفَ مَعَ غَيْرِهِمْ ؟ ثُمَّ اسْتَمِع ما يقول : لَئِنْ تَلَجْلَجَ (٢) هَذَا فِي صَدْرِكَ مَرَّةً أُخْرَى ؛ فَهٰذَا فِي حَدِيثِ النَّفْسِ وَتَرَدُّدِ الْقَلْبِ ، فَكَيْفَ بِمَنْ يَصْرُخُ وَيَسْتَغِيثُ وَيَشْكُو أَو يُنَادِي بِالْوَيْلِ والثبور مِنْ رَبِّهِ عَلَى رُءُوس المَه لِ وَيَتَّخِذُ لَهُ أَعْوَاناً وَأُصْحَاباً؟ وَهٰذَا / لَمنْ سَخِطَ مَرَّةٌ ، فَكَيْفَ مِمَّنْ هُو [٥٩-١] في الشُّخطِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى فِي جَمِيعَ عُمْرِهِ ؟

وَهٰذَا لِمَنْ شَكَا إِلَيْهِ ، فَكَيْفَ مَنْ شَكَا إِلَى غَيْرِهِ ؟ نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا ، وَنَسْأَلُهُ أَنْ يَعْفُو عَنَّا وَيَعْفِرَ لَنَا سُوءَ آدَابِنَا وَيُصْلِحَنَا بِحُسْن نَظَرهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ .

> معنى الرضا بالقضاء

فَإِنْ قِيل : فَمَا مَعْنَى الرِّضَا بِالْقَضَاءِ وَحَقِيقَةُ ذٰلِكَ وَحُكْمُهُ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ عُلَمَاءَنَا قالُوا: إِنَّ الرِّضَا تَرْكُ السُّخْطِ، وَالسُّخْطُ ذِكْرُ غَيْرِ مَا قَضَى آللَّهُ تَعَالَى بِأَنَّهُ أُوْلَى بِهِ وَأَصْلَحُ لَهُ فِيمَا لَا يَسْتَيْقِنُ فَسَادَهُ وَصَلاَحَهُ، هَذَا شَرْطُ فِيهِ، فَاعْلَمْ ذٰلِكَ.

الشرور والمعاصي

فَإِنْ قُلْتَ : أَلْيْسَ الشُّرُورُ وَالمَعَاصِي بِقَضَاءِ اللَّهِ تَعالَى وَقَدَرِهِ ، فَكَيْفَ يَرْضَى الْعَبُدُ الشَّرَّ وَيَلْزَمُهُ ذٰلِكَ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الرِّضَا إِنَّمَا يَلْزَمُه بِالْقَضَاءِ ، وَقَضَاءُ الشَّرِّ لَيْسَ بِشَرٍ ، وَإِنَّمَا الشَّرُّ هُوَ الْمَقْضِيُّ فَلاَ يَكُونُ رِضاً بِالشَّرِّ .

أنه إع المنطيات

وَقَدْ قَالَ شُيُوخُنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ: الْمَقْضِيَّاتِ أَرْبَعَةً: نِعْمَةُ ، وَشِدَّةً ، وَخَيْرٌ ، وَشَرٌّ .

فَالنَّعْمَةُ يَجِبُ الرِّضَا فِيهَا بِالْقَاضِي وَالْقَضَاءِ وَالْمَقْضِيِّ ، وَيَجِبُ عَلَيْهِ الشُّكْرُ مِنْ حَيْثُ إِنَّهَا نِعْمَةٌ ، ( وإظهار المِنَّة عليه بإبداء أثر النعمة )(١)

وَالشَّدَّةُ يَجِبُ الرِّضَا فِيها بِالْقَاضِي وَالْقَضَاءِ وَالْمَقْضِيِّ، وَيَجِبُ عَلَيْهِ الصَّبْرُ مِنْ حَيْثُ إِنَّهَا شِدَّةً .

وَٱلْخَيْرُ يَجِبُ الرِّضَا فِيهِ بِالْقَاضِي وَالْقَضَاءِ وَالْمَقْضِيِّ ، وَيَجِبُ عَلَيْهِ ذِكْرُ المِنَّةِ مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ خَيْرٌ وَفَقه لَهُ .

وَالشَّرُّ يَجِبُ عَلَيْهِ فِيهِ الرِّضَا بِالْقَاضِيَ وَالْقَضاءِ وَالْمَقضِيِّ ، مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ مَقْضِيًّا يَرْجِعُ إِلَى الْقَاضِيَ والْقَضَاءِ إِنَّهُ مَقْضِيًّا يَرْجِعُ إِلَى الْقَاضِيَ والْقَضَاءِ

بِالْحَقِيقَةِ، وَهٰذَا كَمَا أَنَّكَ تَرْضَى مَذْهَبَ المُخَالِفِ أَنْ يَكُونَ مَعْلُوماً لَكَ لاَ أَنْ يَكُونَ مَعْلُوماً لِلَّهِ الْمَحَبَّةُ إِنَّمَا يَكُونَ مَذْهَباً لَكَ ؛ ثُمَّ كَوْنُهُ مَعْلُوماً يَرْجِعُ إلى الْعِلْمِ ، فَالرِّضَا وَالمَحَبَّةُ إِنَّمَا يَكُونُ بِالْحَقِيقَةِ لِلْعِلْمِ بِمَذْهَبِ الغير لا بِمَذْهَبِهِ ، فَكَذَلكَ (الرِّضَا بِالْمَقْضِيِّ )(١) .

فَإِنْ قِيلَ : فالرَّاضِي هَلْ يَكُونُ مُسْتَزِيداً ؟

قِيلَ لَهُ : نَعَمْ بِشَرْطِ الْخَيْرِ وَالصَّلاحِ دُونَ الحُكْمِ ، وَلا يُخْرِجُهُ ذَٰلِكَ عَنِ الرَّضَا ، بِل أَن يَدُلَّ عَلَى الرِّضَا فَهُ وَ أُوْلَى ، فإنَّ مَنْ أَعْجَبَهُ ، شَيْءٌ وَرَضِيَ ذَٰلِكَ آسْتَزَادَ مِنْهُ ؛ وَكَانَ النَّبِيُ ﷺ إِذَا حَضَرَ آللَّبَنُ يَقُولُ : « اللَّهُمَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَيْرِهِ يَقُولُ : وَزِدْنَا خَيْراً مِنْهُ » أَن ، وفي مَوْضِع اللَّهُ لَنَا فِيهِ وَزِدْنَا مِنْهُ ، وَفِي غَيْرِهِ يَقُولُ : وَزِدْنَا خَيْراً مِنْهُ » أَن ، وفي مَوْضِع مِنَ الموْضِعَيْنِ لَمْ يَدُلُ عَلَى أَنَّهُ غَيْرُ / رَاضٍ بِمَا قَدَّرَ اللَّهُ تَعَالَى لَهُ مِنْ [٧٥/أ] ذَلِكَ .

فَإِنْ قُلْتَ : لَمْ يُذْكَرْ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ الاسْتِثْنَاءُ وَشَرْطُ الْخَيْرِ وَالصَّلَاحِ .

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰذِهِ الْأُمُورَ إِنَّمَا تَكُونُ بِالْقَلْبِ، وَأَنَّ مَا (يُقَالُ) (٢) بِاللِّسَانِ عِبَارَةٌ عَنْ ذٰلِكَ ، فَلَا مُعْتَبَرَ بِتَوْكِ عِبَارَتِهِ مَعَ حُصُولِهِ بِالْقَلْبِ، فَاعْلَمْ ذٰلِكَ مُوفِقاً راشداً .

العارضُ الرّابع:

الشّدائدُ والمصائبُ ؛ وَإِنَّمَا كِفَايَتُهَا بِالصَّبْرِ . فَعَلَيْـكَ بِالصَّبْرِ في وجوب العمر الممر المُمر المَوَاطِنِ ، وَإِنَّمَا ذٰلِكَ لَأِمْرَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: التَّوَصُّل(٣) إِلَى الْعِبَادَةِ وَحُصُولُ الْمَقْصُودِ مِنْهَا، فَإِنَّ مَبْنَى أَمْرِ الْعِبَادَةِ كُلِّه عَلَى الصَّبْرِ وَآحْتِمَالِ المَشْقَاتِ، فَمَنْ لَمْ يَكُنْ صَبُوراً

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٧١ .

لَمْ يَصِلْ إلى شَيْءٍ مِنْها بِالْحَقِيقَةِ ؛ وَذٰلِكَ أَنَّ مَنْ قَصَـدَ عِبَادَةَ اللَّهِ تَعَالَى وَتَجَرَّدَ لَهَا آسْتَقْبَلَتْهُ شَدَائِدُ وَمِحَنَّ وَمَصَائِبُ مِنْ وُجُوهِ :

أَحَدُهَا: أَنَّهُ لاَ عِبَادَةَ إِلاَّ وَفِي نَفْسِهَا مَشَقَّةً ، وَلِـذَٰلِك ورد كُـل هٰذَا التَّرْغِيبِ فِيهِ ، وَوُعِدَ الثوابُ عَلَيْهِ (١) ، إِذْ لاَ يَتَأْتَى فِعْلُ الْعِبَادَةِ إِلاَّ بِقَمْعِ النَّهْوَى وَقَهْرِ النَّفْسِ ، إِذْ هِيَ زَاجِرَةٌ عَنِ الْخَيْرِ والسرشد ؛ وَمُخَالَفَةُ الْهَـوَى وَقَهْرُ النَّفْسِ مِنْ أَشَدً الْأُمُورِ عَلَى الإِنْسَانِ .

وَثَانِيهَا : أَنَّ الْعَبْدَ إِذَا فَعَلَ الْخَيْرَ مَعَ المَشَقَّةِ ، لَزِمَهُ الإِحْتِيَاطُ لَـهُ حَتَّى لاَ يَفْسُدَ عَلَيْهِ ، وَآلإِبِقَاءُ عَلَى الْعَمَلِ أَشَدُ مِنَ الْعَمَلِ .

أنواع المحن

وَثَالِئُهَا: أَنَّ الدَّارَ دَارُ مِحْنَةٍ ؛ فَمَنْ كَانَ فِيهَا لاَ بُدَّ لَهُ مِنَ الإِبْتَلاَءِ بِشَدَائِدِها وَمَصَائِبِهَا، وَذٰلِكَ أَقْسَامٌ: المُصِيبَةُ فِي الأَهْلِ وَالْقَرَابَاتِ وَالإِخْوَانِ وَالأَصْحَابِ بِالْمَوْتِ وَالْفَقْدِ وَالْفِرَاقِ ؛ وَفِي النَّفْسِ بِأَنْوَاعِ الأَمْرَاضِ وَالأُوجَاعِ ، وَفِي النَّفْسِ إِيَّاهُ ، وَالطَّمَعِ فِيهِ وَالإِزْدِرَاءِ بِيهِ وَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي المَالِ بِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ وَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي المَالِ بِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ وَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي الْمَالِ بِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ فَالْغِيبَةِ له وَالْكَذِبِ عَلَيْهِ ؛ وَفِي الْمَالِ بِالذَّهَابِ وَالزَّوَالِ . وَلِكُلِّ وَاحِدةٍ مِنْ فَا الْعَفْرَةِ وَحُرْقَةً مِنْ نَوْعِ آخَرَ ، فَيَحْتَاجُ إِلَى الصَّبْرِ عَلَيْهَا كُلِّها ، وَإِلَّا فَيَمْنَعُهُ الْجَزَعُ وَالتَّلَهُفُ مِنَ التَّقَرُّغِ لِلْعِبادَةِ .

وَرَابِعُهَا: أَنَّ طَالِبَ الآخِرَةِ أَشَدُّ آبِيلاَءً وَأَكْثَرُ مَحَبَّةً أَبَداً ، وَمَنْ كَانَ إِلَى آللَّهِ تعالى أَقْرَبُ فَالْمَصَائِبُ له في الدُّنْيَا أَكْثَرُ ، وَالْبَلاَءُ عَلَيْهِ أَشَدُّ . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ ﷺ : « أَشَدُّ النَّاسِ بَلاَءً الأَنْبِيَاءُ ثُمَّ الشهداء(٢) ثُمَّ الأَمْشَلُ فَالأَمْثَلُ »(أ) ؟

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٧٢).

فَإِذَن مَنْ قَصَدَ الْخَيْرَ وَتَجَرَّدَ لِطَرِيقَ الآخِرَةِ ، آسْتَقْبَلَتْهُ هٰذِهِ الْمِحَنُ ، فَإِنْ لَمْ يَصْبِرْ عَلَيْهَا ، وَلَا يَكُونُ / بِحَيْثُ لَا يَلْتَفِتُ إِنَيْهَا ، آنْقَطَعَ عَنِ الطَّرِيقِ [٧٥/ب] وَآشْتَغَلَ عَنِ الْعِبَادَةِ ، فَلَا يَصِلُ إِلَى شَيْءٍ مِنْ ذٰلِكَ .

وَلَقَدْ أَعْلَمَنا آللَّهُ تَعَالَى بِالْتِقَاءِ (١) الْمِحَنِ وَالمَصَائِبَ وَآبْتِلَائِنَا بِها ، وَحَقِّنَ ذَٰلِكَ وَأَنَّفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ وَحَقِّنَ ذَٰلِكَ وَأَنَّفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ اللَّذِينَ أَسْرَكُوا أَذَى كَثِيراً ﴾ [آل اللّذِينَ أَشْرَكُوا أَذًى كَثِيراً ﴾ [آل عمران: ١٨٦].

ثُمَّ قَالَ سبحانه : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَقُوا فَإِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ [ آل عمران : ١٨٦ ] فَكَأْنَهُ يَقُولُ : وَطِّنُوا أَنْفُسَكُمْ عَلَى أَنَّهُ لاَ بُدَّ لَكُمْ مِنْ أَنْوَاعِ الْبَلاَيَا ، فَإِنْ تَصْبِرُوا فَأَنْتُمُ الرِّجَالُ وَعَزَائِمُكُمْ عَزَائِمُ الرِّجَالِ ؛ فَإِذَنْ مَنْ عَزَمَ عَلَى الصَّبْوِ الطَّويلِ ، مَنْ عَزَمَ عَلَى الصَّبْوِ الطَّويلِ ، وَيُوطِّنَ نَفْسَهُ عَلَى الصَّبْوِ الطَّويلِ ، وَيُوطِّنَ نَفْسَهُ عَلَى الْمَوْتِ ، وَإِلَّا فَقَدْ وَيُوطِّنَ نَفْسَهُ عَلَى آلْتِهِ وَأَتَاهُ مِنْ غَيْرِ وَجْهِهِ .

وَلَقَدْ ذُكِرَ عَنِ الْفُضَيْلِ رَحِمَهُ آللَّهُ أَنَّهُ قَالَ : مَنْ عَزَمَ عَلَى قَطْعِ الطريقِ لِلْآخِرَةِ فَلْيَجْعَلْ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَةَ أَلْوَانٍ مِنَ الْمَوت : الأَبْيَضَ ، وَالأَحْمَرَ ، وَالأَحْصَرَ ؛ فَالْمَوْتُ الأَبْيَضُ : الْجُوعُ ، وَالأَسْوَدُ : فَالْمَوْتُ الأَبْيَضُ : الْجُوعُ ، وَالأَسْوَدُ : فَمُ النَّاسِ ، وَالأَحْمَرُ : الْوَقَائِعُ بَعْضُهَا عَلَى فَمُ النَّاسِ ، وَالأَحْمَرُ : الْوَقَائِعُ بَعْضُهَا عَلَى بَعْضُ .

وَالنَّانِي مِنَ الْأَمْرَيْنِ : مَا فِي الصَّبْرِ مِنْ خَيْرِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ .

مِنْ ذَٰلِكَ النَّجَاةُ وَالنَّجَاحُ . قوله تَعَالى : ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهِ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ] ، مَعْنَاهُ : ومَنْ يَتَّقِ اللَّهَ بِالصَّبْرِ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً مِنَ الشَّدَائِدِ .

كر امات الصابرين - وَمِنْهَا الظَفَرُ على الْأَعْدَاءِ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَاصْبِرُ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [ هود : ٤٩ ] .

وَمِنْهَا الظَّفَّرُ بِالْمُرَادِ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَتَمَّتْ كَلَمَةُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَاثِيلَ بِمَا صَبَرُوا ﴾ [ الأعراف : ١٣٧ ] وَقِيلَ : كَتَبَ يُوسُفُ في جَوَابِ يَعْقُوبَ عَلَيْهِمَا السَّلامُ : إِنَّ آبَاءَكَ صَبَرُوا فَظَفَرُوا ، فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرُوا تَظْفَرُوا ، فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرُوا تَظْفَرُوا ، فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرُوا تَظْفَرُوا .

#### وقيل في هذا المَعْنَى [ البسيط ] :

لَا تَيْاً سَنَّ وَإِنْ طَالَتْ مُطَالَبَةً إِذَا آسْتَعَنْتَ بِصَبْرٍ أَنْ تَرَى فَرَجَا أَخْلِقٌ بِذِي الصَّبْرِ أَنْ يَحْظَى بِحَاجَتِهِ وَمُدْمِنُ الْقَرْعِ لِلأَبْوَابِ أَنْ يَلِجَا

\_ وَمِنْهَا التَّقَدُّمُ عَلَى النَّاسِ وَالْإِمَامَةُ ، قالَ الله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ﴾ [ السجدة : ٢٤ ] .

وَمِنْهَا الثَّنَاءُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، قالَ الله تَعَالَى : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أُوَّابٌ ﴾ [ صَ : ٤٤ ] .

[٨٥/أ] ـ وَمِنْهَا الْبِشَارَةُ / وَالصَّلَاةُ وَالرَّحْمَةُ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ [ البقرة : ١٥٥ ] إلى قوْلِهِ : ﴿ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ الآية [ البقرة : ١٥٧ ] .

- وَمِنْهَا الْمَحَبَّةُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى . قالَ اللَّهُ تَعالَى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٦] .

\_ وَمِنْهَا الدَّرَجَاتُ الْعُلَى في الْجَنَّةِ ، قالَ اللَّهُ تَعالى : ﴿ أُولِئُكَ يُجْزَوْنَ الْغُرْفَةَ بِما صَبَرُوا ﴾ [ الفرقان : ٧٥ ] .

- وَمِنْهَا الْكَرَامَةُ الْعَظِيمَةُ قالَ تَعالى : ﴿ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ بِما صَبَرْتُمْ ﴾ [ الرعد : ٢٤ ] .

- وَمِنْهَا ثَوَابٌ بِلاَ غَايَةٍ وَلاَ نِهَايَةٍ ، خَارِجاً عَنْ أَوْهَامِ الْخَلْقِ وَأَعْدَادِهِمْ قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا يُمُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [ الزمر : ١٠ ] .

فَسُبْحَانَهُ مِنْ سَيِّدٍ مَاجِدٍ مَا أَكْرَمَهُ ، كُلُّ هٰذِهِ الْكَرَاماتِ في اللَّذُنَيَا وَالأَخِرَةِ في وَالآخِرةِ يعطي عَبْدَهُ عَلَى صَبْرِ سَاعَةٍ . فَبانَ لَكَ أَنَّ خَيْرَ الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ في الصَّبْرِ . قالَ ﷺ : « مَا أَعْطِيَ أَحَدُ مِنْ عَطَاءٍ خَيْراً أَوْسَعَ مِنَ الصَّبْرِ » (أ) وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : جَمِيعُ خَيْرِ الْمُؤْمِنِينَ في صَبْرِ سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ .

وَلَقَدْ أَحْسَنَ الْقَائِلُ : [ مجزوء البسيط ] :

الصَّبْرُ مِفْتَاحُ مَا يُرْجَى وَكُلُّ خَيْرٍ بِهِ يَكُونُ الصَّبِرُ وَإِنْ طَالَتِ الليالي فَرُبَّمَا أَمْكَنَ الْحَرُونُ (ب) وَرُبَّمَا أَمْكَنَ الْحَرُونُ (ب) وَرُبَّمَا أَمْكَنَ الْحَرُونُ لا يَكُونُ وَرُبَّمَا نِيلَ بِاصْطِبَادٍ مَا قِيل هَيْهَاتَ لاَ يَكُونُ وَرُبَّمَا نِيلَ بِاصْطِبَادٍ مَا قِيل هَيْهَاتَ لاَ يَكُونُ وَرُبَّمَا نِيلَ بِاصْطِبَادٍ مَا قِيل هَيْهَاتَ لاَ يَكُونُ وَرُبَّمَا فِيلَا إِنَا الطويل ]:

صَبَرْتُ وَكَانَ الصَّبْرُ مِنِّي سَجِيَّةً وَكَانَ الصَّبْرِ مِنِّي سَجِيَّةً وَكَانَ الصَّبْرِ

إِذَا كَانَ بِابُ الذِلِّ مِن جَانِبِ الْغِنْيِ الْغِنْيِ الْغَنْيِ الْمُلْتُ إِلَى الْعَلْيَاءِ مِن جَانِبِ الفَقْيرِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (٧٣).

<sup>(</sup>ب) الحرون : الخيل الذي يرفض الانقياد ، والمقصود انه يمكن تحقيق الأمر الصعب .

سَأَصْبِرُ حَتَّى يَحْكُمَ اللَّهُ بَيْنَنَا فَإِمَّا إِلَى عُسْرِ وَإِمَّا إِلَى عُسْرٍ

فَعَلْيْكَ بِاغْتِنَامِ هٰذِهِ الخَصْلَةِ الشَّرِيفَةِ وَبَذْلِ المَجْهُودِ فِيهَا تَكُنْ مِنَ الْفَائِزِينَ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ .

حقبقة الصبر فَإِنْ قُلْتَ فَمَا حَقِيقَةُ الصَّبْرِ وَحُكْمُهُ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ لَفْظَةَ الصَّبْرِ مِنْ طَرِيقِ اللَّغَةِ الحَبْسُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَهُمْ ، وَإِنَمَا يُوصَفُ اللَّهُ تَعَالَى بِالصَّبْرِ عَلَى مَعْنَى حَبْسِهِ الْعَذَابَ عَنِ المُجْرِمِينَ فَلا يُعَاجِلُهُمْ بِهِ . ثُمَّ الْمَعَنَى الذِي هُوَ مِنْ مَسَاعِي الْقَذَابَ عَنِ المُجْرِمِينَ فَلا يُعَاجِلُهُمْ بِهِ . ثُمَّ الْمَعَنَى الذِي هُوَ مِنْ مَسَاعِي الْقَذَابَ عَنِ المُجْرِمِينَ فَلا يُعَاجِلُهُمْ بِهِ . ثُمَّ الْمَعَنَى الذِي هُو مِنْ مَسَاعِي الْقَلْبِ سُمِّي صَبْراً لأَنَّهُ حَبْسُ النَّفْسِ عَنِ الْجَزَع ، وَالْجَزَعُ فِيمَا قَالَهُ الْقَلْبِ سُمِّي صَبْراً لأَنَّهُ حَبْسُ النَّفْسِ عَنِ الْجَزَع ، وَالْجَزَعُ فِيمَا قَالَهُ الْعَلْمَاءُ ذِكْرُ اصْطِرَابِكَ فِي الشَّدَّةِ ، وَقِيلَ بَلْ إِرَادَةُ الْخُرُوجِ / عَنِ الشَّدَّةِ بِاللَّهُ الْا لَا لَعْمَاءُ ذِكْرُ اصْطُورَابِكَ فِي الشَّدَةِ ، وَقِيلَ بَلْ إِرَادَةُ الْخُرُوجِ / عَنِ الشَّدَةِ بِاللَّهُ اللَّهُ وَلَا قَائِدَةً فِي الْجَزَع ، بَلْ فِيهِ الضَرَدُ وَالْخَطُرُ ، وَحِصْنُ هٰذَا الْحِصْنِ ذِكْرُ حُسْنِ عِوضِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ ، وَكَرِيمِ وَالضَّرُدُ وَلِكُ فَيْفَ فَى اللَّهُ عَلَيْهِ ، وَكَرِيمِ اللَّهُ وَاللَّهِ التَوْفِيقُ . وَاللَّهُ التَوْفِيقُ . . وَحِصْنُ هٰذَا الْحِصْنِ ذِكْرُ حُسْنِ عِوضِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ ، وَكَرِيمِ اللَّهُ عَلَيْهِ ، وَكَرِيمِ وَلَا لَلْهُ فِي قَالِلَهُ التَوْفِيقُ . .

### فصـــل ( في الرزق وتدبيره )

فَعَلَيْكَ بِقَطْعِ هَـذِهِ الْعَقَبَةِ الشَّـدِيدَةِ المَنِيعَةِ بِدَفْعِ هَٰذِهِ الْعَـوَارِضِ الْأَرْبَعَةِ وَإِزَاحَةِ عِلَتِهَا ، وَإِلَّا فَلَا تَدَعُكَ تَذْكُرُ مَقْصُودَكَ مِنَ الْعِبَادَةِ وَلِتَتَفَكَّرَ الْأَرْبَعَةِ وَإِزَاحَةٍ عَلْبَادَةٍ وَلِتَتَفَكَّرَ فِيهَا ، فَضْلًا عَنْ أَنْ تُدْرِكَهَا وَتُحَصَّلَهَا ، وَإِنَّ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا شُعْلًا شَاعْلًا فَاجِلًا وَآجِلًا .

أمر الرزق وتدبيره

> ضمان الله للوزق

ثم إنّ أعضلها وأعظمها () أمر هذا الرِّزْقِ وَتَدْبِيرُهُ ، فَإِنَّهُ الْبَلِيَةُ الْكُبْرَى لِعَامَةِ الْخَلْقِ ، أَتْعَبَتْ نَفُوسَهُمْ ، وَشَغَلَتْ قُلُوبَهُمْ ، وَأَكْثَرَتْ هُمُومَهُمْ ، وَضَيَّعَتْ أَعْمَارَهُمْ ، وَأَعْظَمَتْ تبعاتهم وَأَوْزَارَهُمْ ، وَعَدَلَتْ بِهِمْ عَنِ اللّهِ وَضَيَّعَتْ أَعْمَارَهُمْ ، وَعَدَلَتْ بِهِمْ عَنِ اللّهِ تَعَالَى وَخِدْمَةِ إِلَى خِدْمَةِ اللّهُ نَيَا وَخِدْمَةِ الْمَحْلُوقِينَ ، فَعَاشُوا في الدُّنْيَا في طُلْمَةٍ وَغَفْلَةٍ وَتَعَبِ وَنَصَبِ ، وَمَهَانَةٍ وَذُلّ ، وَقَدِمُوا الآخِرَةِ مَفَالِيسَ ، بَيْنَ طُلْمَةٍ وَغَفْلَةٍ وَتَعَبِ وَنَصَبٍ ، وَمَهَانَةٍ وَذُلّ ، وَقَدِمُوا الآخِرةِ مَفَالِيسَ ، بَيْنَ أَيْدِيهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ ، إن لم يرحم اللّهُ تَعَالَى بِفَضْلِهِ ؛ فَانْظُرْ كُمْ من آيَدٍ أَنْزَلَ اللّهُ تَعَالَى فِي ذٰلِكَ ، وَكُمْ ذَكَرَ مِنْ وَعْدِه وَضَمَانِهِ وَقَسَمِهِ عَلَى آيَةٍ أَنْزَلَ اللّهُ تَعَالَى في ذٰلِكَ ، وَكُمْ ذَكَرَ مِنْ وَعْدِه وَضَمَانِهِ وَقَسَمِهِ عَلَى أَيْدِيكُ . وَلَمْ تَزَلِ اللّهُ تَعَالَى في ذٰلِكَ ، وَكُمْ ذَكَرَ مِنْ وَعْدِه وَضَمَانِهِ وَقَسَمِهِ عَلَى فَيْكُونَ لَهُمُ الطَّوِيقَ وَيُصَافِقُونَ لَهُمُ الطَّويقَ وَيَعْمَانُونَ النَّاسَ وَيُبَيِّنُونَ لَهُمُ الطَّوِيقَ وَيُصَافِقُونَ وَلا يَقْوَقُونَ وَلا يَطْمَئُونَ ، بَلْ هُمْ فِي غَمْرَةٍ مِنْ ذٰلِكَ لاَ يَهْوَنُ وَلا يَطْمَئُونَ ، بَلْ هُمْ فِي غَمْرَةٍ مِنْ ذٰلِكَ لاَ يَخْوَفُونَ أَنْ يَفُونَهُمْ غَذَاءً أَوْ عَشَاءٌ .

أصل معضلة الرزق

الأخيار

والرزق

[1/69]

خبر إبراهيم

صَنَائِعِ اللَّهِ ، وَتَرْكُ التَّذَكُّر لِكَلَّام رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، وَتَرْكُ التَّـأَمُّل لَإِقْـوَالَ الصَّالِحِينَ مَعَ الإسْتِرْسَالِ لِوَسَاوِسِ الشَّيْطَانِ وَالإصْغَاءِ إِلَى كَلام الجَاهِلِينَ وَالإِغْتِرَارِ بِعَادَاتِ الْغَافِلِينَ ، حَتَّى تَمَكَّنَ الشَّيْطَانُ مِنْهُمْ ، وَرَسَخَتِ الْعَادَاتُ فِي قُلُوبِهِمْ ، فَتَأَدَّى بِهِمْ ذٰلِكَ إِلَى ضَعْفِ الْقَلْبِ وَرقَّةِ الْيَقِينِ .

وَأُمَّا الْأَخْيَارُ الَّذِينَ هُمْ أُولُو الأَبْصَارِ وَأَرْبَابُ الجِدِّ وَالإِجْتِهَادِ ، أَبْصَرُوا طَرِيقَ السَّمَاءِ ، فَلَمْ يَعْبَثُوا بأَسْبَابِ الأَرْضِ ، وَاعْتَصَمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ ، فَلَمْ يَكْتَرِثُوا / بِعَلَاثِقِ الْخَلْقِ ، وَتَيَقَّنُوا بَآيَاتِ اللَّهِ تَعَالَى وَأَبْصَرُوا طَريقَهُ ، فَلَمْ يَلْتَفِتُوا إِلَى وَسَاوِسَ الشَّيْطَانِ وَالخَلْقِ وَالنَّفْسِ ، فَإِذَا وَسُوسَ لَهُمْ شَيْطَانٌ أَوْ نَفْسٌ أَوْ إِنْسَانٌ قامُوا بِالمُناقَشَةِ وَالمُدَافَعَةِ وَالمُخَالَفَةِ ، حَتَّى وَلَّى الْخَلْقُ عَنْهُم ، وَآعْتَــزَلَ عَنْهُمُ الشَّيْطَانُ ، وَانْقَــادَتْ لَهُمُ النَّفْسُ ، وَاسْتَقَـامَ لَهُمُ الطّريقُ الْمُسَتَقِيمُ ، عَلَى مَا ذُكِرَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ لَمَّا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْبَادِيَةَ أَتَاهُ الشَّيْطَانُ فَخَوَّفَهُ بِأَنَّ هٰذِهِ بَادِيَةٌ مُهْلِكَةٌ وَلا زَادَ مَعَكَ وَلاَ سَبَبَ فَعَزَمَ عَلَى نَفْسِهِ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنْ يَقْطَعَ الْبَادِيَةَ عَلَى تَجَرُّدِهِ ذٰلِكَ ، وَأَنْ لَا يَقْطَعَهَا حَتَّى يُصَلِّى تَحْتَ كُلِّ مِيل مِنْ أَمْيَالِهَا أَلْفَ رَكْعَةٍ ، وَقَامَ بِمَا عَزَمَ عَلَيْهِ وَبَقِي فِي الْبَادِيَةِ اثْنَتَى عَشَرَةَ سَنَةً، حَتَّى إِنَّ الرَّشِيدَ حَجَّ فِي بَعْض تِلْكَ السِّنِين فَرَآهُ تَحْتُ مِيل يُصَلِّى ، فَقِيلَ لَهُ : هٰذَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ ، فَأَتَاهُ فَقَالَ : كَيْفَ تَجِدُكَ يَا أَبَّا إِسْحُقَ ؟ فَأَنْشَأَ إِبْرَاهِيمُ يَقُولُ : [ الطويل ] :

وَأَصْلُ ذٰلِكَ كُلِّهِ قِلَّةُ التَّدَبُّر لِإِيَّاتِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَقِلَّةُ التَّفَكُّر في

نُسرَقُّ عُدُنْيَانَا بِتَمْسزيق دِينِنَا فَلاَ دِينَنَا يَبْقَى وَلاَ مَا نُسرَقِّعُ فَطُوبَى لِعَبْدِ آثَرَ اللَّهَ رَبُّهُ وَجَادَ بِدُنْيَاهُ لِمَا يَتَوَقَّمُ

وَعَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أنَّهُ كَانَ في بَعْضِ الْهِ ادى ، فَوَسْوَسَ لَهُ الشَّيْطَانُ بأَنَّكَ مُتَجَرِّدٌ ، وَهٰذِهِ بَادِيَةٌ مُهْلِكَةٌ لَا عُمْرَانَ فِيهَا وَلاَ خبر آخر عن الصالحين نَاس ، فَعَزَمَ عَلَى نَفْسِهِ بِأَنْ يَمْضِيَ عَلَى تَجَرُّدِهِ ، وَأَنْ يترك الطَّرِيقَ حَتَّى لاَ يَقع بأحد مِنَ النَّاسِ وَأَن لاَ يَأْكُلَ شَيْئاً حَتَّى يُجْعَلَ فِي فِيه السَّمْنُ وَالْمَسَلُ ، ثُمَّ عَدَلَ عَنِ الشَّارِع وَمَرَّ عَلَى وَجْهِهِ فقالَ رَحِمَهُ اللَّهُ : فَسِرْتُ مَا شَاءَ اللَّهُ ، فَإِذَا بِقَافِلَةً قَدْ أَضَلَّتِ الطَّرِيقَ وَهُمْ يَسِيرُونَ ، فَلَمّا أَبْصَرْتُهُمْ زَمَيْتُ اللَّهُ ، فَإِذَا بِقَافِلَةً قَدْ أَضَلَّتِ الطَّرِيقَ وَهُمْ يَسِيرُونَ ، فَلَمّا أَبْصَرْتُهُمْ زَمَيْتُ بِنَفْسِي إِلَى الأَرْضِ لَعَلِّهُمْ لاَ يُبْصِرُونَنِي ، فَسَيّرَهُمُ اللَّهُ حَتَّى وَقَفُوا عَلَيَّ ، فَغَمَضْتُ عَيْنِي ، فَدَنَوْا مِنِّي وَقَالُوا : هٰذَا مُنْقَطِعُ خُشِيَ عَلَيْهِ مِنَ الجُوعِ وَالْعَطشِ ، فَهَاتُوا سَمْناً وَعَسَلاً نَجْعَلُهُ فِي فِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَلا فَسَدَدْتُ فَي فِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَلا فَسَدَدْتُ فَي فِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَلا فَسَدَدْتُ فَي وَلِيهِ لَعَلَّهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنَ وَعَسَلا فَسَدَدْتُ فَي وَلِيهِ لَعَلَّهُ فِي فِيهِ لَعَلَهُ يُفِيقُ ، فَأَتُوا بِسَمْنٍ وَعَسَل فَسَدَدْتُ فَي وَلِيهِ عَلَهُ أَنُوا مَجْنُونُ أَنْتَ ؟ قُلْتُ لاَ وَعَسَل فَسَدَدْتُ فَي فِي وَأَشْنَانِي فَأَتُوا بِسِكِينٍ فَعَالَهُ وا مَجْنُونُ أَنْتَ ؟ قُلْتُ لاَ فَضَحِكَّتُ ، فَقَتَحْتُ فَايَ ، فَلَمَا رَأُوا ذَلِكَ مِنِي قَالُوا مَجْنُونُ أَنْتَ ؟ قُلْتُ لاَ وَالحَمْدُ لِلّهِ تَعَالَى ؛ وَأَخْبَرْتُهُمْ بِبَعْضِ مَا جَرَى لِي مَعَ الشَّيْطَانِ .

فَهٰذِهِ وَأَمْثَالُهَا مِنْ مُجَاهَدَاتِ الصَّالِحِينَ ومناقضاتهم لِلشَّيْطَانِ ، فَإِنَّ

لَكَ فِي ذَٰلِكَ فَوَائِدُ ثَلاَثَةً :

فوائد هذه الأخبار

إِحْدَاهَا : أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الرِّزْقَ لَا يَفُوتُ مَنْ قُذِّرَ لَهُ بِحَالٍ .

وَالثَّانِيَةُ : أَنْ تَعْلَم أَنَّ أَمْرِ الرِّزْقِ وَالتَّوكُلِ لَمَهِمٌّ جِدًّا ، وَأَنَّ لِلشَّيْطَانِ فِيهِ غَوَائِلَ وَوَسَاوِسَ عَظِيمَةً ، حَتَّى أَنَّ مِثْلَ أُولِئِكَ الأَئِمَّة الرُّهَّادَ لَمْ يَتَحَلَّصُوا مِنْ ذَٰلِكَ وَلَمْ يَيْأُسْ مِنْهُمُ الشَّيْطَانُ بَعْدَ طُولِ تِلْكَ الرِّيَاضَاتِ وَالمُجَاهَدَاتِ مِنْ ذَٰلِكَ وَلَمْ يَيْأُسْ مِنْهُمُ الشَّيْطَانُ بَعْدَ طُولِ تِلْكَ الرِّيَاضَاتِ وَالمُجَاهَدَاتِ التِي سَبَقْتُ لَهُمْ ، حَتَّى يَحْتَاجُوا إِلَى دَفْعِهِ بِهٰذِهِ المُنَاقَضَاتِ . وَلَعَمْرِي أَنَّ التِي سَبَقْتُ لَهُمْ ، حَتَّى يَحْتَاجُوا إِلَى دَفْعِهِ بِهٰذِهِ المُنَاقَضَاتِ . وَلَعَمْرِي أَنَّ مَنْ جَاهَدَ النَّهْسَ وَالشَّيْطَانَ سَبْعِينَ سَنَةً ، لاَ يَأْمَن أَنْ يُوسُوسَا لَهُ كَمَا يُوسُوسَانِ لَلْمُبْتَدِىء فِي الْقِبَادَةِ ، بَلْ لِغَافِل لَمْ يَجْتَهِدْ سَاعَةً فِي الرِّيَاضَةِ ، وَلَوْ ظَفِرَا بِهِ لَلْمُبْتَدِىء فِي الْعِبَادَةِ ، بَلْ لِغَافِلِينَ الْمُغْتَرِّينَ ، وَفِي ذَلِكَ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَبْصَارِ . لَفَضَحَاهُ وَأَهْلَكَاهُ هَلَاكَ الْغَافِلِينَ الْمُغْتَرِينَ ، وَفِي ذَلِكَ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَبْصَارِ .

وَالنَّالِثَةُ : أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الأَمْرَ لاَ يَتِمُّ إِلاَّ بِالجِدِّ الْمَحْضِ وَالْمُجَاهَدَةِ الْبَالِغَةِ ، فَإِنَّهُمْ كَانُوا لَحْماً وَدَماً وَبَدَناً وَرُوحاً مِثْلَكَ ، بَلْ كَانُوا أَنْحَف أَبْدَاناً وَأَضْعَفَ أَرْكَاناً وَأَدَقَّ عِظَاماً مِنْكَ ، وَلٰكِنْ كَانَتْ لَهُمْ قُوَّةُ الْعِلْمِ وَنُورُ الْيَقِينِ وَأَضْعَفَ أَرْكَاناً وَأَدَقَّ عِظَاماً مِنْكَ ، وَلٰكِنْ كَانَتْ لَهُمْ قُوَّةُ الْعِلْمِ وَنُورُ الْيَقِينِ وَهِمّةُ أَمْرِ الدِّينِ ، حَتّى قَوَوْا عَلَى مِثْلِ تِلْكَ المُجَاهَدَاتِ وَالْقِيَامِ بِحَقِّ تِلْكَ وَهِمّا مَنْ هَذَا الدَّاءِ المُقَامَاتِ ؛ فَانْظُرْ لِنَفْسِكَ ، رَحِمَنا اللَّهُ وَإِيَّاكَ ، وَدَاوِهَا مِنْ هَذَا الدَّاءِ المُعْضِلِ ، لَعَلَّكَ تُفْلِحُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

## · فصــــل ( نصائح في التوكل على الله في تدبير الرزق )

ثُمَّ آعْلَمْ بَعْدَ هٰذِهِ الجُمْلَةِ أَنِّي مُجِرِّدُ لَكَ نُكَتاً وَجَدْتُهَا ، بِحَيْثُ تَنْكُتُ في الْقَلْبِ إِذَا تَذَكَّرْتَهَا / وَتَكْفِيكَ مُؤْنَةَ هٰذَا الْبَابِ ، وَتَدْعُكَ عَلَى وَاضِحَةِ [1/٦٠] الطريق إِنْ تَأَمَّلْتَهَا وَعَمِلْتَ بِهَا ، وَاللَّهُ المُوفَّقُ .

الأُولَى: أَنْ تَعْلَمَ أَنّ اللّهَ تَعَالَى ضَمِنَ رِزْقَك في كِتَابِهِ ، وَتَكَفّلَ لَكَ بِهِ ، وما تَقُولُ لَوْ وَعَدَكَ مَلِكَ مِنْ مُلُوكِ الدُّنْيَا أَنّهُ يُضِيفُكَ اللّيْلَةَ وَيُعَشِّيكَ ، وَأَنْتَ حَسَنُ الظَّنِّ بِهِ ، أَنّهُ صَادِقٌ لاَ يَكْذِبُ وَلاَ يُخْلِفُ الْوَعْدَ ؛ بَلْ لَوْ وَعَدَكَ بِذٰلِكَ سُوقِيٍّ أَوْ يَهُ وِدِيًّ أَوْ نَصْرَانِيٍّ أَوْ مَجُوسِيٍّ ، مَسْتُورُ عِنْدَكَ وَعَدَكَ بِذٰلِكَ سُوقِيٍّ أَوْ يَهُ وِدِيًّ أَوْ نَصْرَانِيٍّ أَوْ مَجُوسِيٍّ ، مَسْتُورُ عِنْدَكَ بِظَاهِرِهِ ، عَفِيفٌ فِي مَقَالَتِهِ ، أَلسْتَ تَثِقُ بِوعْدِهِ وَتَطْمِئِنُ بِقَوْلِهِ وَلا تَهْتَمُ لِعَشَائِكَ يَلْكَ اللّيْلَةِ آتَكَالاً عَلَيْهِ ؟ فَمَا لَكَ وَقَدْ وَعَدَكَ اللّهُ وَضَمِنَ لَكَ رِزْقَكَ لِعَشَائِكَ يَلْكَ اللّيْلَةِ آتَكَالاً عَلَيْهِ ؟ فَمَا لَكَ وَقَدْ وَعَدَكَ اللّهُ وَضَمِنَ لَكَ رِزْقَكَ لِعَشَائِكَ يَلْكَ اللّهُ وَضَمِنَ لَكَ رِزْقَكَ وَتَكُفَّلَ ، بَلْ أَقْسَمَ عَلَيْهِ فِي غَيْرِ مَوْضِع ، وَأَنْتَ لاَ تَطْمَئِنُ بِوَعْدِهِ ، وَلا تَنْظُرُ إلى قَسَمِهِ ، بَلْ يَضْطَرِبُ قَلْبَكَ وَيَهْتَمُ ؟ وَلا تَنْظُرُ إلى قَسَمِهِ ، بَلْ يَضْطَرِبُ قَلْبَكَ وَيَهْتَمُ ؟ وَمَدَكَ إلَى قَوْلِهِ وَضَمَانِهِ ، وَلا تَنْظُرُ إلى قَسَمِهِ ، بَلْ يَضْطَرِبُ قَلْبَكَ وَيَهْتَمُ ؟ فَيَا لَهَا مِنْ مُصِيبِةٍ لَوْ عَلِمْتَ نَكَالُها ، وَيَا لَهَا مِنْ مُصِيبِةٍ لَوْ عَلِمْتَ نَكَالُها .

وَعَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: [ الطويل ]: أَتَـطْلُبُ رِزْقَ اللَّهِ مِنْ عِنْدِ غَـيْدِهِ وَتُـصْبِحُ مِنْ خَـوْفِ الْعَـوَاقِبِ آمِـنَا

وَتَ ْضَي بِصَرَّاف وَإِنْ كَانَ مُـشِّركاً ضَميناً وَلاَ تَدرْضَى بِرَبِّكَ ضَامِن كَأَنَّكَ لَمْ تَقْدَعُ () بِمَا في كِتَابِهِ فَأَصْبَحْتَ مَنْحُولَ الْيَقِينِ مُنْرَابِنَا()

وَلَهٰذَا المَعْنَى يَنْجَرُّ هَذَا الْأَمْرُ إلى الشَّكِّ وَالشُّبْهَةِ ، وَيُخَافُ عَلَى صَاحِبِهِ وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ ـ سَلْبُ الْمَعْرِفَةِ وَالدِّين ، وَلِهٰذَا قَالَ سُبْحَانَهُ : ﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنينَ ﴾ [ المائدة : ٢٣ ] ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَسَوَّكُ لِ المُوْمِنُونَ ﴾ [ المجادلة : ١٠ ] فَحَسْبُ المُؤْمِنِ المُهْنَمِّ بأمر دِينِهِ هٰذِهِ النَّكْتَةُ الْوَاحِدَةُ ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إلاَّ باللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

الشَّانِيَةُ : أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الرِّزْقَ مَقْسُومٌ ، صَحَّ ذٰلِكَ من كِتَابِ اللَّهِ وَأَخْبَار رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، وَتَعْلَمْ أَنَّ قِسْمَتُهُ لَا تَتَغَيَّسُ وَلَا تَتَبَدُّكُ ؛ إِنْ أَنْكَرْتَ الْقِسْمَةَ أَوْ جَـوَّزْتَ نَقْضَهَا ، فَلْلِكَ بَابُ الْكُفْرِ تَقْرَعُهُ ، نَعُـوذُ بِاللَّهِ ؛ وَإِنْ عَلِمْتَ أَنَّهُ حَقُّ لاَ يَتَغَيَّرُ ، فَأَيُّ فائِدَةٍ في الإهْتِمَامِ وَالطَّلَبِ إِلَّا الذُّل وَالْهَوَانُ فِي الدُّنْيَا ، وَالشِّدَّةُ وَالْخُسْرَانُ فِي الآخِرَةِ ؟ وَلِذٰلِكَ قَالَ يَعِيُّ : « مَكْتُوبٌ عَلَى ظَهْرِ الْحُوتِ وَالثَّوْرِ رِزْقُ فُلَانِ بْنِ فُلَانِ ، فَلَا يَزْدَادُ الْحَريصُ إِلَّا جُهْداً» (ب) ، وَفِي مثل ذَلِكَ يَقُولُ شيخنا رَحِمَهُ اللَّهُ : إِنَّ مَا قَدَّرَ لَمَاضِغَيْكَ أَنْ يَمْضُغَاهُ فَلَا يَمْضُغُهُ غَيْرُكَ ، فَكُلْ رِزْقَكَ - وَيْحَكَ - بِالْعِزِّ ، وَلَا [٧/٦٠] تَأْكُلُهُ بِالذُّلِّ ، فهذه نُكْتَه حسنة مُقْنِعَةٌ / لِلرِّجَالِ .

<sup>(</sup> أ ) لم تقنع : أي لم تقتنع بما وعد الله من ضمان الرزق لعباده . مُزابنا : من فعل زُبَّنَ أي دفع ، وكأنك تدفع اليقين الصادق باليقين المنحول غير الصادق.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٧٤.

الْقَالِفَةُ: مَا سَمِعْتُ شَيْخِي الْإِمَامِ (أَ رَحِمَهُ اللَّهُ يَحْكِي عَنْ الْأَسْتَاذِ (٢٠ رَحِمَهُ اللَّهُ يَحْكِي عَنْ الْأَسْتَاذِ (٢٠ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: إِنَّ مِمَّا يُقْنِعُنِي فِي أَمْرِ الرِّزْقِ أَنِّي تَذَكَّرْتُ وَقُلْتُ لِنَفْسِي : أَلْيْسَ هٰذَا الرِّزْقُ لِلْحَيَاةِ وَالْعَيْشِ ، وَالمَيِّتُ مَا يَصْنَعُ بِالرِّزْقِ ؟ فَإِذَا كَانَ حَيَاةُ الْعَبْدِ فِي خَزَانَةِ اللَّهِ تَعالَى وَبِيَدِهِ ، إِنْ شَاءَ يُعْطِينِي وَإِنْ شَاءَ فَإِذَا كَانَ حَيَاةُ الْعَبْدِ فِي خَزَانَةِ اللَّهِ تَعالَى وَبِيَدِهِ ، إِنْ شَاءَ يُعْطِينِي وَإِنْ شَاءَ يَمْنَعُنِي ، وَهُوَ غَيْبٌ عَنِي ، مَوْكُولُ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ يُدَبِّرُهُ كَيْفَ يَشَاءُ ، وَأَنا سَاكِنُ النَّفْسِ بِذَٰلِكَ . فَهٰذِهِ نُكْتَةً لَطِيفَةً مُقْنِعَةً لَأَهْلِ التَّحْقِيقِ .

النكتة الرَّابِعَةُ: مِمَّا ذَكْرِنَا فِي هٰذَا الْفَصْلِ: أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى ضَمِنَ رِزْقَ الْعَبْدِ وَلَمْ يَضْمَنْ إِلَّا الرِّزْقَ المَضْمُونَ الَّذِي هُوَ الْغِذَاءُ وَالتَّرْبِيَةُ ، وَفِيهِ الْقِوَامُ وَالْعُدَّةُ .

<sup>(</sup>أ) الإمام: أي إمام الحرمين الجويني.

<sup>(</sup>ب) الأستاذ: أي أبو إسحاق الاسفراييني .

فَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يَأْكُلْ عَشْرَةَ أَيَّامٍ ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يَأْكُلْ شَهْـراً وَشَهْرَيْنِ وَهُوَ عَلَى قُوَّتِهِ .

> خبر عن الثوري

وَمِنْهُمْ مَنْ كَانَ يَسْتَفُّ الرَّمْلَ فَيَجْعَلُه اللَّهُ عز وجل لَهُ غِذَاءً ، نَحْوَ مَا ذُكِرَ عَنْ الثَّوْرِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ نَفِدَتْ نَفَقَتُهُ بِمَكَّةَ ، فَمَكَثَ خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْماً يَسْتَفُّ الرَّمْلَ .

وَقَالَ أَبُو مُعَاوِيَةَ الْأَسْوَدُ : رَأَيْتُ إِبْرَاهِيمَ بْنَ أَدْهَمَ يَأْكُلُ الطِّينَ عِشْرِينَ يَوْمًأ .

وَعَنِ الْأَعْمَشِ قَالَ: قَالَ إِبْرَاهِيمُ التَّيْمِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: مَا أَكَلْتُ مُنْذُ شَهْرٍ، قُلْتُ مُنْذُ شَهْرٍ؟ قَالَ: وَلاَ شَهْرَينِ، إِلاَّ أَنَّ إِنْسَانَاً نَاشَدَنِي عَلَى عُنْقُودٍ مِنْ عِنَبٍ فَأَكَلْتُهُ، فَأَنَا أَشْتَكِي بَطْنِي.

قُلْتُ : فَلاَ تَعْجَبَنَ مِنْ ذٰلِكَ ، فَإِنَّ لِلَّهِ الْقُدْرَةَ عَلَى مَا يَشَاءُ؛ وَهٰذَا مَرِيضٍ تَرَاهُ لاَ يَأْكُلُ شَهْراً ، وَهُـوَ حَيُّ يَعِيشُ ، وَالمَرِيضُ عَلَى كُـلِّ حَـالٍ مَريضٍ تَرَاهُ لاَ يَأْكُلُ شَهْراً ، وَهُـوَ حَيُّ يَعِيشُ ، وَالمَرِيضُ عَلَى كُـلِّ حَـالٍ أَضْعَفُ نَفْساً وَأَرَقُ طَبْعاً مِنَ الصحيح .

وَأَمَّا الَّذِي يَمُوتُ / جُوعاً فَلْلِكَ أَجَلَّ حَضَرَهُ ، كَالَّذِي يَمُوتُ شِبَعاً وَتُخَمَةً . وَلَقَدْ بَلَغَنِي عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخَرَّازِ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ كَانَ يقول : حَالِي مَعَ اللَّهِ تعالَى أَنْ يُطْعِمَنِي في كُلِّ ثَلاَثَةِ أَيَّامٍ ، فَلَخَلْتُ الْبَادِيَةِ ، فَمَضَتْ عَلَيَّ ثَلاَثَةُ أَيَّامٍ الرَّابِعِ وَجَدْتُ ضَعْفاً ، عَلَيَّ ثَلاَثَةُ أَيَّامٍ مَا طَعِمْتُ ، فَلَمَّا كَانَ في الْيَوْمِ الرَّابِعِ وَجَدْتُ ضَعْفاً ، فَجَلَسْتُ مَكَانِي ، فَإِذَا بِهَاتِفٍ يَقُولُ : يَا أَبا سَعِيدٍ أَيُّما أَحَبُّ إِلَيْكَ : سَبَبُ أَوْ فَجَلَسْتُ مَكَانِي ، فَإِذَا بِهَاتِفٍ يَقُولُ : يَا أَبا سَعِيدٍ أَيُّما أَحَبُ إِلَيْكَ : سَبَبُ أَوْ قُوى ؟ فَقُمْتُ مِنْ وَقْتِي وَقَدِ آسْتَقْلَلْتُ ، فَأَقَمْتُ مِنْ وَقْتِي وَقَدِ آسْتَقْلَلْتُ ، فَأَقَمْتُ أَلَما لِذَلِكَ .

فإذا رَأَى الْعَبْدُ آحْتِبَاسِ الْأَسْبَابِ عَنْهُ ، وَعَلِمَ مِنْ نَفْسِهِ التَّوَكُّلَ عَلَى

[1/31]

ٱللَّهِ ، فَلْيَسْتَيْقِنْ بَأَنْ ٱللَّهُ تَعَالَى يُمِدَّهُ بِالْقُوَّةِ فَلاَ يَضْجَرَنَّ لِذَٰلِكَ ، بَلْ حَقُّهُ أَنْ يَشْكُرَ اللَّهَ تَعَالَى على ذلك شُكْراً كَثِيراً ، فَإِنَّ المَنَّةَ وَالصُّنْعَ اللَّطيف، إذْ رَفَعَ عَنْهُ المُؤْنَةُ وَأَعْطَاهُ المَعُونَةَ ، وَحَصَلَ لَهُ الْأَصْلُ وَالمُقْصُودُ ، وَدَفَعَ عَنْهُ الثَّقْلَ وَالْوَاسِطِةَ ، وَخَرَقَ لَهُ عَلَائِقَ الْعَادَةِ ، وَأَرَاهُ طَـرِيقَ القَدْرَةِ ، حَـالَهُ بِحَـال المَلَائِكَةِ ، وَرَفَعَهُ عَنْ حَالَةِ الْبَهَائِمِ وَالْعَامَّةِ فِي تِلْكَ الْكَرَامَةِ ، فَتَأَمَّلْ هَـذَا الْأَصْلَ الكَبِيرَ تَغْنَم الرِّبْحَ الْعَظِيمَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعالى .

قُلتُ : لَعَلَّكَ تَقُـولُ : أَراكَ أُطْنَبْتَ في هٰذَا الْفَصْـلِ خِـلَافَ شَـرْطِ الْهَمية التوكل الْكِتَابِ .

> فَأَقُولُ: لَعَمْرُو اللَّهِ إِنَّهُ لَقَلِيلٌ فِي جَنْبِ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي هٰذَا الْمَعْنَى، إِذْ هُوَ أَهُمُّ شَأْناً فِي الْعِبَادَةِ ، بَلْ عَلَيْهِ مَدَارُ أَمْرِ الدُّنْيا وَالْعُبُودِيَّةِ ، فَمَنْ لَهُ همَّةً في هٰذَا الشَّأْنِ فَلْيَسْتَمْسِكُ بِذٰلِكَ وَلْيراعِهِ حَقَّهُ ، وَإِلَّا فَهُ وَعن(١) المُقَصُّودِ بمِعْزَل ِ.

وَالَّذِي يَدُلُّكَ عَلَى بَصِيرَةِ عُلَماءِ الآخِرَةِ الْعَارِفِينَ بِاللَّهِ ، أَنَّهُمْ بَنَوْا أَمْرَهُمْ عَلَى التَّـوَكُّل عَلَى اللَّهِ ، وَالتَّفَرُّغ لِعِبَادَةِ اللَّهِ وَقَطْع الْعَلَائِق كُلِّهَا ؛ فَكُمْ صَنَّفُوا مِنْ كِتَابٍ ، وَكُمْ أَوْصَوْا بوَصِيَّةٍ ؛ وَقَيَّضَ اللَّهُ لَهُمْ أَعْوَاناً مِنَ السَّادَةِ وَأَصْحَاباً ، فَتَمَشَّى لَهُمْ مِنَ الْخَيْرِ المَحْضِ مِا لَمْ يَتَمَشَّ لِطَائِفَةٍ مِنْ طَوَائِفِ الْأُمَّةِ إِلَّا لِزُهَّادِ الْكَرَامِيَّةِ، (الَّذِينَ بَنُوا مَـذهبهم)(٢) عَلَى أُصُولِ غَيْر مُسْتَقِيمَةٍ، وَمَا زِلْنَا أَعِزَّةً مَا دُمْنَا عَلَى مِنْهَاجٍ أَيْمَّتِنَا نَخْرُجُ مِنْ مَعَاهِدِنَا وَمَدَارِسِنا كُلَّ حِين، إِمَّا إِمَامٌ في الْعِلْم كَالْأَسْتَاذِ أَبِي إِسْحْقَ وَأَبِي حَـامِدٍ وَأَبِي الطَّيِّبِ وَابْن فَوْرَكِ وَشَيْخِنَا الإمَام وَأَمْثَالِهِمْ مِنَ السَّادَةِ، وَإِمَّا صِدِّيقٌ فِي الْعِبَادَةِ كَأْبِي إِسْحٰقَ الشِّيرَازِي ، وَأَبِي سَعِيدِ الصُّوفِي وَنَصْرِ المَقْدِسِي وَغَيْرِهِمْ مِمَّنْ فِيلَقَ الْأُمَّة عِلْماً وَزُهْداً ، حَتَّى ضَعُفَتِ الْقُلُوبُ مِنْ بَعْضِنَا وَتَلَطَّحْنا بِشَيْءٍ مِنَ / الْعَلائِقِ [71/ب]

التي ضَرَرُهَا أَكْثَرُ مِنْ نَفْعِها ، تَرَاجَعَتِ الْأُمُورُ ، وَتَقَاعَدَتِ الْهِمَمُ ، وَطَارَتِ الْبُرَكَاتُ وَزَالَتِ اللذّاتُ وَالْحَلاَوَاتُ ، فَلا تَكادُ تَصْفُو لأَحَدٍ عِبَادَةً ، أَوْ يَحْصُلُ الْبُرَكَاتُ وَزَالَتِ اللذّاتُ وَالْحَلاَوَاتُ ، فَلا تَكادُ تَصْفُو لأَحَدٍ عِبَادَةً ، أَوْ يَحْصُلُ لَهُ عِلْمٌ وَحَقِيقَةٌ ؛ فَإِنَّ اللَّهُ مُعَةَ الّتِي تَظْهَرُ مِنَّا الآنَ لَيْسَتْ إلاّ مِمّا بَقِي عَلَى مِنْهَاجِ أَسْلاَفِنَا وَشُيُوخِنَا المُتَقَدِّمِينَ ، كَالْحَارِثِ المُحَاسِيِيّ ، وَمُحمّدِ بْنِ إِدْرِيسَ الشَّافِعِيِّ وَالمُزَنِّيِّ وَحَرْمَلَةً وَغَيْرِهِمْ مِنْ أَئِمَّةِ الدِّينِ ، رضي اللَّهُ عنهم أَجْمَعِينَ ، فَهُمْ كَمَا قيل : [ الطويل ] :

رعي اللَّهُ قيومياً قيد رعيوا حيقٌ ربِّهم

فلا نقضوا عهداً ولا أخلفوا عهد (١)

فما صَحِبُوا الأَيَّامَ إِلَّا تَعَفُّفَا

وَمَا وَجَدُوا مِنْ حُبِّ سَيِّدِهِمْ بُدًّا

أفاضل صِدِّيقُونَ أَهْلُ ولايَةٍ

إِلَى سَيِّدِ السَّادَاتِ قَدْ جَعَلُوا الْقَصْاَ

تَخلَّلَ عَفْدُ الصَّبْرِ مِنْ كُلِّ صَابِرِ

وَمَا حَلَّتِ الْأَيَّامُ مِّنْ صبرهِم (١) عَفْدَا

وَكُنَّا فِي الصَّدْرِ الأَوَّلِ مُلُوكاً فَصِرْنَا سُوقَةً ، وَكُنَّا فُرْسَاناً فَصِرْنَا رَجَالَةً (أ) ، وَلَيْتَنَا لَا نَنْقَطِعُ عَنِ السَّطْرِيقِ بِمَرَّةٍ ، وَاللَّهُ المُسْتَعَانُ عَلَى المَصَائِبِ ، والمُسْؤُولُ أَنْ لاَ يَسْلَبَنَا هٰذَا الرَّمَقَ ، إنّهُ جَوَادٌ كَرِيمٌ ، مَنَّانٌ رَحِيمٌ ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَةَ إِلاَّ بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

وأمَّا التَّفويض (ب) فَتَأَمَّلْ فِيهِ أَصْلَيْن :

أَحَدُهُمَا : أَنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّ الاخْتِيَارَ لَا يَصْلُحُ إِلَّا لِمَنْ كَانَ عَالِماً بِالْأُمُورِ

( أ ) رجالة : أي نسير على أقدامنا بعد أن كنا نركب الخيل .

دواعي التفويض

<sup>(</sup>ب) أي تفويض الأمر كلُّه لله .

بِجَمِيع جِهَاتِهَا ، ظَاهِرَهَا وَبَاطِنَهَا ، وَحَالِهَا وَعَاقِبَتِهَا ، وَإِلَّا فَلاَ يَأْمَنُ أَنْ يَمْتَارَ الْهَلاَكَ وَالْفَسَادَ عَلَى مَا فِيهِ الْخَيْرُ وَالصَّلاَحُ ، أَلا تَرَى أَنْكَ لَوْ قُلْتَ لِبَدُوي إِلَّ قَرُوي إِلَّ وَرَاعِي غَنَمٍ : إِنقُدْ لِي هٰذِهِ الدَّرَاهِمَ وَمَيَّزْ لِي بَيْنَ جَيلِهَا لِبَدُوي أَوْ قَرْدِي أَوْ رَاعِي غَنَمٍ : إِنقُدْ لِي هٰذِهِ الدَّرَاهِمَ وَمَيَّزْ لِي بَيْنَ جَيلِهَا وَرَدِيئِهَا ، فَإِنّهُ لاَ يَهْتَدِي لِلْلِكَ ، وَلَوْ قُلْتَ لِسُوقِي غَيْرِ صَيْرَفِي فَرُبَما يَعْسُرُ أَيْصَا ؟ فَلاَ تَأْمَنْ إِذِنَ إِلا بِأَنْ تَعْرِضَهَا عَلَى الصَّيْرَفِي الْخَبِيرِ بِالذَّهَبِ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى الصَّيْرَفِي الْخَبِيرِ بِالذَّهِ فِي الْخَبِيرِ بِالذَّهُ عَلَى الصَّيْرَفِي الْخَبِيرِ بِالذَّهُ مِن عَلَى الصَّيْرَفِي الْخَبِيرِ بِالذَّهُ مِن عَلَى الصَّيْرَ فِي الْخَبِيرِ بِالذَّهُ مِن الْخُواصِ وَالأَسْرَارِ . وَهٰذَا الْعِلْمُ المُحِيطُ بِالأَمُورِ وَالْفِضَةِ ، وَمَا فِيهِمَا مِنَ الْخُواصِ وَالأَسْرَارِ . وَهٰذَا الْعِلْمُ المُحِيطُ بِالْأُمُورِ مِنْ جَمِيعَ الْوُجُوهِ لاَ يَصْلُحُ إِلَّا لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَلاَ يَسْتَحِقُ إِذَنْ أَحَدُ أَنْ مِنْ جَمِيعَ الْوَجُوهِ لاَ يَصْلُحُ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ، وَلِذَٰلِكَ يَقُولُ عَزِ مِنْ يَكُونَ لَهُ الإِخْتِيَارُ وَالتَّذِبِيرُ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ، وَلِذَٰلِكَ يَقُولُ عَزِ مِنْ يَكُونَ لَهُ الْإِنْ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ مَا تُكِنَّ صَدُورُهُمْ وَمَا يَسُاءُ وَيَخْتَارُ ، مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيسِرَةُ ﴾ وَالنَصْلَ : ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُاكَانَ لَهُمُ الْخِيسِرَةُ ﴾ وَالنَصْلَ : ﴿ وَرَبُكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُلَامً مَا تُكِنُ صُلَامَلَ : ﴿ وَرَبُكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُلَامُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَكُولُ اللّهُ وَلَا لَكُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَكُولُولُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَهُ الْمُولِي اللّهُ وَلَا لَكُولُ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ مِلْ اللّهُ وَلَا لَلْهُولُ عَلْمُ لَيْعُلَمُ مَا تُكُولُ وَاللّهُ الْمَلَ وَلَا لَا لِلْهُ اللْمُولِ الللهُ وَلَو الللهُ وَالْمُ الْمُؤْلِقُ لَا لَعُلُو

وَحُكِيَ عَن بَعْضَ الصَّالِحِينَ ، قِيلَ / لَهُ : من قِبَلِ اللَّهِ تَعَالَى سَلْ [77/أ] تُعْطَ(١) ، وَكَانَ مُوَفَّقاً فَقَالَ : إِنَّ عَالِماً بِجَمِيعِ الْوُجُوهِ يَقُولُ لِجَاهِل مِنْ جَمِيعِ الْوُجُوهِ يَقُولُ لِجَاهِل مِنْ جَمِيعِ الْوُجُوهِ : سَلْ تُعْطَ ، أي شيء أَعْلَمُ مَاذَا يَصْلُحُ لِي فَأَسْأَلُهُ ؟ وَلْكِنِ جَمِيعِ الْوُجُوهِ : سَلْ تُعْطَ ، أي شيء أَعْلَمُ مَاذَا يَصْلُحُ لِي فَأَسْأَلُهُ ؟ وَلْكِنِ آخَتُمْ أَنْتَ لِي ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

الأَصْلُ الثَّانِي: مَا تَقُولُ لَوْ أَنَّ رَجُلًا قَالَ لَكَ: أَنَا أَقُومُ بِجَمِيعٍ أُمُورِكَ وَأَدَبَّرُ جَمِيعَ مَا تَحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنْ مَصَالِحِكَ ، فَفَوْضِ الأَمْرَ كُلِّهُ إِلَيَّ ، وَاشْتَغِلْ أَنْتَ بِشَانِكَ الَّذِي يَعْنِيكَ ، وَهُوَ عِنْدَكَ أَعْلَمُ أَهْلَ زَمَانِكَ ، وَأَحْكُمُهُمْ وَأَقْوَاهُمْ ، أَلَسْتَ تَعْتَنِمُ ذَلِكَ وَتَعُدُّهُ وَأَقْوَاهُمْ ، أَلَسْتَ تَعْتَنِمُ ذَلِكَ وَتَعُدُّهُ وَأَقْوَاهُمْ يَعْمَةٍ ، وَتَمْتَنَ مِنْهُ أَكْبَرَ مِنَّةٍ ، وَتُقَدِّمُ لَهُ أَوْفَرَ شُكْرِ وَأَجْمَلَ ثَنَاءٍ ؟ ثُمَّ إِذَا أَعْظَمَ نِعْمَةٍ ، وَتَمْتَنَ مِنْهُ أَكْبَرَ مِنَّةٍ ، وَتُقَدِّمُ لَهُ أَوْفَرَ شُكْرٍ وَأَجْمَلَ ثَنَاءٍ ؟ ثُمَّ إِذَا أَخْتَارَ لَكَ شَيْئًا لاَ تَعْرِفُ وَجْهَ الصَّلاحِ فِيهِ فَلا تَضْجَرْ لِلْلِكَ ؛ بَلْ تَثِقُ وَتُعْمَلُ لَكَ إِلَى تَدْبِيرِهِ ، وَتَعْلَمُ أَنَّهُ لاَ يَخْتَارُ لَكَ إِلاّ مَا هُو الْخَيْرُ، وَمَا يَنْظُرُ لَكَ

إِلَّا الصَّلَاحَ كَيْفَمَا كَانَ ، بَعْدَمَا وَكَلْتَ الأَمْرَ إِلَيْهِ وَضَمِنَ ذَٰلِكَ ؟ فَمَا لَكَ إِذَنَ لَا تُفَوِّضُ الْأُمُورَ إِلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ سُبْحَانَهُ وَهُو الذِي يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ ؟ .

أَعْلَمُ كُلِّ عَالِمٍ ، وَأَقْدَرُ كُلِّ قَادِرٍ ، وَأَرْحَمُ كُلِّ رَاحِمٍ ، وَأَغْنَى كُلِّ غَنِي اللَّهِ عَلَيْهِ وَحُسْنِ تَدْبِيرِهِ مَا لَم يَبْلُغُهُ عِلَّمُكَ وَلاَ يُدْرِكُهُ غَنِي ، لَيَخْتَارَ لَكَ بِلَطِيفِ عِلْمِهِ وَحُسْنِ تَدْبِيرِهِ مَا لَم يَبْلُغُهُ عِلَّمُكَ وَلاَ يُدْرِكُهُ فَهُمُكَ ؟ وَاشْتَغِلْ أَنْتَ بِشَأْنِكَ الّذِي يَعْنِيكَ في عَاقِبَتِكَ ؛ وَإِذَا اخْتَارَ لَكَ أَمْراً لاَ تَعْلَمُ وَجْهَ سِرِّهِ رَضِيتَ بِذَٰلِكَ وَاطْمَ أَنْتُ إِلَيْهِ كَيْفَمَا كَانَ ، هُـوَ الصَّلاَحُ وَالْخَيْرُ ، فَتَأَمَّلُ رَاشِداً إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ وَبِاللَّهِ سُبحانه التَّوْفِيقُ .

دواعي الرضا بالقضاء

وَأَمَّا الرِّضَا بِالْقَضَاءِ ، فَتَأَمَّلْ فِيهِ أَصْلَيْنِ مُقْنِعَينِ لاَ مَزِيدَ عَلَيْهِمَا :

أَحَدُهُمَا: مَا فِي الرِّضَا مِنَ الْفَائِدَةِ فِي الحَالِ وَالمَآلِ.

فَأَمَّا الْفَائِدَةُ الحالية فَفَرَاغُ الْقَلْبِ ، وَقِلَةُ الْهَمِّ مِنْ غَيْرِ فَائِدَةٍ ، وَلِلْأِنَ قَالَ بَعْضُ الزُّهَّادِ رَحِمَهُ اللَّهُ : إِذَا كَانَ الْقَدَرُ حَقًّا فَالْهَمُّ فَضْلٌ . وَأَصَلُه الحَبَرُ المَأْثُورُ عَنِ رسول الله ﷺ أَنَّهُ قَالَ لِإِبْنِ مَسْعُودٍ :

« لِيَقِلَّ هَمُك ، وَمَا قُدِّرَ يَكُنْ وَمَا لَمْ تُرْزَقْ لَمْ يَأْتِكَ »(١) هٰذَا هُوَ الْكَلاَمُ
 الجَامِعُ ، النَّبَوِيُّ ، البَالِغُ (ب) فِي قِلَةِ اللَّفْظِ وَكَثْرَةِ المَعْنَى .

وَأَمَّا الْفَائِدَةُ فِي الْمَآلِ ، فَنُوَابُ اللَّهِ تَعَالَى وَرِضُوانُهُ ، لقوله تَعَالَى : ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [ المائدة : ١١٩ ] . وفي السُّخطِ مِنَ الْهَمِّ وَالصَّجَرِ فِي الحَالِ ۞ ، وَالوزْرِ وَالعُقُوبَةِ فِي الآخرة بِلاَ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الخديث رقم : ٧٥ .

<sup>(</sup>ب) البالغ: أي البليغ.

<sup>(</sup>ج) الحال: أي الدنيا.

فَائِدَةٍ ، إِذِ الْقَضَاءُ نَافِذُ فَلاَ يَنْصَرِفُ بِهَمَّكَ وَسُخْطِكَ ، كَمَا قِيلَ : [ الكامل ] :

مَا قَدْ قُضِي يَا نَفْسُ فَاصْطَبِرِي لَهُ وَلَكِ الْأَمَانُ مِنَ الّدِي لَمْ يُفْدَرِ/ [٦٢/٢] وتعدقني أَنَّ الدُمَقَدَّرَ كَائِدنَ حَدْماً عَلَيْكِ صَبَرْتِ امْ لَمْ تَصْبِرِي(')

> وَالْعَاقِلُ لَا يَخَتَّارُ الهَمَّ بِلَا فَائِدَةٍ مَعَ الْوِزْرِ وَالْعُقُوبَةِ عَلَى رَاحَةِ الْقَلْبِ وَثَوَابِ الجَنَّةِ .

> وَالأَصْلُ الثَّانِي: مَا فِي السُّخْطِ مِنْ عِظْمِ الْخَطْبِ وَالضَّرِ وَالْكُفْرِ وَالْكُفْرِ وَالنَّفَاقِ ، إِلَّا أَنْ يَتَدَارَكَهُ اللَّهُ . وَتَأَمَّلُ قُوْلَهُ تَعَالَى ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ وَالنَّفَاقِ ، إِلَّا أَنْ يَتَدَارَكَهُ اللَّهُ . وَتَأَمَّلُ قُولَهُ تَعَالَى ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِينهم، ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ [ النساء : ٦٥ ] نَفَى الإِيمَان، وَأَقْسَمَ عَلَى مَنْ سَخِطَ قَضَاءَ الله تَعَالَى ؟ وَرَوَيْنَا أَنَّ وَشَاءِ رَسُولِ اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلْ سَخِطَ قَضَاءَ الله تَعَالَى ؟ وَرَوَيْنَا أَنَّ رسول الله ﷺ قال في حديث قدسي عن رب العالمين: « مَنْ لَمْ يَرْضَ بِقَضَائِي فَلْيَتَّخِذُ إِلَها سِوَائِي »(أ) . بِقَضَائِي ، وَلَمْ يَصْبِرْ عَلَى بَلَائِي وَلَمْ يَشْكُو نَعْمَائِي فَلْيَتَّخِذُ إِلَها سِوَائِي »(أ) . وَلَمْ يَصْبِرُ عَلَى بَلَائِي وَلَمْ يَشْكُو نَعْمَائِي فَلْيَتَخِذُ إِلَها سِوَائِي »(أ) .

قِيلَ كَأَنَّهُ يَقُولُ: هٰذَا لاَ يَرْضَانِي رَبًّا حِينَ يَسْخَطُ ، فَلْيَتَّخِذْ رَبًّا آخَـرَ يَرْضَاهُ ؛ وَهٰذَا غَايَةُ الْوَعِيدِ وَالتَّهْدِيدِ لِمَنْ عَقَلَ . وَلَقَدْ صَدَقَ بَعْضُ السّلَفِ إِذْ قِيلَ لَهُ : مَا الْعُبُودِيَّةُ وَالرَّبُوبِيَّةُ ؟ فَقَالَ : الرّبُّ يَقْضِي وَالْعَبْدُ يَرْضَى ، فَإِذَا فَضَى الرّبُ وَلَيْ وَالْعَبْدُ يَرْضَى ، فَإِذَا قَضَى الرّبُ وَلَمْ يَرْضَ الْعَبْدُ فَمَا هُنَاكَ رُبُوبِيّةٌ ولا عبوديّة .

فَتَأْمُّلْ هٰذَا الْأَصْلَ وَانْظُرْ لِنَفْسِكَ لَعَلَّكَ تَسْلَمُ بِعَوْنِ اللَّهِ وَتَوْفِيقِهِ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٧٦ .

الصبر

وَأَمَّا الصَّبْرُ فَإِنَّهُ دَوَاءٌ مُوَّ ، وَشُرْبَةٌ كَرِيهَةً ( إلا أنها مباركة كريمة )(١)
تَجْلِبُ كُلَّ مَنْفَعَةٍ ، وَتَدْفَعُ عَنْكَ كُلَّ مَضَوَّةٍ ، وإذَا كَانَ الدَّوَاءُ بِهٰذِهِ الصَّفَةِ ،
فَالإِنْسَانُ الْعَاقِلُ يُكْرِهُ النَّفْسَ عَلَى شُرْبِهِ وَتَجَرُّعِهِ ، وَيُغْضِي عَلَى مَوَارَتِهِ
وَحِدَّتِه ، وَيَقُولُ : مَوَارَةُ سَاغةٍ ورَاحَةُ سَنَةٍ .

أنواع الصير

فَأُمَّا المَنَافِعُ الَّتِي يَجْلِبُهَا ، فَاعْلَمْ أَنَّ الصَّبْرَ أَرْبَعَةُ :

١ - صَبْرٌ عَلَى الطَّاعَةِ ، ٢ - وَصَبْرٌ عَنِ الْمَعْصِيةِ ، ٣ - وَصَبْرٌ عَنْ فَضُولِ الدُّنْيَا ، ٤ - وَصَبْرٌ عَلَى الْمِحَنِ وَالْمَصَائِبِ .

فوائد الصبر

فَإِذَا احْتَمَلَ مَرَارَةَ الصَّبْرِ، وَصَبَرَ فِي هٰذِهِ المَوَاطِنِ الأَرْبَعَةِ، تَحْصُلُ لَهُ الطّاعَاتُ وَمَنَازِلِهًا، مِنَ الإِسْتِقَامَةِ وَثَوَابُهَا الْجَزِيلُ فِي الْعاقِبَةِ، ثُمَّ لا يَقَعُ في الممعاصِي وَبَلِيَّاتِها في الدُّنْيا وَتَبِعَاتِها في الآخِرَةِ، ثُمَّ لا يُبْتَلَى بِطَلَبِ في المُعاصِي وَبَلِيَّاتِها في الدُّنْيا وَمَا لَهَا مِنَ الشُّعْلِ فِي الْحَالِ وَالتَّبِعَةِ في المآلِ ، ثُمَّ لا يُبْتَلَى بِطلَبِ الدُّنْيا وَمَا لَهَا مِنَ الشَّعْلِ فِي الْحَالِ وَالتَّبِعَةِ في المآلِ ، ثُمَّ لا يُحْبَطُ أَجْرُهُ عَلَى مَا آبْتُلِيَ بِهِ وَذَهَبَ عَنْهُ ، فَحَصَلَ إِذَنْ بِسَبَبِ الصَّبْرِ الطَّاعَةُ وَمَنازِلُها الشَّرِيفَةُ وَتُوابُها ، وَالتَّقْوَى وَالزُّهْدُ وَالْعِوضُ وَالشَّوابُ الْجَزِيلُ مِنَ اللَّهِ عز وجل ، وَتَقْصِيلُ ذٰلِكَ أَمْرُ لاَ يَعْلَمُهُ إِلَّا اللَّهُ عَزَّ وَجَلً .

وَأُمَّا دَفْعُ المَضَارِّ فَيُرِيحُهُ أَوَّلًا مِنْ مُؤْنَةِ الْجَزَعِ وَمُقَاسَاتِهِ ، في الدُنْيَا، ثُم وزْرهِ وَعُقَوبَتِهِ فِي الأخرة .

وَأَمَّا إِنْ هُوَ ضَعُفَ / عَنِ الصَّبْرِ وَسَلَكَ طَرِيقَ الْجَزَعِ ، فَاتَهُ كُلُّ مَنْفَعَةٍ ، وَلَحَقَهُ كُلُّ مَضَرَّةٍ ؛ إِذْ لاَ يَصْبِرُ عَلَى مَشَقَّةِ الطَّاعَةِ ، فَلاَ يَفْعَلُ الطَّاعَةَ وَلاَ يَصْبِرُ عَلَى المُواظَبَةِ عَلَيْهَا ، الطَّاعَةَ وَلاَ يَصْبِرُ عَلَى المُواظَبَةِ عَلَيْهَا ، فَلاَ يَصِبُ عَلَى المُواظَبَةِ عَلَيْهَا ، فَلاَ يَصِلُ إِلى مَنْزِلَةٍ شَرِيفَةٍ فِيها مِنْ دَرَجَاتِ الإِسْتِقَامَةِ ، أَوْ لاَ يَصْبِرُ عَنْ فَضُولٍ فَيَشْتَغِلُ بِهِ ، أَوْ لاَ يَصْبِرُ عَلَى مُصِيبَةٍ يُحْرَمُ مَعْصِيةٍ ، فَيَقَعُ فِيهَا أَوْ عَنْ فُضُولٍ فَيَشْتَغِلُ بِهِ ، أَوْ لاَ يَصْبِرُ عَلَى مُصِيبَةٍ يُحْرَمُ فَوْابَ الصَّبْرِ ، وَرُبَّمَا يُكْثِرُ الْجَزَعَ حَتَّى يَفُوتَ الْعِوَضُ بِسَبَبِ ذٰلِكَ فَتَكُونُ لَهُ فَوْابَ الصَّبْرِ ، وَرُبَّمَا يُكْثِرُ الْجَزَعَ حَتَّى يَفُوتَ الْعِوَضُ بِسَبَبِ ذٰلِكَ فَتَكُونُ لَهُ

[ואד/וֹ]

مُصِيبَتَانِ : فَوْتُ الشَّيْءِ ، وفَوْتُ الأَجْرِ وَالْعِوَضِ ، وَحُلُولُ المَكْرُوهِ ، وَحِرْمَانُ الصَّبْرِ عَلَى المُصِيبَةِ أَشَدُ مِنَ المُصِيبَةِ أَشَدُ مِنَ المُصِيبَةِ ؛ وأَيُّ فَائِدَةٍ في شَيْءٍ يُذهِبُ الْحَاصِلَ المَوْجُودَ ، وَلاَ يَرُدُّ عَلَيْكَ المُصِيبَةِ ؛ وأَيُّ فَائِدَةٍ في شَيْءٍ يُذهِبُ الْحَاصِلَ المَوْجُودَ ، وَلاَ يَرُدُّ عَلَيْكَ اللَّهَ المَفْقُودَ ؟ وإذَا فَاتَكَ أَحَدُهُمَا فَلاَ يَفُوتَكَ الاَخَرُ .

وَمِنَ الْكَلَامِ الْجَامِعِ أَنَّ عَلِيًّا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَزَّى رَجُلاً فَقَالَ : إِنْ صَبَرْتَ جَرَتْ عَلَيْكَ المَقَادِيرُ وَأَنْتَ مَأْجُـورٌ ، وَإِنْ جَزِعْتَ جَـرَتْ عَلَيْكَ المَقَادِيرِ وَأَنْتَ مَأْزُورٌ .

شُمَّ أقولُ: إن جُمْلَة الأَمْرِ أَنَّ قَطْعَ الْقَلْبِ عَنِ الْعَلَاثَقِ الْمَالُوفَةِ وَقطع النَّفْسِ عَنْ الْعَادَاتِ الرَّاسِخَةِ ، بِالتَّوكُلِ المَحْضِ عَلَى اللَّهِ عَز وَجَلَّ ، وَتَوْرِيضِها إِلَى اللَّهِ عَز وجل ، مِنْ غَيْرِ عِلْمٍ بِما هُوَ السَّرُ فِيهَا ، وَكَبْحَ النَّفْسِ عَنِ السَّخْطِ وَالجَزْعِ ، مَعَ تَسَارُعِ النَّفْسِ إِلَيْهِ ، وَإِكْرَاهَهَا عَلَى لِجَامِ الرَّضَا وَتَجَرُّعِ شُرْبَةِ الصَّبْرِ مَعَ نَفْرَتِهَا عَنْ ذٰلِكَ ، لأَمْرُ وَعِلاجً شَدِيدً وَحِمْلُ ثَقِيلٌ ، ولَكِنَّهُ تَدْبِيرُ سَدِيدً وَطَرِيقً مُسْتَقِيمُ ، وَلَهُ مُرَّ وَعِلاجٌ شَدِيدً وَحِمْلُ ثَقِيلٌ ، ولَكِنَّهُ تَدْبِيرُ سَدِيدً وَطَرِيقً مُسْتَقِيمُ ، وَلَهُ عَاقِبَةٌ مَحْمُودَةً وَأَحْوَالُ سَعِيدَةً مَسْعُودَةً .

وَمَا تَقُولُ فِي الْوَالِدِ الْمُشْفِقِ الْغَنِيِّ ، إِذَا عزّ وَلَدَهُ الْعَزِيزَ رُطَبَةً أَوْ تُفَاحَةً يَأْكُلُها وَهُو أَرْمَدُ ، وَسَلَّمَهُ إلى المُعَلِّمِ الْغَلِيظِ السَّائِسِ ، وَيَحْسِسُهُ طَول النَّهَارِ عِنْدَهُ وَيُضْجِرُهُ ، وَيَحْمِلُهُ إلَى الْحِجَّامِ لِيَحْجَمَهُ فَيُوجِعَهُ وَيُقْلِقَهُ ، النَّهَارِ عِنْدَهُ وَيُضْجِرُهُ ، وَيَحْمِلُهُ إلى الْحِجَّامِ لِيَحْجَمَهُ فَيُوجِعَهُ وَيُقْلِقَهُ ، النَّهَارِ عِنْدَهُ وَيُضْجِرُهُ ، وَيَحْمِلُهُ إلى الْحِجَامِ لِيَحْجَمَهُ فَيُوجِعَهُ وَيُقْلِقَهُ ، أَوْ اللَّهَارِ عِنْدَهُ ، كَيْفَ وَهُو يَكْنِزُ لَهُ جَمِيعَ مَا فِي يَدَه ؟ أَوْ قَصَدَ بذلك إنْ غَلَاهُ ، كَيْفَ وَهُو يَكْنِزُ لَهُ جَمِيعَ مَا فِي يَدَه ؟ أَوْ قَصَدَ بذلك إنْ عَلَيْهِ وَلَا إِنْهَا الْوَلَدِ عِنْدَهُ ، كَيْفَ وَهُو يَكْنِزُ لَهُ جَمِيعَ مَا فِي يَدَه ؟ أَوْ قَصَدَ بذلك إنْ عَلَيْهِ وَلِهُ وَلَمْرَةُ فُؤَادِهِ ، لَوْ هَبَّتْ عَلَيْهِ إِنْ عَلَيْهِ وَلَمْرَةُ فُؤَادِهِ ، لَوْ هَبَّتْ عَلَيْهِ رَبِعُ لَعَزَ عَلَيْهِ ؟ ، كَلَّ ، وَلَكِنْ لما عَلِمَ أَنَّ صَلاَحَهُ فِي ذَٰلِكَ ، وَأَنَّ بِهٰذَا النَّعَبِ الْقَلِيلِ يَصِلُ / إلى حيرٍ كثيرٍ وَنَفْع عَظِيمٍ .

[٦٣]ب

وَمَا تَقُولُ فِي الطّبِيبِ الْحَافِقِ النَّاصِحِ المُحِبِّ، إِذَا مَنَعَ المَرِيضِ المَّذِيفَ أَنُ شُرْبَةَ إِهْلِيلَجِ (ب) الدَّنِفَ أَنُ شُرْبَةَ مَاءِ وَهُو ظُمْآنُ ويَتَقَلَّى كَبِدُهُ ، وَسَقَاهُ شُرْبَةَ إِهْلِيلَجِ كَرِيهَةً ، تَجْزَعُ عَنْ ذَلِكَ نَفْسُهُ وَطِبْعُهُ ، ( أَتُرَى ) (١) أَنَّ ذَلِكَ مِنْهُ مُعَادَاةً وَلِيدًاءً ؟ كَلّا ، بَلْ نُصْحٌ وَإِحْسَانُ لِمَا عَلِمَ يَقِيناً أَنَّ فِي إِعْطَائِهِ شَهْوَتَهُ سَاعَةً هَلاَكَهُ وَعَطَبَهُ رَأْساً ، وَفِي مَنْعِ ذَلِكَ شِفَاؤَهُ وَبَقَاؤُهُ .

فَتَأَمَّلُ أَيُهَا الرَّجُلُ إِذَا حَبَسَ اللَّهُ عَنْكَ رَغِيفاً أَوْ دِرْهَماً ، فَتَعْلَمُ يَقِيناً أَنَّهُ يَمْلِكُ مَا تُرِيدُ، وَيَقْدِرُ عَلَى إِيصَالِهِ إِلَيْكَ ، وَلَهُ الْجُودُ وَالفَضْلُ ، وَيَعْلَمُ حَالَكَ فَلاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءُ (٢) ، فَلاَ عُدْمَ وَلاَ عَجْزَ وَلاَ خَفَاءَ ، تَعَالَى عَنْ خَالَكَ فَلاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءُ (٢) ، فَلاَ عُدْمَ وَلاَ عَجْزَ وَلاَ خَفَاءَ ، تَعَالَى عَنْ ذَلِكَ وَتَقَدَّسَ ، فَإِنَّهُ أَغْنَى الأَغْنِياءِ وَأَقْدَرُ الْقَادِرِينَ ، وَأَعْلَمُ الْعُلَمَاءِ ، وَأَجْوَدُ الْأَوْدِينَ ، وَأَعْلَمُ الْعُلَمَاءِ ، وَأَجْوَدُ الْأَوْدِينَ ؛ فَتَعْلَمُ إِذَنْ بِالْحَقِيقَةِ أَنَّهُ لَمْ يَمْنَعْكَ إِلاَّ لِصَلاحٍ وَآخِتِيارٍ لَكَ ، الأَجْوِينَ ؛ فَتَعْلَمُ إِذَنْ بِالْحَقِيقَةِ أَنَّهُ لَمْ يَمْنَعْكَ إِلاَّ لِصَلاحٍ وَآخِتِيارٍ لَكَ ، الله وَهُو الله وَهُو الله يَنْ يَقُولُ : ﴿ خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ كَيْفَ وَهُو الَّذِي جَادَ عَلَيْكَ بِمَعْرِفَتِهِ ، وَهِيَ الَّتِي تَتَلاشَى في جَمِيعاً هُ اللهُ الله

وَفِي الْخَبَرِ الْمَشْهُورِ : إِنَّ آللَّهَ سبحانه يَقُولُ : « إِنِّي لَأَذُودُ أَوْلِيَائِي عَنْ نَعِيمِ الدُّنْيَا كَمَا يَذُودُ الرَّاعِي الشَّفِيقُ إِبِلَهُ عَنْ مَبَارِكِ الْعِرَّةِ »۞ .

<sup>(</sup>أ) الدُّنِف: الشديد المرض.

 <sup>(</sup>ب) الاهليلج: تمر، وهو أصناف كثيرة، يصنع منه شراب لمداواة بعض الأمراض.
 وهو معروف لدى أصحاب هذه الصناعة.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ٧٧. ومبارك : جمع مَبْرك : كمداخل ومدخل ، وهو موضع بروك الإبل واضطجاعها، والعرّ والعرّة: الجرب، والمقصود: إبعاد الإبل عن المواضع التي تؤذيها.

وَإِذَا آبْتَلاكَ بِشِدَّةٍ فَاعْلَمْ يَقِيناً أَنَّهُ غَنِيٍّ عَنِ آبْتِلَاثِكَ وَآمْتِحَانِكَ ، عَالِمٌ بِحَالِكَ ، بَصِيرٌ بِضَعْفِكَ ، وَهُوَ بِكَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ يَعِيْتُ « لَلَّهُ أَرْحَمُ بِعَبْدِهِ المُؤْمِنِ مِنَ الْوَالِدَةِ الشَّفِيقَةِ بِوَلَدِهَا » أَنَّ .

فَإِذَا (علمتَ هذا)(١) عَلِمْتَ أَنَّهُ لَمْ يُنْزِلْ بِكَ هٰذَا الْمَكُوُّوهَ إِلاَّ وَالْصَلَاحِ لِكَ جَهِلْتَهُ أَنْتَ وَهُوَ عالم بِلْلِكَ ؛ وَلِهٰذَا تراه يُكْثِرُ آئِتِلاَءَ أَنِيائِه وَأَصْفِيائِهِ ، الَّذِينَ هُمْ أَعَزُّ عِبَادِهِ ؛ حَتَّى يَقُولَ عَلَيْ : « إِذَا أَحَبُ اللّهُ قَوْما آئِتَلاَهُ مُمْ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ وَلِيُّ النَّوْفِيقِ بِمَنِهِ وَفَضْلِهِ . وَاللّهُ وَلِيُّ النَّوْفِيقِ بِمَنِهِ وَفَضْلِهِ . وَاللّهُ وَلِيُّ النَّوْفِيقِ بِمَنِهِ وَفَضْلِهِ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ( ٧٨ ).

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ( ٧٩ ) .

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم ( ۸۰ )

# فصل فصل فصل ( في الرضا بترك التدبير إلى الله تعالى )

وَكَذَٰلِكَ تَثْرُكُ التَّذْبِيرَ فِي أُمُورِكَ على مَنْ يُدَبِّرُ السَّمواتِ وَالأَرْضَ ، وَتُرِيحُ نَفْسَكَ عَنْ شَيْءٍ لاَ يَبْلُغُهُ عِلْمُكَ وَبِصِركَ مِنْ أَمْرٍ يكون غداً أو لا يكون ، بأنَّهُ كَيْفَ يَكُونُ ؛ وَتَكُفُّ عَنْ لَعَلَّ وَلَوْ ، إِذْ لَيْسَ فِيهِ إِلاَّ شَغْلُ الْعَلْ وَلَوْ ، إِذْ لَيْسَ فِيهِ إِلاَّ شَغْلُ الْقَلْبِ وَتَضْيِيعُ الْوَقْتِ ، وَلَعَلَّهُ تَكُونُ أَمُورٌ لَمْ تُخْطَرْ بِبَالِكَ ، فَيَكُونُ مَا سَبَقَ الْقَلْبِ وَتَضْيِيعُ الْوَقْتِ ، وَلَعَلَّهُ تَكُونُ أَمُورٌ لَمْ تُخْطَرْ بِبَالِكَ ، فَيَكُونُ مَا سَبَقَ

<sup>(</sup>أ) المليء والمليّ بالادغام ، على وزن فعيل : أي الغنى والمقتدر .

من فِكْرِكَ وتضييعُ العمر في ذلك ، وَتَدْبيركَ وَتَضْبِيعِكَ الْوَقْتَ الْعَزِيزَ لَغُواً بلاً فَائِدَةِ ، بَلْ خُسْرَاناً تَنْدَمُ عَلَيْهِ وَتُغْبَنُ فيهِ ، لِمَكَانِ شُغْلِ القَلْب بلا فائدة ؛ وَفِي هٰذَا المَعْنَى لِبَعْضِ الزُّهَّادِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ : [ الكامل ] :

سَبَقَتْ مَقَادِيرُ الإلَّه وَحُكْمُهُ فَأَرَحُ فُوَادَكَ مِنْ لَعَلَّ وَمِنْ لَو (١)

وقال آخر: [ الخفيف]

سَهِرَتْ أَعْينٌ ونامَتْ عُيونُ في أصور تكون أو لا تكون إنّ ربّاً كفاك بالأمس ما كا نَ سَيَكْفيكَ في غدِ ما يكونُ (٢)

وقالَ آخَوُ : [ الكامل ]

سَيَكُونُ مَا هُمَوَ كَائِنٌ في وَقْتِهِ وَأَخُمُو الْجَهَالَةِ مُتْعَبٌ مَحْمُونُ فَلَعَـلَّ مَا تَخْشَاهُ لَيْسَ بِكَاثِنِ وَلَعَـلَّ مَا تَـرْجُـوهُ لَيْسَ يَكُـونُ

وَتَقُولُ لِنَفْسِكَ فِي الْجُمْلَةِ يَا نَفْسُ: ﴿ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا، هُوَ مَوْلَانَا وعلى اللَّهِ فَلْيَتُوكُّلِ المؤمنون ﴾ [ التوبة : ٥١ ] وَهُوَ حَسْبُنَا وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ؛ إِذْ هُوَ قَدِيرٌ لَا نِهَايَةَ لِقَدْرَتِهِ ، حَكِيمٌ لَا نِهَايَـةَ لِحِكْمَتِهِ ، رَحِيمٌ لَا نِهَايَة / لِرَحْمَتِهِ ؛ وَمَنْ كَانَ بِهٰذِهِ الصفة فَحَقِيقٌ أَنْ تتكل عَلَيْهِ وَتُفَوِّضَ الْأَمْرُ [74/ب] كُلُّهُ إِلَيْهِ ، فَعَلَيْكَ بِالتَّفْويض .

وَكَذٰلِكَ تُوطِّنُ قَلْبَكَ عَلَى أَنَّ مَا يَقَضِى اللَّهُ لَكَ فَهُوَ الأَوْفَقُ وَالْأَصْلَحُ ، الرضا بالقضاء وَأَنَّ ذَٰلِكَ لَا يَبْلُغُ عِلْمُنَا كَيْفِيَّتُهُ وَسِرَّهُ ؛ وَتَقُولُ : يَا نَفْسُ المَقْدُورُ كَائِنٌ لَا مَحَالَةً؛ فَلا فَائِدَةً في السُّخْطِ، وَالْخَيْرُ فِيمَا يَصْنَعُ اللَّهُ، فَلا وَجْهَ للسُّخْطِ، أَلَسْتِ تَقُولِينَ : رَضِيتُ باللَّهِ رَبًّا ، فَكَيْفَ لَا تَرْضِينَ بِقَضَائِهِ ! وَالْقَضَاءُ مِنْ شَأْنِ الرُّبُوبِيَّةِ وَحَقَّهَا ، فَعَلَيْكَ بِالرِّضَا .

ضبط القلب عن الجزع

وَكَـذَٰلِكَ إِذَا أَصَـابَتْكَ مُصِيبَةً وَحَلَّ بِكَ مَكْرُوهٌ فَتُرَاعِي نَفْسَكَ عِنْدَ ذٰلِكَ ، وَتَضْبُطُ قَلْبَكَ حَتَّى لا تَجْزَعَ ، وَلا تَظْهَرُ مِنه شِكَايَةٌ وَقَلَقٌ ، سِيَّمَا عِنْدَ الصَّدْمَةِ الْأُولَى، فَإِنَّ الشَّأْنَ هُنَالِكَ، وَالنَّفْسُ مُتَسَارِعَةٌ جِدًّا إِلَى عَادَةِ الْجَزَع عِنْدَ ذٰلِكَ ، وَتَقُولُ : يَا نَفْسُ هٰذِهِ قَدْ وَقَعَتْ ، فَلاَ حِيلَةَ لِدَفْعِهَا ، وَقَدْ دَفَعَ اللَّهُ تَعَالَى مَا هُوَ أَكْبَرُ مِنْهَا ، فَإِنَّ أَنْواعَ الْبَلاءِ في خَزَائِنِهِ لَكَثِيرَةٌ ، وَإِنَّ هٰذِهِ سَتَنْقَضِى فَلَا تَبْقَى ، وَأَنَّها سَحَابَةٌ سَتَنْقَشِعُ ، فَتَجَلَّدِي يَا نَفْسُ قَلِيلًا تَجدِي لِذَٰلِكَ سُرُوراً طَوِيلًا ، وَتَواباً جَزِيلًا بَعْدَ أَنْ لَا دَفْعَ لِلنَّازِلِ ، وَلَا فَـائِدَةَ في الْجَزَع ، وَلَا مُصِيبَة في الْحَقِيقَةِ مَعَ الْعَزَاءِ والصَّبْر ، فَتَشْغَلُ لِسَانَكَ بِالاسْتِرْجَاع ، وَقَلْبَكَ بِـذِكْر مَا يَحْصُلُ لَـكَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَـالَى مِنَ الأَجْرِ ، وَتَتَذَكَّرُ صَبْرَ أُولِي الْعَزْمِ عَلَى المَصَائِبِ الْعِظَامِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ وَالأَوْلِيَاءِ الأَعِزَّةِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى . وَإِذَا حَبَسَ اللَّهُ عنك الرزق وآلدُّنْيَا في وَقْتِ فَتَقُولُ : يَمَا نَفْسُ هُوَ أَعْلَمُ بِالْحَالِ وَأَرْحَمُ بِكِ وَأَكْرَمُ ، وَأَنَّهُ الَّذِي يُطْعِمُ الْكَلْبَ فِي خِسَّتِهِ ، وَيُطْعِمُ الْكَافِرَ في عَدَاوَتِهِ ، وَأَنَا عَبْدُهُ الْعَارِفُ المُوِّحِّدُ ، (أما)(١) أُسَاوِي عِنْدَهُ رَغِيفاً أيضاً ؟ ، فَاعْلَمِي بِالْحَقِيقَةِ أَنَّهُ لَمْ يَحْبِسْ ذَٰلِكَ عَنْكِ إلَّا لِنَفْعِ عَظِيمٍ ، وَسَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْراً ، فَاصْبِرِي قَلِيلًا تَرَي ِ الْعَجَبَ مِنْ لَطِيفِ صُنْعِهِ ، أَمَا سَمِعْتِ (قول ) (٢) الْقَائِل : [ الوافر ] :

تَـوَقَعْ صُنْـعَ رَبِّكَ سَـوْفَ يَأْتِي بِما تَهْـوَاهُ مِنْ فَـرَجٍ قَـرِيبٍ وَلَا تَيْـاأَسْ إِذَا مَـا نَـابَ خَـطْبٌ فَكَمْ في الْغَيْبِ مِنْ عَجَبِ عَجِيبٍ

ولأخُر : [ مجزوء الوافر ] :

الآ يَسَا أَيُّهَا الْمَرْءُ الَّذِي الْهَمَّ بِهِ بَرَحْ (٣) الْهَا أَيُّهَا الْمَرْخُ / إِذَا آشْتَدَّتْ بِكَ الْعُسْرَى فَفَكُرْ فِي أَلَمْ نَشْرَحُ / فَعُسْرٌ بَيْنَ يُسْرَيْنِ إِذَا كَرَّدْتُهُ فَآفْرَحُ فَآفُرَحُ فَاقْرَحُ

فَإِذَا جَرَّبْتَ هٰذِهِ الْأَذْكَارَ وَنَحْوَهَا ، وَوَاظَبْتَ عَلَيْهَا بِالتَّكْرِيرِ وَالتَّمْرِينِ ، فَإِنَّ ذُلِكَ سَيُهَوِّنُ عَلَيْكَ إِذَا كَانَتْ لَكَ هِمَّةٌ وَآجْتِهَادُ زَمَاناً غَيْرَ طَوِيلِ .

وَلَقَدْ دَفَعْتَ هٰذِهِ الْعَوَارِضَ الأَرْبَعَةَ (أ) عَنْ نَفْسِكَ ، وَكُفِيتَ مُؤْنَتَها وَصِرْتَ عِنْدَ اللّهِ تَعَالَى مِنَ المُتَوكِلِينَ المُفَوِّضِينَ ، الرَّاضِينَ بِقَضَائِهِ ، الصَّابِرِينَ عَلَى بَلَائِهِ ، وَحَصَّلْتَ لِنَفْسِكَ رَاحَةَ الْقَلْبِ وَالْبَدَنِ فِي الدُّنْيَا ، وَعَظِيمَ الثَّوَابِ وَالدُّحْرِ فِي الْعُقْبَى ، وَجَلِيلَ الْقَدْرِ وَالمَحَبَّةِ عِنْدَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَيَجْتَمِعُ لَكَ خَيْرُ الدَّارَيْنِ ، وَتَسْتَقِيمُ لَكَ طَرِيقُ الْعِبَادَةِ ، إِذْ لاَ الْعَالَمِينَ ، فَيَجْتَمِعُ لَكَ خَيْرُ الدَّارَيْنِ ، وَتَسْتَقِيمُ لَكَ طَرِيقُ الْعِبَادَةِ ، إِذْ لاَ عَائِقَ وَلا شَاغِلَ ، وَكُنْتَ حِينَئِذٍ قَدْ قَطَعْتَ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ العسيرةَ ، واللّهُ سُبْحَانَةُ المَسْتُولُ ، أَنْ يُمِدَّكَ وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، فَإِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ بِيَدِهِ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوّةَ إِلاَّ بِاللّهِ الْعَلِيِّ العَظِيمِ .

<sup>(</sup>أ) وهي : الرزق ، والأخطار ، والمصائب ، وأنواع القضاء .

## العقبة الخامسة وهي عقبة البواعث

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا أَخِي بِالسَّيْرِ إِذَا آسْتَقَامَ لَكَ الطَّرِيقُ ، وَسَهُلَتِ السَّبِيلُ ، وَارْتَفَعَتِ العَوَائِقُ ، وَزَالَتِ الْعَوَارِضُ ، وَلَا يَحْصُلُ لَكَ السَّيْرُ المُسْتَقِيمُ إِلَّا بِاسْتِشْعَارِ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ وَالْزَامِهِمَا حَقَّهُمَا عَلَى حَدِّهِما .

أَمَّا الْخَوْفُ ، فَيَجِبُ الْزَامُهُ لَأَمْرَيْنِ :

ضرورة استشعار الخوف

أَحَدُهُما : للزَّجْرُ عَنِ المَعَاصِي ؛ فَإِنَّ هٰذِهِ النَّفْسَ أَمَّارَةَ بِالسُّوءِ مَيَّالَةً إِلى الشَّرِ ، طَمَّاحَةً إِلَى الْفِئْنَةِ ولا تَنْتَهِي عَنْ ذٰلِكَ إِلاَّ بِتَخْوِيفٍ عَظِيمٍ ، وَتَهْدِيدٍ بَالِغٍ ، لَيْسَتْ هِيَ فِي طَبْعِها حُرَّةً يَهُمُّهَا الْوَفَاءُ ، وَيَمْنَعُهَا الْحَيَاءُ عَنْ الْجَفَاءِ ، إِنَّما هِيَ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ رَحِمهُ اللَّه : [ مجزوء الكامل ] :

الْعَبْدُ يُفْرَعُ بِالْعَصَا وَالحُرُّ تَكْفِيهِ المَلامَةُ

وَالتَّذْبِيرُ فِي أَمْرِهَا أَنْ تُقْرِعَهَا أَبَداً بِسَوْطِ التَّخْوِيفِ ، قَولاً وَفِعلاً وَفِعلاً وَفِعلاً وَفِعلاً وَفِعلاً وَفِعلاً وَفِعلاً وَفَعُراً ؛ نَحْوَ مَا ذُكِرَ عَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ ، أَنْ نَفْسَهُ دَعَتْهُ إلى مَعْصِيَةٍ ، فَانْطَلَقَ وَنَزَعَ ثِيَابَهُ، (وَجعل)(١) يَتَمَرَّعُ فِي الرَّمْضَاء، وَيَقُولُ لِنَفْسِهِ: ذُوقي ، فَانْطَلَقَ وَنَابَهُ، (وَجعل)(١) يَتَمَرَّعُ فِي الرَّمْضَاء، وَيَقُولُ لِنَفْسِهِ: ذُوقي ، فَنَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرًا مِنْ هٰذِهِ ، أَيْ جِيفَةٌ بِاللَيْلِ وَبَطَالَةٌ بِالنَهَارِ .

وَالنَّانِي : لئلا تُعْجَبَ بِالطَّاعَاتِ فَتَهْلِكَ ، بَلْ تَقْمَعُهَا بِالـذَّمِّ وَالْعَيْبِ

وَالنَّقُصِ مِنَ الأَسْوَاءِ وَالأَوْزَارِ ، الَّتِي فِيهَا ضُرُوبُ الأَخْطَارِ ، وَذَٰلِكَ نَحْوُ مَا ذُكِرَ عَنِ النَّبِيِّ عَيَ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ : « لَوْ أُخِذْنَا أَنَا وعيسى بِمَا كَسَبَتْ هَاتَانِ لَعُلَّبُنَا فَكُرَ عَنِ النَّبِيِّ عَيَ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ : « لَوْ أُخِذْنَا أَنَا وعيسى بِمَا كَسَبَتْ هَاتَانِ لَعُلَّبُنَا عَذَاباً لَمْ يُعَلَّبُهُ أَحَد » (أ) / ، وَأَشَارَ بِأُصْبِعَيْهِ . وَعَنِ الْحَسَنِ (ب) أَنّهُ كَانَ يَقُولُ : مَا يَامَنُ أَحَدُنَا أَنْ يَكُونَ قَدْ أَصَابَ ذَنْباً ، فأَطْبَقَ بَابَ المَعْفِرَةِ دُونَهُ ، فَهُو يَعْمَلُ فِي غَيْرِ عمل (١) .

وَعَنِ ابْنِ السماكِ فِيمَا يُعَاتِبُ نَفْسَهُ : تَقُولِينَ الزَّاهِدِينَ (٢) ، وَتَعْمَلِينَ عَمَلَ المُنَافِقِينَ ، وَفِي الْجَنَّةِ تَطْمَعِينَ ، هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ ! إِنَّ لِلْجَنَّةِ قَوْماً آخَرِينَ ، وَلَهُمْ أَعْمَالُ غَيْرُ مَا تَعْمَلِينَ .

فَهٰذِهِ وَأَمْثَالُهَا مِمَّا يَلْزَمُ الْعَبْدَ تَذْكِيرُهَا لِلنَّفْسِ وَتَكْرِيرُهَا عَلَيْهَا ، لِتَـلَّا تَعْجَبَ بِطَاعَةٍ ، أَوْ تَقَعَ في مَعْصِيَةٍ ، وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ .

وَأَمَّا الرَّجَاءُ : فَإِنْمَا يَلْزَمُكَ آسْتِشْعَارُهُ لأَمْرَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: لِلْبَعْثِ ﴿ عَلَى الطاعَاتِ ، وَذَٰلِكَ أَنَّ الْخَيْرَ ثَقِيلً ، وَالشَّيْطَانُ عَنْهُ زَاجِرٌ ، وَالْهَوَى إلى ضِدَّهِ دَاع ، وَحَالُ أَهْلِ الغَفْلَةِ مِنْ عَامَّةِ الْخَلْقِ فِي النَّفْسِ مُنْطَبِعُ مُشَاهَدٌ ، وَالشَّوَابُ الَّذِي يُطْلَبُ بِهِ عَنِ الْعَيْنِ غَائِبٌ ، وَأَمَدُ الْوُصُولِ إِلَيْهِ فِيمَا يَحْسِبُهُ بَعِيدٌ ، وَإِذَا كَانَ الْحَالُ عَلَى هٰذِهِ غَائِبٌ ، وَأَمَدُ الْوُصُولِ إِلَيْهِ فِيمَا يَحْسِبُهُ بَعِيدٌ ، وَإِذَا كَانَ الْحَالُ عَلَى هٰذِهِ الْحَالَةِ ، فَلاَ تَنْبَعِثُ النَّفْسُ لِلْخَيْرِ ، وَلاَ تَرْغَبُ فِيهِ حَقَّهُ ، وَلاَ تَهْتَزُ لَهُ إِلاّ بِأَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُو الرَّجَاءُ اللَّهُ وَيَ اللَّهُ اللَّهُ مُو الرَّجَاءُ اللَّهُ وَي رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالتَّرْغِيبُ الْبَالِغُ فِي حُسْنِ ثَوَابِهِ وَكَرِيمِ القَويِّ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ تعالَى ، وَالتَّرْغِيبُ الْبَالِغُ فِي حُسْنِ ثَوَابِهِ وَكَرِيمٍ الْقَويُّ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ تعالَى ، وَالتَّرْغِيبُ الْبَالِغُ فِي حُسْنِ ثَوَابِهِ وَكَرِيمٍ إِلَيْهِ وَكَرِيمٍ إِلَهُ اللَّهُ وَكُرِيمٍ إِلَيْهِ اللَّهُ وَكُرِيمٍ إِلَيْهُ اللَّهِ وَكَرِيمٍ إِلَيْهِ اللَّهِ وَكَرِيمٍ إِلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاكَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاكُ اللَّهُ الْعَلَالِي الْعُولِي اللَّهُ الْمُوالِي الْوَلِي اللَّهُ الْعَلَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِي الْمُولِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُولِي الْمُعْلِيمِ الْمُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْعَلَالَةِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤُ

ضرورة استشعار الرجاء

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ( ١٨)

<sup>(</sup>ب) أي الحسن البصري .

<sup>(</sup>ج) للبعث على الطاعات : أي للحض والحث عليها .

أَجْرِهِ ، وَلَقَدْ قَالَ شَيْخُنّا رَحِمَهُ اللَّهُ : الْحُزْنُ يَمْنَعُ عَنِ الطَّعَامِ ، وَالحَوْفُ يَمْنَعُ مِنَ الظَّاعَاتِ ، وَذِكْرُ المَوْتِ يُـزَهِّكُ في يَمْنَعُ مِنَ الذُّنُوبِ ، وَالرَّجَاءُ يُقَوِّي عَلَى الطَّاعَاتِ ، وَذِكْرُ المَوْتِ يُـزَهِّكُ في الفُضُولِ .

وَالنَّانِي : لِيُهَوِّنَ عَلَيْكَ آحْتِمَالَ الشَّدَائِدِ وَالمَشَقَّاتِ .

وَآعْلَمْ : أَنْ مَنْ عَرَفَ مَا يَطْلُبُ هَانَ عَلَيْهِ مَا يَبْدُلُ ؛ وَمَنْ طَابَ لَهُ شَيءُ وَرَغِبِ فِيهِ حَقَّ رَغْبَتِهِ ، آخْتَمَلَ شِدَّتَهُ وَلَمْ يُبَالِ بِمَا يَلْقَى مِنْ مُؤْنَتِهِ ؛ وَمَنْ أَحَبَّ أَيْضاً آخْتِمَالَ مِحْنَتِهِ ، حَتَّى أَنَّهُ لَيَجِدُ وَمَنْ أَحَبَّ أَيْضاً آخْتِمَالَ مِحْنَتِهِ ، حَتَّى أَنَّهُ لَيَجِدُ لِهَ لَلْكَ المِحْنَةِ ضُرُوباً مِنَ اللَّذَةِ ؛ أَلا تَرَى مُشْتَارَ (أَ) الْعَسَلِ لاَ يُفَكِّر بِلَسْعِ النَّحْلِ لِلهَا يُتَذَكِّرُ مِنْ حَلَاوَةِ الْعَسَلِ ؛ وَالْأَجِيرُ لاَ يَعْبَأُ بِارْيَقاءِ السلَّمِ الطَّويل ، مَعَ النَّحْمُلِ النَّقِيلِ طُولَ النَّهَارِ الصَّائِفِ المَدِيدِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنْ أَخْدِ دِرْهَمَيْنِ الْمَعْشِيِّ ؛ وَإِنَّ الْفَلَاحَ لا يُفَكِّرُ بِمُقَاسَاةِ الْحَرِّ وَالْبَرْدِ وَمُبَاشَوَةِ الشَّقَاءِ وَالكَدِ الْعَلِيلِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنْ أَخْدِ دَرْهَمَيْنِ الْعَشِيِّ ؛ وَإِنَّ الْفَلَاحَ لا يُفَكِّرُ بِمُقَاسَاةِ الْحَرِّ وَالْبَرْدِ وَمُبَاشَوَةِ الشَّقَاءِ وَالكَدِ الْعَلِيلِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنَ الْبَيْدِ أَوَانَ الْعَلَّةِ ؛ وَكَذَٰلِكَ ، يَا أَخِي ، الْعُبَادُ السَّنَةِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنَ الْبَيْدِ أَوَانَ الْعَلَّةِ ؛ وَكَذَٰلِكَ ، يَا أَخِي ، الْعُبَادُ السَّنَةِ ، لِمَا يَتَذَكَّرُ مِنَ الْبَيْدِرِ أَوَانَ الْعَلَّةِ ؛ وَكَذَٰلِكَ ، يَا أَخِي ، الْعُبَادُ السَّذِينَ هُمْ أَهْلُ الإِجْتِهَادِ ، إِذَا ذَكَرُوا الْجَنَّةَ فِي طِيبِ مَقِيلِهَا ، وَأَنْوَاعِ اللَّذِينَ هُمْ أَهْلُ الإَجْتِهَا وَحُودِهَا ، وَطَعَامِهَا ، وَشَوابِهَا ، وَخُولِهَا ، وَطُعِيمِهَا ، وَخُولِهَا ، وَخُولِهَا ، وَطَعَامِهَا ، وَشَورَهِ مَا أَعْدَهُ اللَّهُ تَعَالَى لا هُولِهَا مَنْ عَلَيْهِمْ مَا احْتَمَلُوهُ مِنْ ضَرَد / وَمَشَقَّةٍ .

[לד/أ]

وَلَقَدْ حُكِي أَنَّ أَصْحَابَ سُفْيَانَ النَّوْرِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ ، كَلَّمُوهُ فِيمَا كَانُوا يَرَوْنَ مِنْ خَوْفِهِ وَآجْتِهَادِهِ وَرَبَّةٍ حَالِهِ ، فَقَالُوا : يَا أُسْتَاذُ : لَوْ نَقَصْتَ مِنْ هٰذَا الْجُهْدِ نِلْتَ مُرَادَكَ أَيْضًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى ، فَقَالَ سُفْيَانُ : كَيْفَ لاَ أَجْتَهِدُ وَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ أَهْلَ آلْجَنَّةِ يَكُونُونَ فِي مَنَّ زِلِهِمْ ، فَيَتَجَلّى لَهُمْ نُورٌ تُضِيءً لَهُ وَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ أَهْلَ آلْجَنَّةِ يَكُونُونَ فِي مَنَّ زِلِهِمْ ، فَيَتَجَلّى لَهُمْ نُورٌ تُضِيءً لَهُ

<sup>(</sup>أ) مئتار العسل: الذي يجتني ويستخرج عسل النحل من محلّه. وشار العسل: إستخراجه.

الجَنَّاتُ الثَّمَانِ ، فَيَظُنُّونَ أَنَّ ذٰلِكَ نُورٌ مِنْ جهة الرَّبِّ سُبْحَانَهُ وتَعَالَى فَيَخِرُّونَ سَاجِدِينَ ، فَيُنَادَوْنَ (١٠ : أَنِ آرْفَعُوا رُؤوسَكُمْ ، لَيْسَ الَّذِي تَظُنُّونَ ، إِنَّمَا هُقَ نُورُ جَارِيَةٍ تَبَسَّمَتْ في وَجْهِ زَوْجِهَا ، ثُمَّ أَنْشَأَ يَقُولُ : ٦ البسيط ٦ :

مَا ضَرَّ مَنْ كَانَتِ الْفِرْدَوْسُ مَنْزِلَهُ (٢)

مَاذَا تُحَمَّلَ مِنْ بُؤس وَإِقْتَارِ كِئيباً خَائِفاً وَجلًا

إلى المسَاجِدِ يَمْشِي بَيْنَ أَطْمَار يَا نَفْسُ مَا لَكِ مِنْ صَبْرِ عَلَى لَهَبِ(٣)

قَدْ تَحانَ أَنْ تُـقُبلي مِـنْ بَـعْـدِ إِدْبَـارِ

قُلْتُ أَنَا: وَإِذَا كَانَ مَدَارُ أَمْرِ العِبادة عَلَى الأَمْرَيْن: الْقِيَام بالطَّاعَة. وَالْإِنْتِهَاءِ عَنِ المَعْصِيَةِ ، وَذٰلِكَ لَا يَتِمُّ مَعَ هَـذِهِ النَّفْسِ الْأَمَارَةِ بِـ السُّوءِ إِلَّا نرغيب النفس بِتَرْغِيبٍ وَتَرْهِيبٍ وَتَرْجِيَةٍ وَتَحْوِيفٍ ، فَإِنَّ الدَّابَّةَ الْحَرُّونَ تَحْتَاجُ إلى قائِدٍ يَقُودُهَا ، وَإِلَى سَائِقِ يَسُوقُهَا ، وَإِذَا وَقَعَتْ فِي مَهْوَاةٍ ، فَرُبَّمَا تُضْرَبُ بالسَّوْطِ مِنْ جَانِب ، وَيُلَوَّحُ لَهَا بِالشَّعِيرِ مِنْ جَانِبِ آخَرَ ، حَتَّى تَنْهَضَ وَتَتَخَلَّصَ مِمَّا وَقَعَتْ فِيهِ ، وَإِنَّ الصَّبِيِّ الْعَرِمَ لاَ يَمُرُّ إلى الكُتَّابِ إلاَّ بتَرْجِيَةٍ مِنَ الوَالِدَينِ ، وَتَخْوِيفٍ مِنَ المُعَلِّم ؛ فَكَذٰلِكَ النَّفْسُ دَابَّةٌ حَرُونٌ ، وَقَعَتْ في مَهْوَاةٍ الدُّنْيَا ، فَالْخُوفُ سَوْطُهَا وَسَائِقُهَا ، وَالرَّجَاءُ شَعِيرُهَا وَقَائِدُهَا ، وَإِنَّهَا الصَّبِيُّ الْعَرِمُ ، يُحْمَلُ إلى كُتَّابِ الْعِبَادَةِ وَالتَّقْوَى ، فَذِكْرُ النَّارِ وَالْعِقَابِ تَخْويفُها ، وَذِكْرُ الْجَنَّةِ وَثُوابِهَا تَرْجَيتُها وَتَرْغِيبُها . ولِذٰلِكَ يَلْزَمُ الْعَبْدَ الطَّالِبَ لِلْعِبَادَةِ﴿٤٠) وَالرِّيَاضَةِ ، أَنْ يُشْعِرَ النَّفْسَ بِالأَمْرَيْنِ اللَّذَيْنِ هُمَا : الخَوْفُ وَالرَّجَاءُ ، وَإِلّا فَلاَ تُمَاعِدُ النَّفْسُ الجَمُوحُ عَلَى ذٰلِكَ وَبِهَذا المَعْنَى أَتِي الذِّكْرُ الْحَكِيمُ بِمَجْمُوعِ الأَمْرَيْنِ : الْوَعْدُ وَالْوَعِيدُ ، والتَّرْغِيبُ والتَّهدِيدُ ، وأبلغ في كُلِّ

مِنْهُمَا ، فَذَكَرَ مِنَ الثَّوَابِ الكَرِيمِ مَا لَا صَبْرَ عَنْهُ ، وَذَكَرَ مِنَ الْعِقَابِ الألِيمِ مَا لَا صَبْرَ عَنْهُ ، وَذَكَرَ مِنَ الْعِقَابِ الألِيمِ مَا لَا صَبْرَ عَلَيْهِ ، فَعَلَيْكَ إِذَا بِالْتِزَامِ هٰذِينِ المَعْنَيْنِ ، يَحْصُلْ لَكَ مُرَادُكَ ، وَلَكَ مُوادُكَ ، وَيَسْهُلْ عَلَيْكَ آحْتِمَالُ المَشَقَّةِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ بِفَضْلِهِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا حَقِيقَةُ الرَّجاءِ وَالحَوْفِ وَحُكْمُهُمَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْخَوْفَ / وَالرَّجَاءَ عِنْدَ عُلَمَائِنا رَحِمَهُمُ اللَّهُ يَرْجِعَانِ إِلَى [٦٦/ب] قَبِيلِ الْخَوَاطِي ، وَإِنَّمَا المَقْدُورُ لِلْعَبْدِ مُقَدِّمَاتُهُمَا .

قَالُوا: الْخَوْفُ رَعْدَةٌ تَحْدُثُ في الْقَلْبِ عَنْ ظَنِّ مَكْرُوهِ يَنَالُهُ ، وَالْخَشْيَةُ نَحْوُهُ ؛ لَكِنِ الْخَشْيَةُ تَقْتَضِي ضَرْباً مِنَ الْإِسْتِعْظَامِ وَالْمَهَابَةِ ؛ وَضِدُّ الْخَوْفِ ، الْجَرَاءةُ ؛ وَلْكِنْ قَدْ يُقَابَلُ بِالأَمْنِ ، يُقَالُ : خَائِفٌ ، وَآمِنٌ ، وَخَوْفٌ ، وَأَمْنٌ ، لِأَنَّ الآمِنَ الّذِي يَجْتَرِىءُ عَلَى اللّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى وَالْحَقِيقَةُ أَنَّ الْجَرَاءَةَ تُضَادُهُ .

مَقَدِّمَاتُ الْخَوْفِ أَرْبَعُ : مَقَدِّمَات وَمُقَدِّمَاتُ الْخَوْفِ أَرْبَعُ : الخوف

( الْأُولَى ) (١): ذِكْرُ الذُّنُوبِ الْكَثِيرَةِ الَّتِي سَبَقَتْ ، وَكَثْرَةُ الْخُصُومِ النَّذِينَ مَضَوْا إلى (١) المظالِم ، وَأَنْتَ مُوْتَهِنَّ لَمْ يَتَبَيَّنْ ( لَكَ ) (١) الْخَلاَصُ تَعْدُ .

وَالثَّانِيَةُ : ذِكْرُ شِئَّةِ عُقُوبَةِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، الَّتِي لَاطَاقَةَ لَكَ بِهَا .

وَالثَّالِئَةُ : ذِكْرُ ضَعْفِ نَفْسِكَ عَنِ احْتِمَالِها .

وَالرَّابِعَةُ : ذِكْرُ قُدْرَةِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْكَ مَتَى شَاءَ وَكَيْفَ شَاءَ .

وَأَمَّا الرَّجَاءُ: فَهُوَ الْبِهَاجُ الْقَلْبِ بِمَعْرِفَةِ فَضْلِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، حقيقة الرجاء وَآسْتِرْوَاحُهُ إلى سَعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَهٰذَا مِنْ جُمْلَةِ الْخَوَاطِرِ غَيْرُ مَقْدُورٍ لِلْعَبْدِ ؛ وَرَجَاءُ هُوَ مَقْدُورٌ ، وَهُو تَذَكُّرُ فَضْلِ اللَّهِ وَسَعَةِ رَحْمَتِهِ ؛ وَقَدْ تُسمَّى

101

حقيقة الخوف

أَيْضاً إِرَادَةُ المُخَاطَرَةِ بِالإِسْتِئْنَاءِ رَجَاء . وَالْمُرَادُ مِنْ هٰذَا الْبَابِ ، هُوَ الأَوَّلُ ، وَهُوَ النَّذَكُرُ عَلَى حَسَبِ الإِبْتِهَاجِ وَالإِسْتِرْوَاحِ ؛ وَضِدُّهُ الْيَأْسُ ، وَهُوَ تَذَكُّرُ فَوَاتِ رَحْمَةِ اللَّهِ وَفَضْلِهِ وَقَطْعُ الْقَلْبِ عَنْ ذُلِكَ ، وَهُوَ مَعْصِيَةٌ مَحْضَةٌ .

وَهٰذَا الرَّجَاءُ فَرْضٌ إِذَا لَمْ يَكُنْ لِلْعَبْدِ سَبِيلٌ إِلَى الامْتِناعِ عَنِ الْيَاسِ إِلَّا بِهِ ، وَإِلَّا فَهُوَ نَفْلُ بَعْدَ آعْتِقَادِ الْجُمْلَةِ في فَضْلِ اللَّهِ وَسَعَةِ رَحْمَتِهِ .

وَمُقَدِّمَاتُ الرَّجَاءِ أَرْبَعٌ :

الْأُولَى : ذِكْرُ سَوَابِقِ فَضْلِهِ إِلَيْكَ مِنْ غَيْرِ قَدَم أَوْ شَفِيع .

وَالنَّانِيَةُ: ذِكْرُ مَا وَعَدَ مِنْ جَزِيلِ ثَوَابِهِ وَعَظِيمٍ كَرَامَتِهِ حَسَبِ فَضْلِهِ وَكَرَمِهِ، دُونَ آسْتِحْقَاقِكَ إِيَّاهُ بِالْفِعْلِ، إِذْ لَوْ كَانَ عَلَى حَسَبِ الْفِعْلِ لَكَانَ أَقَلَ شَيْءٍ وَأَصْغَرَ أَمْرِ.

وَالنَّالِئَةُ : ذِكْرُ كَثْرَةِ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيْكَ في أَمْرِ دِينِكَ وَدُنْيَاكَ في الْحَالِ ، مِنْ أَنْواعِ الإَمْدَادِ وَالأَلْطَافِ ، مِنْ غَيْرِ آسْتِحْقَاقٍ أَوْ سُؤالٍ .

وَالرَّابِعَةُ: ذِكْرُ سِعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَسَبْقِهَا غَضَبَهُ ، وَأَنَّـهُ الرَّحْمٰنُ الرَّحِمٰنُ الرَّحِيمُ ، الرَّوُوفُ بِعِبادِهِ المُؤمِنِينَ .

فَإِذَا وَاظَبْتَ عَلَى هٰذِينِ النَّوْعَيْنِ مِنَ الأَذْكَارِ أَفضيا بِكَ إِلَى ٱسْتِشْعَـارِ الْخُوْفِ وَالرَّجَاءِ بِكُلِّ حَال ِ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوفِيق بِفَضْلِهِ ورحمتِهِ .

عقد مات 21 عام

## فصـــل ( ضرورة الاحتياط عند قطع عقبة البواعث )

فَعَلَيْكَ / أَيُّهَا الرَّجُلُ بِقَطْعِ هٰذِهِ الْعَقَبَةِ فِي تَمَامِ الإحْبِيَاطِ وَالتَّحَرُّزِ [٧٦/أ] وَحَدِّ الرِّعَايَةِ ، فَإِنَّهَا عَقَبَةٌ دَقِيقَةُ المَسْلَكِ ، خَطِرَةُ الطّرِيقِ ، وَذٰلِكَ أَنَّ طَرِيقَها بَيْنَ طَرِيقَيْنِ مَخُوفَينِ مُهْلِكَيْنِ : أَحَدُهُمَا طَرِيقُ الأَمْنِ . وَالشّانِي طَرِيقُ الْمَنْ . وَالشّانِي طَرِيقُ الْيَاسِ ، وَطَرِيقُ الرَّجَاءِ وَالْخَوْفِ هُوَ الطَّرِيقُ الْعَدْلُ بَيْنَ السطّرِيقَيْنِ الْجَائِرَيْنِ ، فَإِنْ غَلَبَ الرَّجَاءُ عَلَيْكَ حَتَّى فَقَدْتَ الْخَوْفَ أَلْبَتَّة ، وَقَعْتَ فِي الْجَائِرِينِ الْأَمْنِ : ﴿ وَلَا يَسَأْمَنُ مَكْسَرَ اللَّهِ إِلَّا الْمَقْوَمُ الْحَسَاسِرُونَ ﴾ طسرِيقِ الأَمْنِ : ﴿ وَلَا يَسَأْمَنُ مَكْسَرَ اللَّهِ إِلَّا الْمَقْوَمُ الْحَسَاسِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْلَهُ اللهَ عَلَيْكَ الْحَوْفُ حَتَّى فَقَدْتَ الرَّجَاءَ أَلْبَتَّة ، وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسِ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسُ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسُ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسُ ﴿ وَلَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْيَأْسُ فَ وَلَا يَنْ الرَّجَاءِ وَالْخَوْفِ ، وَآعْتَصَمْتَ بِهِمَا وَقَعْتَ فِي طَرِيقِ الْقَرِيقُ الْعَدْلُ المُسْتَقِيمُ ، الَّتِي هِيَ سَبِيلُ أُولِيَاءِ اللّهِ تَعَالَى الْمُسْتَقِيمُ ، النِّي عَيْنَ رَعْبُو وَنَا وَلَقَالُونَ لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [ الأنبياء : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْمَالَوْلُ الْمُسْتَقِيمُ الْمَالِي عَلَى : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْمَالَا وَلَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [ الأنبياء : • 9 ] .

فَإِذَن ظَهَرَ لَكَ فِي هٰذِهِ الْعَقَبَةِ ثَلاَثَةُ طُرُقٍ: طَرِيقُ الأَمْنِ وَٱلْجَرْاءَةِ ، وَطَرِيقُ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ مُمْتَدُّ بَيْنَهُمَا ؛ فَإِنْ مِلْتَ عَنْهُ بِقَدْم إِلَى يَمِينِكَ أَوْ يَسَارِكَ ، وَقَعْتَ فِي المُهْلِكَيْنِ وَهَلَكْتَ مَعَ عَنْهُ بِقَدَم إلى يَمِينِكَ أَوْ يَسَارِكَ ، وَقَعْتَ فِي المُهْلِكَيْنِ وَهَلَكْتَ مَعَ الْهَالِكِينَ ؛ ثُمَّ الشَّأْنُ أَنَّ الطّرِيقَيْنِ الْجَائِرِيْنِ المُهْلِكَيْنِ أَوْسَعُ مَجَالًا وَأَكْثَرُ الْهَالِكِينَ ؛ ثُمَّ الشَّأْنُ أَنَّ الطّرِيقَيْنِ الْجَائِرِيْنِ المُهْلِكَيْنِ أَوْسَعُ مَجَالًا وَأَكْثَرُ

دَاعِياً، وَأَسْهَلُ سُلُوكاً مِنَ الطَّرِيقِ الْعَدْلِ، لَأِنَّكَ إِذَا نَظَرْتَ مِن جَانِبِ الْأَمْن، رَأَيْتَ مِنْ سَعَةٍ رَحْمَةِ اللَّهِ وَكَثْـرَةٍ فَضْلِهِ وَغَـالِيةٍ جُـودِهِ، مَـا لاَ يَبْقَى لَـكَ مَعَـهُ خَوْفٌ، فَتَتَّكِلُ عَلَى ذٰلِكَ عَرَّةٍ وتأنس بهِ؛ وإنْ نَظَرْتَ مِنْ جَانِبِ الْخَوْفِ، رَأَيْتَ مِنْ عَظِيم سِياسَةِ اللَّهِ وَكَثْرَةِ هَيْبَتِهِ، وَدِقَّةِ أَمْرِهِ، وَغَايَةِ مُنَاقَشَّتِهِ، مَعَ أُولِيَاثِهِ وَأَصْفِيَائِهِ ، مَا لَا يَكَادُ يَبْقَى مَعَهُ رَجَاءً ، فَتَيْأَسُ بِمَرَّةٍ وَتُقْنِطُ ، فَتَحْتَاجُ أَنْ لَا تَنْظُرَ إِلَى سِعةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى فَقَطْ ، حَتَّى تَتَّكِلَ وَتَأْمَنَ ، وَلا إلى عَظِيم الْهَيْبَةِ وَالمُنَاقَشَةِ فَقَطْ ، حَتَّى تَقْنَطَ وَتَيْأَسَ ، بَلْ تَنْظُرُ إلى هٰذَا وَإلى هٰذَا جَمِيعاً ، وَتَأْخُذُ مِنْ هٰذَا بَعْضاً ، وَمِنْ هٰذَا بَعْضاً ، فَتَرْكَبَ بَيْنَهُمَا طَريقاً دَقِيقاً ، وَتَسْلُكَ ذٰلِكَ لِتَسْلَمَ ، فَإِنَّ طَرِيقَ الرَّجَاءِ المَحْضِ سَهْلٌ وَاسِعٌ عَريضٌ ، وَعَاقِبَتُهُ تُؤدِّيكَ إلى الْأَمْنِ وَالْخُسْرَانِ ؛ وَطَريقُ الْخَوْفِ المَحْضِ وَاسِعٌ عَرِيضٌ ، وَعَاقِبَتُهُ تُؤدِّيكَ إلى الضَّلَالِ ؛ والطّريقُ الْعَدْل ِ بَيْنَهُمَا ، [٧٦/ب] طَرِيقَ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ ، وَإِنْ كَانَ دَقِيقاً عَسِراً ، فَإِنَّه / سَبِيلٌ سَالِمٌ ، وَمَنْهَجُ بَيِّنٌ ، يُؤدِّي إلى الْعُفْرَانِ وَالإحْسَانِ ، ثُمَّ إِلَى الْجِنَانِ وَالرِّضْوَانِ ، وَلِقَاءِ المَلِكِ الرَّحْمٰنِ ؛ أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى في أَبْنَاءِ هٰذَا السَّبيلِ : ﴿ يَدْعُـونَ رَبُّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً ﴾ [ السجدة : ١٦ ] ، وقالَ : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ السجدة : ١٧ ]، فَتَأَمَّلُ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ جِدًا ۚ وَتَشَمَّرُ وَتَنَبَّهُ لِلْأَمْرِ ، فَإِنَّهُ لاَ يَجِيءُ بالْهُوَيْنَا ، وَاللَّهُ الموفَّق .

#### (أصول سلوك طريق الخوف والرجاء)

ثُمَّ آعْلَمْ أَنَّهُ لَا يَتَأَتَّى لَكَ سُلُوكُ هٰذِهِ السَطّرِيقِ ، وَحَمْلُ هٰذِهِ النَّفْسِ الْجَمُوحِ الكسلانة عَلَى الْخَيْرِ ، بِاجْتِنَابِ المَحْبُوبِ عِنْدَهَا ، وَاكْتِسَابِ الطّاعَاتِ النَّقِيلَةِ عَلَيْهَا ، إلَّا بِالتَّحَفَّظِ بِثَلاَثَةِ أَصُولٍ ، وَالتّذَكَّرِ لَهَا عَلَى سَبِيلِ الطّاعَاتِ النَّقِيلَةِ عَلَيْهَا ، إلَّا بِالتَّحَفَّظِ بِثَلاَثَةِ أَصُولٍ ، وَالتّذَكَّرِ لَهَا عَلَى سَبِيلِ اللّهَ وَامْ ، مِنْ غَيْرِ فَتْرَةٍ (أَنَّ وَلَا غَفْلَةٍ .

الأول : ذِكْرُ أَقْوَالِهِ سُبْحَانَهُ في التَّرْغِيبِ وَالتَّرْهِيبِ .

وَالثَّانِي : ذِكْرُ أَفْعَالِهِ سُبْحَانَهُ فِي الأُخْذِ وَالْعَفْوِ .

وَالتَّالِثُ : ذِكْرُ جَزَاتِهِ لِلْعِبادِ في المَعادِ مِنَ الثَّوابِ وَالْعِقابِ . وَتَفْصِيلُ كُلِّ أَصْل مِنْهَا يَحْتَاجُ إِلَى صُحُفٍ كَثيرَةٍ ، وَلِأَجْلِهَا صَنَّفْنَا كِتَابَ : « تَنْبيهِ الْغَافِلِينَ » وَنَحْنُ نُشِيرُ في هٰذَا الْكِتَابِ إِلَى كَلِمَاتٍ تُوقِفُكَ عَلَى المَقْصُودِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تعالى .

(أ) الفترة: الضعف.

# الأصلُ الأوَّل: أقواله سبحانَهُ

تَدَبَّرُ أَيُّهَا الرَّجُلُ مَا في الْكِتَابِ الْعَزِيزِ ، مِنْ آيَاتِ التَّرْغِيبِ وَالتَّرْهِيبِ والتَّرْجِيةَ وَالتَّخْوِيفِ .

فَمنْ آيَاتِ الرَّجَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ الله إِنَّ آللهَ يَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ جَمِيعاً ﴾ [ الزِّمر : ٤٧ ] ﴿ وَمَنْ يَغْفِرُ اللَّذُنُوبَ إِلاَ الله ﴾ [ آل عمران : ١٣٥ ] ﴿ وَعَافِرُ اللَّذُنْ وَقَابِلُ التَّوْبِ ﴾ [ غافر : ٣ ] ﴿ وَهُوَ الَّذِي عَمران : ١٣٥ ] ﴿ وَهُو الَّذِي يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَن عبادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السَّيْفَاتِ ﴾ [ الشورى : ٢٥ ] - ﴿ كَتَبَ يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَن عبادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السَّيْفَاتِ ﴾ [ الشورى : ٢٥ ] - ﴿ كَتَبَ رَبُكُمْ ) عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ [ الانعام : ١٢ ] - ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْء فَسَأَكْتُهُا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ [ الانعام : ١٣ ] - ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْء فَسَأَكْتُهُا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ [ الاعراف : ١٥٦ ] ﴿ إِنَّ آلله بِالنَّاسِ لَرَهُونُ رَحِيماً ﴾ لَرَهُونُ رَحِيماً ﴾ [ البقرة و وَنَحْوُهَا من آيَاتِ الرِّجَاء .

وَمِنْ آیَاتِ الْخَوْفِ وَالسیَاسَةِ قَوْلُهُ تَعالَى : ﴿ یَا عِبَادِ فَاتَّفُونِ ﴾ [الزّمر: ١٩] - ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّما خَلَقْنَاكُمْ عَبْنًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الزّمر: ١٩] - ﴿ أَیَحْسِبُ الْإِنسَانُ أَنْ یُتْرَكَ سُدًى ﴾ [القیامة : ٣٦] ﴿ المؤمنون : ١١٥] - ﴿ أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ ﴾ [النساء: ١٢٣] ﴿ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَبِهِ وَلَا يَجِدْ لَهُ مَنْ دُونِ آلله وَلِيّاً وَلَا نَصِيراً ﴾ [النساء:

١٢٣ ] - ﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ [الكهف: ١٠٤] - ﴿ وَبَدَا لَهُمْ مِنَ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ﴾ [الزّمر: ١٤٧] - ﴿ وَقَدِمْنَا إلى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْنُوراً ﴾ [الفرقان: ٣٣] نَسْأَلُ آلله تَعَالَى أَنْ يُسَلِّمَنَا بِرَحْمَتِهِ .

وَمِنَ الآيَاتِ اللَّطِيفَةِ الْجَامِعَةِ بَيْنَ الْخَوفِ وَالرَّجَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَأَنْ عَذَابِي أَنَى أَنَا الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [ الحجر : ٤٩ ] ثُمَّ قالَ في عَقِبِهِ : ﴿ وَأَنْ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الألِيمُ ﴾ [ الحجر : ٥٠ ] لِئَلاَ يَسْتَولِي عَلَيْكَ / [٢٨أ] الرَّجَاءُ بِمَرَةٍ ، وَقَوْلُهُ : ﴿ شَلِيدُ الْمِقَابِ ﴾ [ غافر : ٣] ثُمَّ قالَ في عَقِبِهِ : ﴿ ذِي الطَّوْلِ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُو ﴾ [ غافر : ٣] لَئِلاَ يَسْتَوْلِي عَلَيْكَ الْخُوفُ لِذِي الطَّوْلِ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُو ﴾ [ غافر : ٣] لَئِلاَ يَسْتَوْلِي عَلَيْكَ الْخُوفُ بِمَرَّةٍ . وَأَعْجَبُ مِن ذلك . قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ الله نَفْسَهُ ﴾ [ آل عمران : ٣٠ ] . ثُمَّ قَالَ في عَقِبِهِ تَعَالَى : ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ الله نَفْسَهُ ﴾ [ آل عمران : ٣٠ ] . ثُمَّ قَالَ في عَقِبِهِ تَعَالَى : ﴿ وَاللهُ رَءُوفُ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران : ٣٠ ] . ثُمَّ قَالُ في عَقِبِهِ تَعَالَى : ﴿ وَاللهُ رَءُوفُ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران : ٣٠ ] عَلَقَ الْخَشِبَةُ بِاسْمِ السَرَّحُمْنِ ، دُونَ آسْمِ الْجَبّارِ ، أَوَ المُسْتَقِم ، وَالمُتَكَبِّرِ وَنَحْوِهِ ، لِتَكُونَ الْخَشْيَةُ مَعْ ذِكْرِ الرَّحْمَةِ ، فَلاَ تَكُونُ ٱلْخَشْيَةُ تُطِيرُ وَالْمَرَادُ مِنْ ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ الطَّرِيقُ عَدْلاً ، فَلاَ تَكُونُ الْخَشْيَةُ الْمَارَادُ مِنْ ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ الطَّرِيقُ عَدْلاً ، فَلا تَذَهُ اللهُ وَلا قُنُولُ : أَمْنِ ولا قُنُوطٍ .

جَعَلَنَا الله وَإِيَّاكُمْ مِنَ المُتَدَبِّرِينَ لِهٰذَا ٱلذَّكْرِ الْحَكِيمِ ، الْعامِلِينَ بِما فِيهِ ، إنَّهُ هُوَ الْجَوَادُ الْكَرِيمُ .

YOV

#### الأصلُ الثاني : في أفعاله ومعاملاته

#### ( من جانب الخوف )

خبر آدم

خبر إبليس تَبَرُكُ فِيمَا قِيلَ ، مَوْضِعَ قَدَم إلا سَجَدَ فِيهِ لله تَعَالَى سَجْدَةً ، ثُمَّ تَرَكَ لهُ أَمْراً وَاحِداً ، فَطَرَدَهُ عَنْ بَابِهِ ، وَضَرَبَ بِوَجْهِهِ عِبَادَةَ ثَمَانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ، وَلَعَنهُ إلى يَوْمِ اللَّهِ سَنَةٍ ، وَلَعَنهُ إلى يَوْمِ اللَّهِ سَنَةٍ ، وَلَعَنهُ إلى يَوْمِ اللَّهِ بِنْ ، وَأَعَدُ لَهُ عَذَاباً أَلِيماً أَبَدِ الأَبِدِينَ .

حَتَّى رُوِيَ أَنَّ الصَّادِقَ الأَمِينَ ، صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ ، رَأَى الْحَبر جبريل جِبْرِيلَ ، مُتَعَلِّقاً بِأَسْتَارِ الْكَعْبَةِ وَهُو يَصْرُخُ : إِلْهِي : لَا تُغَيِّرِ آسْمِي وَلَا تُبَدِّلُ الْحَبر جبريل جِسْمِي .

ثُمَّ آدَمُ ﷺ ، صَفِيَّةُ وَنَبِيَّهُ الَّذِي خَلَقَهُ بَيَدِهِ ، وَأَسْجَدَ لَهُ مَلَاثِكَتَهُ ، وَحَمَلَهُ عَلَى أَعْنَاقِهِمْ إلى جِوَارِهِ ، آنْبَسَطَ فَأَكَلَ أَكْلَةً وَاحِدَةً لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ فِيهَا ، فَنُودِي : أَلَا لا يُجَاوِرُنِي مَنْ عَصَانِي ، وَأَمَرَ المَلاَثِكَةَ الَّذِينَ حَمَلُوا سَرِيرَهُ ، وَنُحُونَهُ مِنْ سَمَاءٍ إلى سَمَاء ، حَتَّى أَهْوَوْهُ بِالأَرْضِ ، وَلَمْ تَقْبَلَ تَوْبَتَهُ فِيمَا يُؤجُّونَهُ مِنْ سَمَاءٍ أَلى سَمَاء ، حَتَّى أَهْوَوْهُ بِالأَرْضِ ، وَلَمْ تَقْبَلَ تَوْبَتَهُ فِيمَا رُوي ، حَتَّى بَكَى عَلَى ذٰلِكَ مِائتَيْ سَنَةً ، وَلَحِقَهُ مِنَ الهَ وَإِن وَالْبَلَاءِ مَا لَحِقَهُ ، وَبَقَيَتْ ذُرِيَّتُهُ في تَبِعَاتَ ذٰلِكَ إلَى الأَبْدِ.

خبر نوح ثُمُّ إِنَّ نُـوحاً ﷺ شَيْخَ المُّرْسَلِينَ ، الَّـذِي آحْتَمَـلَ في أَمْرِ دِينِهِ مَـا

آحْتَمَلَ ، لَمْ يَقُلْ إِلَّا كَلِمَةً وَاحِدَةٍ عَلَى غَيْرِ وَجْهِها ، إِذْ نُودِي : ﴿ فَلَا تَسْأَلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ، إِنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ [ هود : 3 ] . حَتَّى رُويَ في بَعْضِ الْأَخْبَارِ أَنّهُ لَمْ يَرْفع رَأْسَهُ إلى السَّمَاءِ حَيَاءً مِنَ الله تعالى أَرْبَعِينَ سَنَةً .

ثُمَّ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلَ آلله ﷺ ، لَمْ يَكُنْ مِنْهُ إِلَّا هَفْوَةٌ وَاحِدَةٌ ، فَكَمْ خَافَ خبر إبراهيم وَتَضَرَّعَ وَقَالَ : ﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغَفْرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الَّذِينِ ﴾ [الشعراء: ٨٦] حتى رُوِيَ أَنَّهُ كَانَ يَبْكِي مِنْ شِدَّةٍ / الْخَوْفِ، فَيُرْسِلُ آلله عَزَّ [٦٨ / ب] وجلَّ الأَمِينَ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلامُ ، فَيَقُولُ يَا إبراهيمُ : هَلْ رَأَيْتَ خَلِيلًا يُعَذِّبُ خَلِيلًا يُعَذِّبُ خَلِيلًا يُعَذِّبُ خَلِيلًا يُعَذِّبُ خَلِيلًا إِذَا ذَكُرْتُ خَطِيئَتِي نَسِيتُ خُلَّتَهُ .

ثُمَّ مُوسٰى بْنُ عِمْرَانَ ﷺ ، لَمْ يَكُنْ مِنْهُ إِلَّا وكنزة عَنْ حِدَّةٍ ، فَكَمْ عبر موسى خَافَ ، وَآسْتَغْفَرَ وَقَالَ : ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَآغْفِرْ لِي ﴾ [ القصص : ١٦] .

خبر بلعم بن باعوراء فَآنْظُرْ حُبَّ الدُّنْيَا وَشُوْمَهَا مَا تَجْلِبُ لِلْعُلَمَاءِ خَاصَّةً. فَتَنَبّه ، فَإِنَّ الأَمْرَ خَطِيرٌ ، وَالنَّاقِدُ بَصِيرٌ ؛ فَإِنْ خَتَمَ خَطِيرٌ ، وَالنَّاقِدُ بَصِيرٌ ؛ فَإِنْ خَتَمَ بِالْخَيْرِ أَعْمَالَنَا ، وَأَقَالَنَا عَثَرَاتِنَا ، فَمَا ذٰلِكَ عَلَيْهِ بِعَسِيرٍ .

خير داود

ثُمَّ إِنَّ دَاوُدَ ﷺ خَلِيفَتِهِ فِي أَرْضِهِ، أَذْنَبَ ذَنْباً وَاحِداً ، فَبَكَى عَلَى ذَلِكَ حَتَّى نَبَتَ الْعُشْبُ فِي الأَرْضِ مِنْ دُمُوعِهِ ، وَقَالَ : إِلٰهِي أَمَا تَرْحَمُ بُكَائِي وَتَضَرُّعِي؟ فَنُودِيَ : يَا دَاوُدُ نَسِيتَ ذَنْبَكَ ، وَذَكَرْتَ بُكَاءَكَ ؟! وَلَمْ يَقْبَلْ تَوْبَتَهُ أَرْبَعِينَ يَوْماً ، وَقِيلَ أَرْبَعِينَ سَنَةً .

ثُمَّ يُـونُسَ عَلَيْهِ الصَّلاةَ والسَّلامُ، غَضِبَ غَضْبَةً وَاحِلةً في غَيْدِ مَوْضِعِهَا، فَسَجَنَهُ فِي بَـطْنِ الْحُـوتِ، تَحْتَ قَعْدِ الْبِحَارِ، وَرَبْعِينَ يَوماً وَهُـوَ يُنَادِي : ﴿ لاَ إِلَـهَ أَلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَـكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [ الأنبياء : ٨٧ ] ، وَسَمِعَتِ المَلاَئِكَةُ صَوْتَهُ ، فَقَالُوا : إِلْهَنَا وَسَيِّدَنَا ، صَوْتٌ مَعْرُوفٌ فِيْ مَوْضِع مَجْهُول ، قَالَ تَعَالَى : ذٰلِكَ عَبْدِي وَسَيِّدَنَا ، صَوْتٌ مَعْرُوفٌ فِي مَوْضِع مَجْهُول ، قَالَ تَعَالَى : ذٰلِكَ عَبْدِي يُونُسَ ، فَشَفَعَتِ الْمَلاَئِكَةُ فِيهِ ، ثُمَّ مَع ذٰلِكَ كُلِّهِ غَيَّرَ آسْمَهُ ، وَقَالَ : ﴿ وَذَا لَتُونِ ﴾ [ الأنبياء : ٨٧ ] ، فَنَسَبَهُ إلى سِجْنِهِ ، ثُمَّ قَالَ : ﴿ فَٱلْتَقَمَهُ الْحُوتُ النُّونِ ﴾ [ الأنبياء : ٨٧ ] ، فَنَسَبَهُ إلى سِجْنِهِ ، ثُمَّ قَالَ : ﴿ فَٱلْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ ، فَلُولًا أَنَّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ ، لَلَبِثَ فِي بَطِنِهِ إلى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ وهُو مُلْيمٌ ، فَلُولًا أَنَّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ ، لَلَبِثَ فِي بَطِنِهِ إلى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ وهُو مَذْمُومٌ ﴾ [ الصافات : ١٤٨ - ١٤٤ ] ثُمَّ ذَكَرَ نِعْمَتَهُ وَمِئْتُهُ عليه فَقَالَ : ﴿ لَوْلًا / أَنْ مَنَ المُسَبِّحِينَ ، لَلْبِثَ عليه فَقَالَ : ﴿ لَوْلًا / أَنْ مَنَ المُسَبِّعِينَ ، لَلْبِثَ عَلِيهُ عَمْهُ مِنْ رَبِّهِ لَنُبِذَ بِالْعَرَاءِ وَهُو مَذْمُومٌ ﴾ [ القلم : ٤٩ ] . فَٱنْظُرْ إِلَى هُذِهِ السِّيَاسَةِ أَيُّهَا الْمِسْجِينُ .

خبر سيدنا محمد ﷺ

وَكَذَٰلِكَ هَلُمَّ جَرًا ، إِلَى سَيِّدِ المُرْسَلِينَ ﷺ ، أكرم خلقِهِ عليهِ ، يَقُولُ : ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطْغَوْا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٢ ـ وفي النسخة (ج) بعد لفظة واخواتها: «الواقعة»، «القارعة»، و «إذا الشمس كوّرت».

بَصِيرٌ ﴾ [ هود : ١١٢ ] ، حَتَّى كَانَ يقول ﷺ : « شَيَّبَتْنِي هُودٌ وَأَخَوَاتُهَا » (أَ فِي الْقُرْآنَ ) (١) قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَآسْتَغْفِرْ فِيلَ : عَنَى هٰذِهِ الآيةَ وَأَشْكَالَهَا (في الْقُرْآنَ ) (١) قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَآسْتَغْفِرْ لِلْذَنْبِكَ ﴾ [ غافر : ٥٥ ] ، إلَى أَنْ مَنَّ عَلَيْهِ بِالْغُفْرَانِ فَقَالَ : ﴿ وَوَضَعْنَا عَنْسَكَ وِزْرَكَ ، اللّّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَك ﴾ [ ألم نشرح : ٢ ] ، وَقَالَ : ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [ الفتح : ٢ ] ، وَكَانَ بَعْدَ ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [ الفتح : ٢ ] ، وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلَام يُصَلِّي اللَّيْلَ ، حَتَّى تَورَّمَتْ قَدَمَاهُ ، فَيَقُولُونَ : وَلَكَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلَام يُصَلِّي اللَّيْلَ ، حَتَّى تَورَّمَتْ قَدَمَاهُ ، فَيَقُولُونَ : ﴿ أَفَلاَ أَكُونُ عَبْداً شَكُوراً » (٢٠) .

وَكَانَ عَلَيْهِ الصلاةَ والسَّلامَ يَقُولُ: « لَوْ أَنِّي وَعِيسَى أُخِذْنَا بِمَا كَسَبَتْ هَاتَانِ لَعُذَّبْنَا عَذَاباً لَمْ يُعَذَّبْهُ أَحَدٌ مِنَ الْعَالَمِينَ» ﴿ . وَكَانَ يُصَلِّي اللَّيْلَ وَيَبْكِي وَيَقُولُ: « أَعُوذُ بِعَفْوِكَ مِن عِقَابِكَ ، وَيِرِضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ ، لاَ أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ » ( ) .

ثُمَّ الصَّحَابَةُ رضي اللَّهُ عَنهم الذِينَ هُمْ خَيْرُ قَرْنٍ من خَيْرِ أُمَّةٍ ، كَانَ خبر الصحابة يَبْدُو شَيْءٌ مِنْهُم مِنَ المِزَاحِ ، فَنَزَلَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ للّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَعزَلَ من الحق ، ولا يكونوا كالمذين أُوتوا المُحتَّابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيهِم الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهم ، وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ المُحتَّابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيهِم الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهم ، وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [المحديد : ١٦] . الآية . ثُمَّ وَضَعَ في هٰذِهِ الأُمَّةِ ، مَع كَوْنِهَا مَرْحُومَةً ، المُحدُودَ وَالسِّيَاسَاتِ الْعَظِيمَةَ وَالأَدَابَ ، حَتَّى كَانَ يُونُس بْنُ عُبَيدٍ يَقُولُ : لا الْحَدُودَ وَالسِّيَاسَاتِ الْعَظِيمَةَ وَالأَدَابَ ، حَتَّى كَانَ يُونُس بْنُ عُبَيدٍ يَقُولُ : لا تَأْمَنُ مَنْ قَطَعَ فِي خَمْسَةِ دَرَاهِمَ خَيْرَ عُصْو مِنْكَ ، أَنْ يَكُونُ غَدًا عَذَابَهُ هٰكَذَا.

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٢ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٣.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم : ٨٤ .

<sup>(</sup> د ) راجع تخريج الحديث رقم : ٨٥ .

نَسْأَلُ اللَّهَ تَعَالَى الْكَرِيمَ الرَّحِيمَ ، أَنْ لَا يُعَامِلَنَا إِلَّا بِمَحْضِ كَوَمِهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ .

#### ( من جانب الرجاء )

وَأَمّا جَانِبُ الرّجَاءِ: فَحَدَّثْ عَنْ رَحْمَةِ اللّهِ الْوَاسِعَةِ وَلا حَرَجَ ، وَمَنْ الّذِي يَعْرِفُ غَايَتَهَا أَوْ يُحْسِنُ وَصْفَهَا ، فَإِنَّهُ يَهَبُ كُفْرَ سَبْعِينَ سَنَةٍ بِإِيمَانِ سَاعَةٍ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ قُلْ لِلّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ سَاعَةٍ ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ قُلْ لِلّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [ الأنفال : ٣٨] . أَمَا تَرَى في أَمْرِ سَحَرَةِ فَرْعَوْنَ الّذِينَ جَاءُوا لِحَرْبِهِ ، وَحَلَفُوا بِعِزَّةِ عَدُوهِ (أ) ، فَقَالُوا : ﴿ إِنَا آمَنًا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الاعراف : وَحَلَفُوا بِعِزَّةِ عَدُوهِ (أ) ، فَقَالُوا : ﴿ إِنْ آمَنًا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الاعراف : 1٢١ ] ، عَنْ صِدْقِ الْقُلُوبِ ، كَيْفَ قَبِلَهُمْ وَوَهَبَ لَهُمْ جَمِيعَ مَا سَلَفَ ؟ ثُمَّ كَيْفَ أَبُدَ الاَبِدِينَ ؟

خبرأصحاب الكهف

[٦٩]ب]

فَهٰذَا مع مَنْ عَرَفَهُ وَوَحَدَهُ سَاعَة بَعْدَ ذُلِكَ الْكُفْرِ وَالضّلال ِ وَالْفَسَادِ ، فَكَيْفَ حَالُ مَنْ أَفْنَى فِي تَوْحِيدِهِ عُمْرَهُ ، وَلا يَرَى لِذَلِكَ أَهْلاً فِي الدَّارَيْنِ غَيْرَهُ ؟ أَمَا تَرَى أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَمَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكُفْرِ طُولَ أَعْمَادِهِمْ ، غَيْرَهُ ؟ أَمَا تَرَى أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَمَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكُفْرِ طُولَ أَعْمَادِهِمْ ، قَامُوا وَقَالُوا ﴿ رَبُّنَا رَبُّ السّمُواتِ وَالأَرْضِ لَنْ نَدْعُوَ مِنْ دُونِهِ إِلٰها ﴾ قامُوا وقَالُوا ﴿ رَبُّنَا رَبُّ السّمُواتِ وَالأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونِهِ إِلٰها ﴾ [ الكهف : 18 ] ، وَالْتَجَأُوا إِلَيْهِ ، كَيْفَ قَبِلَهُمْ ، ثُمَّ أَعَسَزَّهُمْ وَأَكْرَمَهُمْ ، فَقَالَ : ﴿ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيُعِينَ وَذَاتَ الشّمَالِ ﴾ [ الكهف : 10 ] ، وَكَيْفَ أَعْضَابَة وَالْخَشْيَة ، حَتَّى يَقُولُ لِأَكْرَم اللّهُ الْحَلْقِ عَلِيْ : ﴿ لَو آطَلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُم فِرَاداً وَلَمُلِثَتَ مِنْهُم رُعبًا ﴾ أَعْظَمَ لَهُمُ الْحُرْمَة ، وَأَلْبَسُهُمْ آلمَهَابَة وَالْخَشْيَة ، حَتَّى يَقُولُ لِأَكْرَم لَكُنْ الْمُهَابُهُ مَعْهُم حَتَّى ذَكَرَهُ فِي كِتَابِهِ الْعَزِيزِ وَالكَهف : 10 ] ، بَلْ كَيْفَ أَكْرَمُ كَلْبًا تَبِعَهُمْ حَتَّى ذَكَرَهُ في كِتَابِهِ الْعَزِيزِ وَالْكَهْفَ : 1 مَلْ كَيْفَ أَكْرَمُ كُلْبًا تَبِعَهُمْ حَتَّى ذَكَرَهُ في كِتَابِهِ الْعَزِيزِ الْكَهْفَ ، وَيُدْخِلُهُ في الأَخِرَةِ الْجَنْذِ الْحَدْقُ الْحَدْقُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُوالِقَ مُولِلَهُ الْمُعْورِالُ ، وَيُدْخِلُهُ في الأَخِرَةِ الْجَنْهِ الْمُعْرَادِ الْمُولِولِ الْمُولِي الْمُعْمُ مَا مُعَلَى اللّهُ في الأَذْنِي الْمُولِولُ الْمَعْلَى الْمُولِي الْفَالْوِي الْمُولِي الْمُعْمَالِ الْمُ الْمُولِي الْمُولِي اللّهِ وَلَوْلَهُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُعْمَلِهُ اللْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُلْعُلِي الْمُعْمِ اللْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِق الْمُهُمْ الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُهُمْ اللّهُ الْمُعْمِ اللْمُولِ الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي ال

<sup>(</sup> ا ) أي فرعون .

مُكرَّماً ؛ فَهَذَا فَضْلُهُ مَعَ كَلْبِ خَطَا خُطُواتٍ مَعَ قَوْمٍ عَرَفُوهُ وَوَحَّدُوهُ أَيَّاماً مَعْدُودَةً مِنْ غَيْرِ عِبَادَةٍ أَوْ خِدْمَةٍ ، فَكَيْفَ فَضْلُهُ مَعَ عَبْدِهِ المُؤْمِنِ ، الَّذِي خَدَمَهُ وَوَحَّدَهُ وَعَبَدَهُ سَنَةٍ كَانَ قَاصِداً خَدَمَهُ وَوَحَّدَهُ وَعَبَدَهُ سَنَةٍ كَانَ قَاصِداً لِلْعُبُودِيَّةِ .

عتاب الله لبعض أنبيائه أَمَا سمعت كَيْفَ عَاتَبَ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلامُ في دُعَاثِهِ عَلَى المُجْرِمِينَ بِالْهَلَاكِ ؟

وَكَيْفَ عَاتَبَ مُوسَٰى عليه الصلاة والسلام في أَمْرِ قَـارُونَ ، فَقَالَ : آسْتَغَاثَ بِي لأَغَثْتُهُ وَعَفَوْتُ عَنْهُ .

وَكَيْفَ عَاتَبَ يُونُسَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ في شَأْنِ قَوْمِهِ : بِأَنَّكَ تَحْزَنُ عَلَى شَجَرَةِ يَقطِينٍ، أَنْبَتُهَا فِي سَاعَةٍ وَأَيْبَسْتُهَا فِي سَاعَةٍ، وَلاَ تَحْزَنُ عَلَى مَائَةِ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ ؟ ثُمَّ كَيْفَ قَبِلَ عُذْرَهُمْ ، وَصَرَفَ عَذَابَهُ الْعَظِيمَ عَنْهُم بِعْدَمَا أَضْلَهُمْ .

ثُمَّ كَيْفَ عَاتَبَ سَيِّدَ المُرْسَلِينَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ أَجْمَعِينَ وَسَلَم، فِيَمَا رُوِيَ (أَ أَنَّهُ دَخَلَ مِنْ بَابِ بَنِي شَيْبَةَ ، فَرَأَى قوماً يَضْحَكُونَ ، فَقَالَ : لِمَ تَضْحَكُونَ ؟ لاَ أَرَاكُمْ ( تَضْحَكُونَ )(١) ، حَتَّى إِذَا كَانَ عِنْدَ الْحَجَوِ رَجَعَ إِلَيْهِمُ القَّهَقْرَى فَقَالَ جَاءَنِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلام فَقَالَ : يَا الْحَجَوِ رَجَعَ إِلَيْهِمُ القَّهَقْرَى فَقَالَ جَاءَنِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلام فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ إِنَّ اللَّه تَعَالَى يَقُولُ لَكَ : لِمَ تُقَنِّطُ عِبَادِي مِنْ رَحْمَتِي : ﴿ فَبَى اللهِ عَلَيْهِ السَّلامِ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ السَّلامِ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ السَّلامِ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ السَّلامِ وَلَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنَّ اللَّهُ أَرْحَمَ بِالْعَبْدِ مِنَ الْوَالِدَةِ الشَّفِيقَةِ بِوَلَدِهَا » (٣) . وَفِي الْخَبْرِ يَقُولُ : « لَلَّهُ أَرْحَمَ بِالْعَبْدِ مِنَ الْوَالِدَةِ الشَّفِيقَةِ بِولَدِهَا » (٣) . وَفِي الْخَبْر

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٦.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٧.

[١/٧٠] المَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ : « إِنَّ لِلَّهِ مِائَةَ رَحْمَةٍ / : فَوَاحِدَةُ مِنْهَا قَسَّمَهَا بَيْنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالْبَهَائِمِ ، فَبِهَا يَتَعَاطَفُونَ ، وَبِهَا يَتَرَاحَمُونَ ؛ وَآدَّخَرَ مِنْهَا يَسْعَةً وَتِسْعِينَ لِنَفْسِهِ ، لِيَرْحَمَ بِهَا عِبَادَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » أَن .

وَإِذْ قَدْ أَعْطَاكَ اللَّه تعالى مِنَ الرَّحْمَةِ الْوَاحِدَةِ كُلَّ هٰذِهِ الْعَطَايَا الْكَرِيمَةِ الْعَزِيزَةِ ، مِنْ مَعْرِفَةِ سُبْحَانَهُ وتعالى ، وَالْكَوْنِ مِنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ المَرْحُومَةِ ، ثُمَّ مَعْرِفَة السُّنةِ وَالْجَمَاعَةِ ، إِلَى سَائِرِ مَا لَدَيكَ مِنَ النَّعَمِ الظَّاهِرَةِ وَالْبَاطِنَةِ ، فَمَرْجُوِّ مِنْ فَضْلِهِ وكرمِهِ أَنْ يُتِمَّ ذٰلِكَ ، فَإِنَّ مَنْ بَدَأَ بِالإِحْسَانِ فَعَلَيْهِ الإِتْمَامُ ، وَيَجْعَلُ لك مِنْ يَسْعَ وَيَسْعِينَ رَحْمةً لَكَ الْحَظَّ الْوَافِرَ ، نَسْأَلُ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ لَا يُحَيِّب آمالنا مِنْ فَضْلِهِ الْعَظِيمَ بِفَضْلِهِ ، إِنَّهُ السَّيِّدُ الْكَرِيمُ ، الْجَوادُ الرَّحِيمُ . الرَّحِيمُ . الرَّحِيمُ .

ر أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ٨٨ .

#### الأصل الثالث ( في ذِكْر مَا وَعَدَ وَأَوْعدَ في المَعَاد )

فَلْنَذْكُرُ فِي ذٰلِكَ الأَحْوَالَ الأَرْبَعَةِ: (١) الْمَوْتَ ، (٢) وَالْقَبْرَ ، (٣) وَالْقَبْرَ ، (٣) وَالْقِيَامَة ، (٤) وَالْجَنَّةَ وَالنَّار ، وَما فِي كُلِّ مَقَامِ مِنْهَا مِنَ الْخَطَرِ اللَّمُطِيعِينَ، وَالْعَاصِينَ، وَالْمُقَصِّرِينَ، وَالْمُجْتَهِدِينَ .

## ١ \_ أَمَّا المَوْتُ فَأَذْكُرُ فِيهِ حَالَ رَجُلَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: مَا رُوِيَ عَنِ آبْنِ شُبْرُمَةَ أَنَّهُ قَالَ: دَخَلْتُ مَعَ الشَّعْبِيِّ عَلَى رَجُلِ مُرِيض نَعُودُهُ وَهُوَلِمَا بِهِ ، وَعِنْدَهُ رَجُلٌ يُلَقِّنُهُ: لاَ إِلَهَ إِلاَ ٱللَّهُ ، فَقَالَ الشَّعْبِيُّ: آرْفُقْ بِهِ ، فَتَكَلَّمَ المَرِيضُ وَقَالَ: إِن تُلَقِّنِي أَوْلَمْ تُلَقِّنِي فَإِنِّي لاَ الشَّعْبِيُّ: آرْفُقْ بِهِا وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ أَدَعُهَا ! ثُمَّ قَرَأً: ﴿ وَٱلْرَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ [الفتح: ٢٦]، فَقَالَ الشَّعْبِيُّ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي نَجَى صَاحِبَنَا.

وَالْآخَرُ: مَا حُكِيَ أَنَّ تِلْمِيذاً لِلْفُضَيْلِ بْنِ عِيَاضٍ ، حَضَرَتْهُ الْوَفاةُ ، فَلَخَلَ عَلَيْهِ الْفُضَيْلُ وَجَلَسَ عِنْدَ رَاسِهِ ، وَقَرَأَ سُورَةَ (يٰسَ ) فَقَالَ : يَا أُسْتَاذُ الْاَ تَقْرَأُ ، فَسَكَتَ ؛ ثُمَّ لَقَّنَهُ فَقَالَ قُلْ : لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ ، فَقَالَ : لاَ أَتُولُهَا لِأَنِي مِنْهَا بَرِيءٌ ، وَمَاتَ عَلَى ذٰلِكَ ؛ فَدَخَلَ الْفُضَيْلُ مَنْزِلَهُ وَجَعَلَ يَبْكِي أَرْبَعِينَ يَوماً لَمْ يَخْرُجُ مِنَ الْبَيْتِ ، ثُمَّ رَآهُ فِي النَّوْمِ وَهُوَ يُسْحَبُ إلى جَهَنَم ، فَقَالَ يَأْمِي بَاللَّهُ المَعْرِفَةَ مِنْكَ وَكُنْتَ أَعْلَمَ تَلامِذَتِي ؟ قَالَ : بِثَلاَثَةِ أَشْيَاءٍ : بِأَلَاثَةِ أَشْيَاءٍ :

أسباب نزع المعرفة بالله

وَالنَّانِي : الْحَسَد : حَسَدْتُ أَصْحَابِي . وَالنَّالِثُ : كَانَ بِي عِلَّةٌ فَجِئْتُ إِلَى الطَّبيبِ فَسَأَلْتُهُ عَنْهَا ، قَالَ : تَشْرَبُ فِي كُلِّ سَنَةٍ قَدَحاً مِنْ خَمْر ، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ تَبْقَى بِكَ الْعِلَّةُ ؛ فَكُنْتُ أَشْرَبُهُ / ، نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ سَخَطِهِ الَّذِي لا طَاقَةَ [٠/٧٠]

> رواية عن عبد الله بن المهادك

المُبَارَكِ رَحِمْهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ لَمَّا آحْتُضِرَ ، نَظَرَ إِلَى السَّمَاءِ فَضَحِكَ وَقَالَ : ﴿ لِمِثْلَ هٰذَا فَلْيَعْمَلُ الْعَامِلُونَ ﴾ [الصافات: ٦١]. وَسَمِعْتُ إِمَامَ الْحَرَمَيْن (أَ) رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَحْكِي عَن الْأَسْتاذِ أَبِي بَكُر (ب) رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ: كَانَ لِي صَاحِبٌ أَيَّامَ التَّعْلِيمِ ، وَكَانَ مُبْتَدِثاً كَثِيرَ الْجَهْدِ فِي التَّعَلُّمِ ، تَقِيّـاً مْتَعَبِّداً ، وَكَانَ لاَ يَحْصُلُ لَهُ مَعَ ذَلِكَ الإجْتِهَادِ إلاَّ الْقَلِيلُ ، وكُنَّا نَتَعَجَّبُ مِنْ حَالِه ؛ فَمَرضَ فَلَزمَ مَكَانَهُ بَيْنَ الْأُولِيَاءِ فِي الرِّبَاطِ ، وَلَمْ يَدْخُلْ إِلَى بَيْتِ الْمَرْضَى ۞ ، وَكَانَ يَجْتَهِدُ مَعَ مَرَضِهِ ، فَآشْتَدَّ بِهِ الْحَالُ وَأَنَا بِجَانِبِهِ ؛ فَبَيْنَمَا هُ وَ كَذَٰلِكَ ، إِذْ شَخَصَ ببصرهِ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ قَالَ لِي : يَا آبْنَ فُورَكَ : (لِمِثْلُ هَٰذَا فَلْيَعْمَلُ العَامِلُونَ) وَتُوفِّيَ عِنْدَ ذٰلِكَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ.

> رواية عن مألك، بن ديئار

وَأَمَّا الآخَرُ ، فَنَحْوُ مَا رُويَ عَنْ مَالِكِ بِن دِينَارِ رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى جَارِ لَهُ آحْتُضِرَ ، فَقَالَ لَهُ : يَا مَالِكُ : جَبَلَانِ مِنْ نَارِ بَيْنَ يَـدَيُّ أُكَلُّفُ

أُوَّلُهَا: النَّمِيمَة، فَإِنِّي قُلْتُ لِأَصْحَابِي بِخِلَافِ مَا قُلْتُ لَكَ .

ثُمَّ أَذْكُرُ حَالَ رَجُلَيْنِ آخَرَيْنِ: أَحَدُهُمَا مَا حُكِي عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن

<sup>(</sup>أ) إمام الحرمين: هو أبو المعالى عبد الملك الجويني ، ابن الشيخ أبي محمد ، من أصحاب الإمام الشافعي .

<sup>(</sup>ب) أبو بكر : هو محمد بن الحسن بن فورك .

<sup>(</sup>ج) بيت المرضى : جناح يخصص للمرضى من الطلبة ، يُفرِّدون فيه للاعتناء والمعالجة .

الصَّعُودَ عَلَيْهِمَا ، فَسَأَلْتُ أَهْلَهُ فَقَالُوا : كَانَ لَـهُ مِكْسَالَانِ يَكِسِلُ بِأَحْدِهِمَاوَيَكْتَالُ بِالآخَوِ ، فَذَعَوْتُ بِهِمَا ، فَضَرَبْتُ أَحَدَهُمَا بِالآخَرِ حَتَّى كَسَرْتُهُما ، ثُمَّ سَأَلْتُ الرَّجُلَ فَقَالَ : مَا يَزْدَادُ الأَمْرُ عَلَيَّ عِظَماً .

## (٢) وَأَمَّا الْقَبْرُ وَالْحَالُ بَعْدَ الموْتِ ، فَأَذْكُرُ فِيهِ حَالَ رَجُلَيْنِ :

أَحَدُهُمَا: مَا ذُكِرَ عَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ قَالَ: رَأَيْتُ سُفْيَانَ الثَّوْرِيُّ رواية عن فيان في النَّوْمِ بَعْدَ مَوته ، فَقُلْتُ: كَيْفَ حَالُكَ يَا أَبَا عَبْدَ اللَّهِ ؟ فَأَعْرَضَ عَنِي النوري وَقَالَ: لَيْسَ هٰذَا زَمَانَ الكُنَى ! فَقُلْتُ: كَيْفَ حَالُكَ يَا سُفْيَانُ ؟ فَأَنْشَأَ يَقُولُ: [الطويل]:

نَظُرْتُ إِلَى رَبِّي عَيَاناً فَقَالَ لِي هنِيئاً رِضَائِي عَنْكَ يَا آبْنَ سَعِيدِ لَقَدْ كُنْتَ قَوَّاماً إِذَا اللَّيْلُ قَدْ دَجَا بِعَبْرَةِ مُشْتَاقٍ وَقَلْبٍ عَمِيدِ فِدُونَكَ فَآخُتُ رُ أَيَّ قَصْر تُرِيدُهُ

وَزُرْنِي فَإِنِّي عَنْكَ غَيْرُ بَعِيدِ

وَالرَّجُلُ الثانِي: مَا ذُكِرَ أَنَّ بَعْضَهُمْ رُؤِيَ فِي النَّوْمِ شَاحِبَ اللَّون ، مَعْلُولَةً يَدَاهُ إِلَى عُنُقِهِ ، فَقِيلَ لَهُ: مَا فَعَلَ اللَّهُ بِكَ ؟ فَأَنْشَدَ يَقُولُ: [المتقارب]:

تَـوَلُّـى زَمَـانُ لَـعِبْـنَا بِهِ وَهَـذَا زَمَـانُ بِـنَـا يَـلْعَـبُ/ [١/٧١]

وَحَالَ آخَرَيْنِ : أَحَدُهُمَا : مَا رُوِيَ عَنْ بَعْضِ الصَّالِحِينَ قَالَ : كَانَ دواية عن عمر بن عبد عمر بن عبد لِيَ آبْنُ آسْتُشْهِدَ ، فَلَم أَرَهُ فِي المَنَامِ إِلَى لَيْلَةٍ تُوفِّي عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِينِ العزيز العزيز

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، إِذْ تَرَاءَى لِي تِلْكَ الليلة ، فَقُلْتُ : يا بُنَيَّ أَلَمْ تَكُ مَيِّتاً ؟ فَقَالَ : لا ، وَلٰكِنِّي آسْتُشْهِدْتُ ، وَأَنَا حَيًّ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى أَرْزَق ؛ فَقُلْتُ : مَا جَاءَ بِكَ ؟ قَالَ : نُودِيَ فِي أَهْلِ السَّمَاءِ : أَلاَ لاَ يَبْقَى نَبِيُّ وَلاَ صِدِّيقٌ وَلاَ مَهِيدٌ إِلاَّ وَحَضَرَ الصَّلاَةَ عَلَى عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ ، فَجِئْتُ لأَشْهَدَ الصَّلاَة ، ثُمَّ جِئْتُكُمْ لأَسَلِّمَ عَلَيْكُمْ .

وأما الآخَرُ: نحومًا رُوِيَ عَنْ هِشَام بِنِ حَسَّانَ أَنَّه قَالَ: مَاتَ لِيَ آبْنُ حَدَثٌ ، فَوَأَيْتُهُ فِي المِنام ، فَإِذَا هُوَ أَشْيَبُ ، فَقُلْتُ : يَا بُنَيَّ مَا هٰذَا الشَّيْبُ ؟ فَقَالَ : لَمَّا قَدِمَ عَلَيْنَا فُلَانٌ ، زَفِرَتْ جَهَنَّمُ لِقُدُومِهِ زَفْرَةً لَمْ يَبْقَ مِنَّا أَحَدٌ إِلَّا فَقَالَ : نَعُوذُ بِاللَّهِ الرَّحِيمِ مِنَ الْعَذَابِ الأَلِيمِ .

(٣) وَأَمَّا الْقِيَامَةُ ، فَتَأَمَّلْ قَوْلَ اللَّهِ تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ المُتَّقِينَ إلى الرَّحْمٰنِ وَفْداً ، وَنسُوقُ المُجْرِمِينَ إلى جَهَنَّمَ وِرْداً ﴾ [ مريم : ٨٦ ].

فَوَاحِد يَخْرُجُ مِنْ قَبْرِهِ ، فَإِذَا الْبُرَاقُ عَلَى رَأْسِ الْقَبْرِ وَالتَّاجُ وَالْحُلَلُ ، فَيَلْبَسُ وَيَرْكَبُ إِلَى جَنَّاتِ النَّعِيمِ ، لَا يُخَلَّى مِنْ عَزَّةَ أَنْ يَمْشِيَ إِلَى الْجَنَّةِ بِرِجْلَيْهِ .

ُ وَآخُرُ يَخْرُجُ مِنَ قَبْرِهِ ، فَإِذَا الزَّبَانِيَةُ وَالْأَنْكَالُ ، لاَ يُخَلُّونَ الشَّقِيَّ أَن يَمْشِي إِلَى النَّارِ بِرجْلَيْهِ ، بَلْ يُسْحَبُ إِلَى سَوَاءِ الْجَحِيمِ عَلَى وَجْهِهِ ، نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ سَخَطِهِ .

وَلَقَدْ سَمِعْتُ بَعْضَ الْعُلَماءِ يَرْوِي عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَـالَ : (أ) : ﴿ إِذَا

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ٨٩.

كَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَخْرُجُ قَوْمٌ مِنْ قُبُورِهِمْ لَهُمْ نُجُبُ يَرْكَبُونَهَا ، لَهَا أَجْنِحَةُ ، خُضْرٌ ، فَتَطِيرُ بِهِمْ في عَرَصَاتِ الْقِيَامَةِ ، حَتَّى إِذَا أَتُوا عَلَى حِيطَانِ الْجَنَّةِ ، فَإِذَا رَأَتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ : مَنْ هَوُلَاءِ ؟ فَيَقُولُونَ : مَنْ فَرُلَاءِ ؟ فَيَقُولُونَ : مَنْ فَرُلَاءُمْ ؟ وَمِنْ أَمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ فَيَقُولُونَ : نَحْنُ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ، فَيَقُولُونَ : نَحْنُ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ، فَيَقُولُونَ : فَلْ حُوسِئْتُمْ ؟ فَيَقُولُونَ : لَا ، فَيَقُولُونَ : هَلْ وَرِئْتُمْ ؟ فَيَقُولُونَ : لَا ، فَيَقُولُونَ : لَا ، فَيَقُولُونَ : لَا ، فَتَقُولُ فَيَقُولُونَ : لَا ، فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئاً فَيَقُولُونَ : هَلْ قَرَاتُمْ كُتُبَكُمْ ؟ فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئاً فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئاً فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئاً فَيَعُولُ وَلَا فَحُورَ ، وَلَكِنْ السَيئا فَنَعْدِلَ وَلَا نَجُورَ / ، وَلَكِنْ [٢٧٠] فَنَعْدُلُ وَلَا فَخُورً : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئاً فَنَعْدِلَ وَلَا فَتُولُ وَلَا فَخُورً اللهَ عُفُولُ وَاعَكُمْ ، فَيَقُولُونَ : هَلْ أَعْطَيْتُمُونَا شَيئاً فَنَعْدِلَ وَلَا فَحُورَ / ، وَلْكِنْ [٢٧٠] فَلَا مَنْ مَنْ مِنْ سَبِيلٍ ، وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ » . أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى : ١ لَمُ اللهُ فَيَامَةُ فَو النَّارِ خَيْرُ أُمَّنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [ فصّلت : ٤٤]

فَأَعْظِمْ بِرَجُلِ يُشَاهِدُ تِلْكَ الْأَهْوَالَ وَالزَّلَازِلَ وَالْوَقَائِعَ ، وَهُوَ آمِنٌ لَا يَدْخُلُ قَلْبَهُ فَزَعٌ ، وَلَا يَكُونُ عَلَى قَلْبِهِ ثِقَلُ . نَسَأَلُ اللَّهُ تعالى أَنْ يَجْعَلَنَا وَإِيَّاكُمْ مِنْ أُولَئِكَ السُّعَدَاءِ وَمَا ذٰلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزِ .

(٤) وَأَمَّا الْجَنَّةُ وَالنَّارُ ، فَتَأَمَّلْ بِهِمَا آيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى : إِحْدَاهُمَا قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَسَقَاهُمُ رَبُّهُم شَرَاباً طَهُوراً . إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُم مَشْكُوراً ﴾ [ الإنسان : ٢١]. وَقَالَ تَعَالَى حِكَايَةً عَنْ آخَرِينَ : ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا ، فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ . قَالَ آخْسَتُوا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ ﴾ [ المؤمنون : ١٠٨]

وَرُوِيَ أَنَّهُم يَصِيرُونَ عِنْدَ ذُلِكَ كِلاَباً يَتَعَاوَوْنَ في النارِ . نَعُوذُ بِاللَّهِ الرَّعُوف الرَّعِيمُ الرَّعُوف الرَّعُوف الرَّعُوفِ الرَّعُوف الرَّعُوف الرَعْمُ الرَّعُوف الرَعْمُ الرَّعُوف الرَّعُوف الرَّعُوف الرَعْمُ الرَّعُوفِ الرَعْمُ الرَّعُوفُ الرَّعُوفُ الرَّعُوفُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الْعُوفُ الرَعْمُ الْعُوفُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الرَعْمُ الْعُوفُ الرَعْمُ الْعُوفُ الْعُوفُ الرَعْمُ الْعُوفُ الرَعْمُ الرَعْمُ الْعُوفُ الرَعْمُ الْعُوفُ الْعُوفُ الْعُوفُ الْعُوفُ الْعُوفُ الْعُوفُ الرَعْمُ الْعُوفُ الْعُمُونُ الْعُمُونُ الْعُوفُ الْعُمُ الْعُوفُ الْعُمُونُ الْعُمُونُ الْعُمُونُ الْعُمُونُ الْعُمُ الْعُمُونُ الْعُمُ الْعُمُ الْعُمُ الْعُمُ الْعُمُ الْعُمُونُ الْعُمُ الْعُمُونُ

نَدْرِي أَيُّ المُصِيبَتَيْنِ أَعْظَمُ: فَوْتُ الْجَنَانِ ، أَمْ دُخُولُ النَّارِ ؟ أَمَّا الْجَنَّةُ: فَلَا صَبْرَ عَنْهَا ، وَأَمَّا النَّالُ: فَلَا صَبْرَ عَلَيْهَا ؛ وَعَلَى كُلِّ حَال فَوتُ النَّعِيمِ أَيْسُرُ مِنْ مُقَاسَاةِ الْجَحِيمِ .

ثُمَّ الطَّامِّةُ الكُبْرَى والمُصِيبَةُ الْعُظْمَى هِيَ الْخُلُودُ ، إِذْ لَوْ كَانَ ( الأَمْرُ عَلَى كُلِّ ) (١) حَالٍ مُنْقَطِعاً لَكَانَ الأمر هَيِّناً ؛ وَلٰكِنِ الشَّاٰنُ في أَمَدٍ بِلاَ آخرٍ ؛ فَلَى كُلِّ ) (١) حَالٍ مُنْقَطِعاً لَكَانَ الأمر هَيِّناً ؛ وَلٰكِنِ الشَّانُ في أَمَدٍ بِلاَ آخرٍ ؛ فَأَيُّ قَلْبٍ يَحْتَمِلُ ذَٰلِكَ ! وَأَيُّ نَفْسٍ تَصْبِرُ عَلَى ذَٰلِكَ ؟ وَلِلْلِكَ قَالَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ : « ذِكْرُ الْخَالِدِينَ ، يَقْطَعُ قُلُوبَ الخَائِفِينَ » .

آخر مَن يخرج من النار

وَذُكِرَ عِنْدَ الْحَسَنِ<sup>(١)</sup> أَنَّ آخِرَ مَنْ يَخْرُجُ مِنِ النَّارِ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ هَنَّادٌ ، عُذَّبِ أَلْفَ عَامٍ ، يُنَادِي يَا حَنَّانُ يَا مَنَّانُ ، فَبَكَى الْحَسَنُ وَقَالَ : يَا لَيْتَنِي كُنْتُ هَنَّاداً ، فَتَعَجَّبُوا مِنْهُ ، فَقَالَ : وَيْحَكُمْ ، أَلَيْسَ يَوماً يَخْرُجُ ؟

> خوف نَزْعِ المعرفة

[1/41]

قُلْتُ : يَرْجِعُ الأَمْرُ كُلُّهُ إِذَنْ إِلَى أَصْلِ وَاحِدٍ ، وَهِيَ النَّكْتَةُ الَّتِي تَقْصِمُ الظُّهورَ ، وَتُصَفِّرُ الْوُجُوهَ ، وَتَقْطَعُ الْقُلُوبَ ، وَتُذِيبُ الأَكْبَادَ ، وَتَدمِي الْعُيُونَ مِنَ الْعِبَّادِ ، وَهِيَ خَوْفُ نَزْعِ الْمَعْرِفَةِ ، فَهٰذِهِ الْغَايَةُ الَّتِي يَنْتَهِي إِلَيْهَا لَعُيُونَ مِنَ الْعِبَّادِ ، وَهِيَ خَوْفُ نَزْعِ المَعْرِفَةِ ، فَهٰذِهِ الْغَايَةُ الَّتِي يَنْتَهِي إِلَيْهَا خَوْفُ الْحَائِفِينَ ، وَتَبْكِي عَلَيْهَا أَعْيُنُ البَاكِينَ .

وَلَقَدْ قَالَ بَعْضُهُمْ : إِنَّ الْغُمُومَ ثَلَاثَةً : غَمُّ الطَّاعَةِ أَنْ لاَ تُقْبَلَ ، وَغَمُّ المَعْصِيةِ أَنْ لاَ تُعْفَرَ ، وَغَمُّ المَعْرِفَةِ أَنْ تُسْلَبَ ، وَقَالَ المُخْلِصُونَ : بَلِ الْغَمُّ كُلُّهُ وَاحِدٌ بِالْحَقِيقَةِ ، وَهُوَ غَمُّ المَعْرِفَةِ ، وَكُلُّ غَمِّ دُونَهُ جَللٌ إِذْ لَهُ الْفَضَاءُ .

وَلَقَدْ بَلَغَنَا عَنْ يُوسُفَ بْنِ أَسْبَاطٍ رَحِمَهُ اللَّهُ / أَنَّهُ قَالَ : دَخَلْتُ عَلَى

ر أ ) أي الحسن البصري .

سُفْيَانَ فَبَكَى لَيْلَهُ أَجْمَعَ ، فَقُلْتُ : بُكَاوُكَ هٰذَا عَلَى الذَّنُوبِ ؟ قَالَ : فَحَمَلَ يَبْنًا وَقَالَ : الذَّنُوبِ عَلَى اللَّهِ أَهْ وَنُ مِنْ هٰذَا ، إِنَّمَا أَخْشَى أَنْ يَسْلُبَنِي اللَّهُ الإِسْلاَمَ ، نَسْأَلُ اللَّهَ رَبَّنَا المَنَّانَ سُبْحَانَهُ أَنْ لاَ يَبْتَلِينَا بِمُصِيبَةٍ ، وَأَنْ يُتِوقَانَا عَلَى مِلَّةِ الإِسْلاَمِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ . بِفَضْلِهِ كَبِيرَ نِعْمَتِهِ ، وَأَنْ يَتَوقَانَا عَلَى مِلَّةِ الإِسْلاَمِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ . وَقَدْ ذَكَرْنَا سَبَبَ سُوءِ الْخَاتِمَةِ وَمَعَنْاهَا فِي كِتَابِ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ » وَقَدْ ذَكَرْنَا سَبَبَ سُوءِ الْخَاتِمَةِ وَمَعَنْاهَا فِي كِتَابِ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ » فَتَأَمَّلُ هٰ فَي اللَّهُ هُنَاكَ ، فَإِنَّ الْخَوْضَ فِيهِ هٰهُنَا خُرُوجٌ إِلَى الإِكْثَارِ ، فَتَأَمَّلُ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ ، فَإِنَّ التَقْصِيلَ أَكْثَرُ فِي أَن يَأْتِي عَلَيْهِ الْوَهْمُ وَالذَّكُرُ لَعَلَّكَ تُفْلِحُ بِعَوْنِ اللَّهِ وَحُسْن تَوْفِيقِهِ .

بين الخوف والرجاء فَإِنْ قُلْتَ : فَأَيُّ الطَّرِيقَيْنِ أَسْلَكُ : طَرِيقَ الْخَوْفِ ، أَمْ طَرِيقَ الرَّجَاءِ ؟ الرَّجَاءِ ؟

يُقَالُ لَكَ ('): بَلِ المُرَكَّبِ بَيْنَهُمَا، فَلَقَدْ قِيلَ: إِنَّ مِن غَلَبَ عَلَيْهِ الرَّجَاءُ صَارَ مُرْجِئاً (') بِهِ ، رُبَّمَا يُخَافُ عَلَيْهِ أَنْ يَصِيرَ خُرَّمِياً ('') ، وَمَنْ غَلَبَ عَلَيْهِ أَنْ يَصِيرَ خُرَّمِياً ('') ، وَمَنْ غَلَبَ عَلَيْهِ الْخُوفُ صَارَ حَرُورِياً ('') ؛ وَالمُرادُ أَنْ لاَ يَنْفَرَدَ بِأَحَدِهِمَا دُونَ الأَخْرِ ؛ فَإِنَّ الْخُوفُ صَارَ حَرُورِياً ('') ؛ وَالمُرادُ أَنْ لاَ يَنْفَدُ بِأَحَدِهِمَا دُونَ الأَخْرِ ؛ فَإِنَّ بِالحَقِيقَةِ الرَّجَاءَ الْحَقِيقِيِّ لاَ يَنْفَكُ عَنِ الْخُوفِ الحَقِيقِيِّ ، وَالْخُوفُ

<sup>(</sup>أ) المرجئة : هم جماعة يرجئون العمل عن النيّة ، أي يؤخرونه في الرتبة عنها . وكانوا يقولون : لا يضرّ مع الإيمان معصية ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة ، فهم يعطون الرجاء . وقيل : هم طائفة يرجئون الأعمال أي يؤخرونها ، فلا يرتبون عليها ثواباً ولا عقاباً ، بل يقولون : المؤمن يستحقّ الجنّة بالإيمان دون بقيّة الطاعات ، والكافر يستحقّ النار بالكفر ، دون بقيّة المعاصي . (راجع الملل والنّحل للشهرستاني) .

<sup>(</sup>ب) الخُرِّمية: أصحاب بابك الخُرِّمي. (راجع: الملل والنحل للشهرستاني).

<sup>(</sup>ج) الحروريّة : فرقة من الخوارج ، منسوبة إلى حروراء، قرية قرب الكوفّة ، لجأ إليها الخوارج بعد التحكيم في معركة صفين . (راجع : الملل والنّحل للشهرستاني ) .

الْحَقِيقُي ، لا يَنْفَكُ عَنِ الرَّجَاءِ الْحَقِيقِيِّ ؛ وَلِذَٰلِكَ قِيلَ الـرَّجَاء كُلُّهُ لِأَهْـل الْخَوْفِ إِلَّا الْأَمْنِ ، وَالْخَوْفُ كُلُّهُ لِأَهْلِ الرَّجَاءِ إِلَّا الْيَأْسِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَهَلْ يَكُونُ أَحَدُهُمَا أَرْجَحَ وَأَكْثَرَ ذِكْراً بِحَالِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الْعَبْدَ إِذَا كَانَ صَحِيحاً قويًّا ، فَالْخَوْفُ أَوْلَى بِهِ ؛ وَإِنْ مَرضَ وَضَعُفَ ، لاَ سِيَّمَا إِذَا أَشْرَفَ عَلَى الآخِرَةِ ، فَالرَّجَاءُ أَوْلَى ؛ كَـذَا سَمِعْتُ الْعُلَمَاءَ نَقُولُونَ .

قُلْتُ وَذٰلِكَ لَمَّا رُويَ. أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ: «أَنَا عِنْدَ المنْكَسِرَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ مَخَافَتِي»(أ)، فَيَصِيرُ رَجَاؤُهُ أُولَى فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ لِإِنْكِسَار قُلْبِهِ ، وَخَوْفِهِ المُتَقَدِّم زَمَانَ الصِّحّةِ وَالْقُوَّةِ وَالإِمْكَانِ ، وَلِذْلِكَ يُقَالُ لَهُمْ : ﴿ لَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا ﴾ [ فصلت : ٣٠] .

فَإِنْ قُلْتَ : أَلَيْسَ قَدْ جَاءَتَ الْأَخْبَارُ الْكَثِيرَةُ في حُسْنِ الظِّنِّ بِاللَّهِ وَّالترْغِيبُ في ذٰلِكَ ؟

فَاعْلَمَ أَنَّ مِنْ حُسْنِ الظَّنِّ باللَّهِ تَعَالَى الْحَذَرَ مِنْ مَعْصِيتِهِ ، وَالْخَوْفَ مِنْ عِقَابِهِ ، وَالإِجْتِهَادَ فِي خِدْمَتِهِ . وَآعْلَم أَنَّ هٰهُنا أَصْلًا أَصِيلًا وَنُكْتةً حَسنةً يَغْلَطُ فِيهَا الْكَثِيرُ مِنَ النَّاسِ ، وَهُوَ أَنَّ الْفَرْقَ بَيْنَ الرَّجَاءِ وَالْأَمْنِيَّةِ ، أَنَّ الرَّجَاءَ يَكُونُ عَلَى أَصْل ، وَالتَّمَنِّي لاَ يَكُونُ عَلَى أَصْلِ ؛ مِثَالُهُ : مَنْ زَرَعَ وَآجْتَهَدَ وَجَمَعَ بَيْدَراً ، ثُمَّ يَقُولُ : أَرْجُو أَنْ يَحْصُلَ لِي مِنْهُ مِائَةٌ قَفِيز ، فَذَٰلِكَ مِنْهُ رَجَاءً ؛ وَآخَرُ لَا يَزْرَعُ زَرْعاً، وَلا يَعْمَلُ يَوْماً ، فَذَهَبَ وَنَامَ وَأَغْفَلَ سَنَتَهُ ، [٧٧/ب] فَإِذَا / جَاءَ وَقْتُ الْبَيَادِرِ يَقُولُ : أَرْجُو أَنْ يَحْصُلَ لِي مِاثَةُ قَفِيزِ : فَتَقَولُ لَهُ : مِنْ أَيْنَ لَكَ هٰذَا الرَّجَاءُ ؟ وَإِنَّمَا ذَٰلِكَ أَمْنِيةٌ بِلاَ أَصْلِ . فَكَذَٰلِكَ الْعَبْدُ إِذَا

حسن الظن بالله

بين الرجاء والتمئي

<sup>(</sup>أ)) راجع تخريج الحديث رقم ٩٠ .

آجْتَهَدَ في عِبَدَةِ اللَّهِ تَعالَى ، وَٱنْتَهَى عَنْ مَعْصِيَةِ ٱللَّهِ تَعَالَى ، يَقُولُ : أَرْجُو أَنْ يَتَقَبَّلَ ٱللَّهُ هٰذَا الْيَسِيرَ ، وَيُعْفُو عَنِ أَنْ يَتَقَبَّلَ ٱللَّهُ هٰذَا الْقَوَابَ ، وَيَعْفُو عَنِ الزَّلَلِ ، وَأَحْسَنَ الظَّنَّ ، فَهٰذَا مِنْهُ رَجَاءً .

فَأَمَّا إِذَا غَفَلَ وَتَرَكَ الطَّاعَاتِ ، وَآرَتَكَبُ المَعَاصِيَ ، وَلَمْ يُبَالِ بِسَخَطِ اللَّهِ تَعَالَى وَلاَ رِضَاهُ وَوَعْدِهِ وَوَعِيدِهِ ، ثُمَّ أَخَذَ يَرْجُو مِنَ اللَّهِ الْجَنَّةَ ، وَالنَّجَاهُ مِنَ النَّارِ ، فَذْلِكَ مِنْهُ أَمْنِيَةً لاَ حَاصِلَ تَحْتَهَا ، سَمَّاهَا رَجَاءً وَحُسْنَ ظَنِّ ، وَذَلِكَ خَطَأً وَضَلَالٌ . وَقَدْ نَظَمَ الْمَعْنَى الْقَائِلُ (أ) : [ البسيط ] :

تَـرْجُو النَّجَـاةَ وَلَمْ تَسْلُكُ مَسَالِكَهَـا إِنَّ السَّفِينَةَ لَا تَجْرِي عَلَى اليَّبَسِ (١)

قُلْتُ : وَمِمَّا يُبَيِّنُ هٰذَا الأَصْلَ مَا رَوَيْنَا عَنِ النَّبِيِّ وَعِيْنَ : « الْكَبِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ ، وَالْعَاجِزُ مَنِ أَتُبْعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا ، وَتَمَنَّى عَلَى آللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ الأَمَانِيُّ » (ب) وَفِي ذٰلِكَ قَالَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ : إِنَّ أَقْوَاماً أَلْهَتْهُمْ أَمَانِيُّ المَعْفِرَةِ حَتَّى خَرَجُوا مِنَ الدُّنِيَا لَيْسَتْ لَهُمْ حَسَنَةً ، يَقُولُ : إِنِّي أَلْحَسِنُ الظَنَّ بِرَبِّهِ لأَحْسَنَ الْعَمَلَ لَهُ ؛ ثُمَّ تَلَا أَحْسِنُ الظَنَّ بِرَبِّهِ لأَحْسَنَ الْعَمَلَ لَهُ ؛ ثُمَّ تَلَا أَحْسِنُ الظَنَّ بِرَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ أَحْسِنُ الظَنَّ بِرَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ قَوْلَ هُ تَعَالَى ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ قَوْلَ هُ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ وَوَذْلِكُمْ ظَنْكُمُ اللّهِ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبُحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [ فصلت : ٣٣ ] وَعَنْ جَعْفِرِ الضّبُعِيُّ السَّبُعِيُّ الضَّبُعِيُّ الضَّبُعُمُ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [ فصلت : ٣٣ ] وَعَنْ جَعْفِرِ الضّبُعِيُّ اللّهُ مِنْ الْخَاسِرِينَ ﴾ [ فصلت : ٣٣ ] وَعَنْ جَعْفِرِ الضّبُعِيُّ اللّهُ إِنَّ مَرْحَمَةَ اللّهِ وَاسِعَةٌ ؛ فَغَضِبَ وَقَالَ : هَلْ رَأَيْتَ ( مِنِّي ) (٢) مَا قَالَ : هَلْ رَأَيْتَ ( مِنِّي ) (٢) مَا قَالَ : هَلْ رَأَيْتَ ( مِنِّي ) (٢) مَا

<sup>(</sup> أ ) يروى هذا البيت لعبد الله بن المبارك ( كما في سراج الطالبين ٣٤٤/٣ ) وقبله : ما بالُ دِينَـكَ تـرضى أن تُـدَنّسَـهُ وثوبُكَ الدهرَ مغسولٌ من الدَّنس ِ

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٩١.

<sup>(</sup>ج) أي كثرة العبادة والاجتهاد فيها .

يَدُلُّ عَلَى الْقُنُوطِ (أ) ؟ إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ؛ قَالَ جَعْفَرٌ فَأَبُّكَانِي قَوْلُهُ .

فَإِذَا كَانَ الرَّسُلُ وَالْأَبْدَالُ وَالْأَوْلِيَاءُ ، مَعَ كُلِّ هٰ ذَا الإِجْتِهَادِ في الطَّاعَةِ ، وَالْحَذَرِ عَنِ الْمَعْصِيةِ فَأَيْشُ تَقُولُ ؟ أَمَا كَانَ لَهُمْ حُسْنُ ظَنِّ بِاللَّهِ ؟ بَلَى ، فَإِنَّهُمْ كَانُوا أَعْلَمَ بِسِعَةِ رَحْمَتِهِ وَأَحْسَنَ ظَنَّا بِجُودِهِ منه ، وَلٰكِنْ عَلِمُوا أَنَّ ذٰلِكَ دُونَ الإِجْتِهَادِ أَمْنِيَةً وَغُرُورً . فَآعْتَبِرْ بِهٰذِهِ النَّكْتَةِ ، وَتَأَمَّلُ حَالَهُمْ ، وَآنْتَبِهْ مِنْ رَقْدَتِكَ ، وَآللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ .

<sup>(</sup>أ) القنوط : اليأس من رحمة الله .

[٠/٩٤]

#### فصـــل ( خلاصة العقبة الخامسة ، عقبة البواعث )

كرامات . الأولياء

وَجُمْلَةُ الأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا تَذَكَّرْتَ سَعَة رَحْمَةِ اللَّهِ التِي سَبَقَتْ عَضَبَهُ وَوَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ، ثُمَّ إِنْ كُنْتَ مِنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ المَرْحُومَةِ / الْكَرِيمَةِ عَلَى [٣٧١] اللَّهِ تَعَالَى ، ثُمَّ غَايَة (أ) فَضْلِهِ الكريم ، وَكَمَالَ جُودِهِ القديم ، وَجَعَلَ (٢٠) عُنُوانَ كِتَابِهِ إِلَيْكَ : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، ثُمَّ كَثْرَةَ أَيَادِيهِ إِلَيْكَ عَنْوانَ كِتَابِهِ إِلَيْكَ : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، ثُمَّ كَثْرَةَ أَيَادِيهِ إِلَيْكَ وَنِعْمَتُهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ، مِنْ غَيْرِ شَفِيعِ أَوْ قَدَم سَابِقَةٍ لَكَ ؛ وَتَذَكُرْتَ مِنْ عَيْرِ شَفِيعِ أَوْ قَدَم سَابِقَةٍ لَكَ ؛ وَتَذَكُرْتَ مِنْ جَفْوَيْكَ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ ؛ ثُمَّ غَايَةَ غَفْلَتِكَ وَكُثْرَةَ ذُنُوبِكَ النَّذِي لَا تَقُومُ لَهُ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ ؛ ثُمَّ غَايَةَ غَفْلَتِكَ وَكُثْرَةَ ذُنُوبِكَ الْذِي لَا تَقُومُ لَهُ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ ؛ ثُمَّ غَايَةَ غَفْلَتِكَ وَكَثْرَةَ ذُنُوبِكَ وَجَفُوتِ ، ثِمَّ حَقْقِهُ لَهُ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ ؛ ثُمَّ غَايَةَ غَفْلَتِكَ وَكُثْرَةَ ذُنُوبِكَ وَجُفُوتِ ، مَعَ دِقَّةٍ أُمْرِهِ وَخَطَرِ مُعَامَلَتِهِ ، في إِحَاطَةٍ عِلْمِهِ وَبَصَرِهِ بِالْمُيُوبِ وَالْغُيُوبِ ؛ ثِمَّ حُسْنَ وَعْدِهِ وَشَوَابِهِ ؛ اللّذِي لَا يَبْلُغُ كُنْهَهُ الْأَوْهَامُ ، وَشِدَّةً وَعَلَيْهِ ، وَالْغُيوبِ ؛ ثِمَّ عُنْمَ اللَّهُ وَتَعْمَلُ ذِكْرَهُ الْقُلُوبُ ، تَارَةً تَنْظُرُ إِلَى عَذَابِهِ ، وَتَارَةً تَنْظُرُ إِلَى مَحْمَتِهِ ، وَرَأَفته ، وَتَارَةً تَنْظُرُ إِلَى الْخَوْفِ وَالَهُ فَي جَفُواتِهَا وَجِنَايَاتِهَا ، فَإِذَا فَعَلْتَ تُودي بِكَ جَمِيع ذَلِكَ إِلَى الْخَوْفِ وَالرَبُونَ عَذَابِهِ ، وَكُنْتَ قَدْ سَلَكَتَ السَّبِيلَ الشَّارِعَ الْقَصْدَ ﴾ ، وَكُنْتَ قَدْ سَلَكَتَ السَّبِيلِ السَّارِعَ الْقَصْدَ ﴾ ، وَكُنْتَ قَدْ سَلَكُتَ السَّبِيلِ السَّارِعَ الْقَصْدَ ﴾ ، وَكُنْتَ قَدْ سَلَكُتَ السَّبِيلَ السَّيْكُ السَّرِهُ الْمُولِكَ إِلَى الْمُولِقُ إِلَهُ الْمُعْلِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالَالَ الْمَالِقُ الْمَالِعُ الْمَالِكُ الْمَالِقُ الْمَالَعُ الْمَا

<sup>(</sup> آ )أي ثم تذكرت غاية فضله الكريم .

<sup>(</sup>ب) أي وإنه جَعَلَ الآية الأولى في القرآن الكريم بسم الله الرحمن الرحيم .

 <sup>(</sup>ج) انسبيل الثنارع القصد : أي الطريق الأعظم الوسط. راجع سورة النحل الآية ٩ .

الْجَانِبِيْنِ الْمُهْلِكَيْنِ: الْأَمْنِ وَالْيَأْسِ ؛ وَلَا تَتِيهُ فِيهِما مَعَ التَّائِهِينَ، وَلَا تَهْلِكُ مَعَ الْهَالِكِينَ ؛ وَشَرِبْتَ الشَّرَابَ المَمْزُوجَ الْعَدْلَ ، فَلَا تَهْلِكُ ببُرُودَةِ الرَّجَاءِ الصَّرْفِ، وَلاَ بِحَرَارَةِ الْخَوْفِ الصِّرْفِ؛ فَكَأَنِّي بِكَ وَقَدْ وَصَلْتَ إِلَى الْمَقْصُودِ غَانِماً ، وَشُفِيتَ مِنَ الْعِلَّتَيْنِ سَالِماً ، وَوَجَدْتَ النَّفْسَ قَدِ آنْبَعَثْت لِلطَّاعَةِ ، وَدَانَتْ في الْخِدْمَةِ لَيْلاً وَنَهَاراً مِنْ غَيْرِ فَتْرَةٍ وَلا غَفْلَةٍ ، وَاجْتَنَبَتِ المَخَازِيَ وَالمَعَاصِى وَهَجَرْتَهَا بِمَرَّةٍ . فَمَا قَالَ نَوْفٌ (أ) : ﴿ إِنَّ نَوْفًا إِذَا ذَكَر الْجَنَّةَ طَالَ شَوْقُهُ ، وَإِذَا ذَكَرَ النَّارَ طَارَ نَوْمُهُ » . وَصِرْتَ حِينَيَّذِ مِنَ الْأَصْفِياءِ الْحَواصِّ الْعَابِدِينَ، الَّذِينَ وَصَفَهُمُ آللَّهُ تَعَالَى بِقَوْلِهِ : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِهُونَ في الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [ الأنبياء : ٩٠ ] وَّكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ لهنه الْعَقَبَةَ الْخَطِيرَةَ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعالَى وَحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، فَكُمْ لَكَ مِنْ حَلَاوَةٍ وَصَفَوَةٍ فِي الدُّنْيَا ، وَكُمْ لَكَ مِنْ ذُخْـر كَرِيمٍ وَأَجْرٍ عَظِيمٍ فِي الْعُقْبَى ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ مَسْؤُولٌ أَنْ يُمِدُّكَ وَإِيَّانَا بِحُسْنً [٧٧/ب] تَوْفِيقِهِ وَتَسْدِيدِهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، وَأَجْوِدُ الْأَجْوَدِينَ ، وَلاَ حَوْلَ / وَلاَّ قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

<sup>(</sup>أ) أي نوف البكالي (راجع ترجمته).

# العقبة السادسة وهي عقبة القوادح القادح الأول : عدم الإخلاص لله تعالى

ثُمَّ عَلَيْكَ يَا أَخِي أَيَّدَكَ آللَّهُ وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، بَعْدَ مَا آسْتَبَانَ لَكَ السَّبِيلِ ، وَآسْتَقَامَ لَكَ الْمَسِيرُ ، بِتَمْيِيزِ سَعْيِكَ وَصِيَانَتِهِ عَمَّا يُفْسِدُهُ وَيُضَيِّعُهُ عَلَيْكَ ، وَإِنَّمَا ( لَزِمَكَ )(١) ذَلِكَ بِإقامةِ الْإِخْلَاصِ وَذِكْرِ الْمَنَّةِ ، وَالاجْتِنَابِ عَنْ ضِدَّهِ لأَمْرَيْن :

فائدة ِ أَحَــُدُهُمَا : لِمَـا في فِعْلِهِ مِنَ الْفَائِـدَةِ ، وَهو حُسْنُ القَبُــول ِ مِنَ اللَّهِ الإخلاص تَعالى وَفَوْزُ الثَّوابِ عَلَيْهِ .

( والثاني: لما في تركه من عقوبة وخطر) (٢) فَتَكُونُ مَرْدُوداً ذاهِبَ النَّوَابِ ، كُلَّا أَوْ بَعْضاً ، عَلَى مَا رُوِيَ في الْحَدِيثِ الْمَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ الْمَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ الْمَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ الْمَشْهُورِ عَنِ النَّبِيِّ اللَّهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ يَقُولُ : « أَنَا أَغْنَى الأَغْنِيَاءِ عِنِ الشَّرْكِ ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَنَّ اللَّهُ سُرَكَ فِيهِ غَيْرِي فَنصِيبِي لَهُ ، فَإِنِّي لاَ أَقْبَلُ إِلاَّ مَا كَانَ ( لي ) (٣) خَالصاً " (أ) .

وَقِيلَ : إِن اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ لِعَبْدِهِ يَوْمَ الْقِيامَةِ إِذَا الْتَمَسَ ثَوَابَ عَمَلِهِ : وَ أَلَمْ يُوسَعُ لَكَ فِي المَجَالِسِ ؟ أَلَمْ تَكُن الرئيس في الدُّنْيَا ؟ أَلَمْ يَرْخُص

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ٩٢ .

َبَيْعُكْ وَشِرائُوكَ ؟ أَلَمْ تُكَرَّمْ ؟ »(أ) لهذَا وَأَشْبَاهُهُ مِنَ الْخَطَرِ وَالضَّرَرِ .

خطر الرياء ٍ فضيحتان

قَلْتُ : وَمِنْ خَطَرِ الرِّيَاءِ فَضِيحَتَانِ وَمُصِيبَتَانِ :

أُمَّا الْفَضِيحَتَانِ : فَإَحْدَاهُمَا فَضِيحَةُ السَّرِ ، وَهِيَ اللَّوْمُ عَلَى رُؤُوسِ المَلَائِكَةِ ، وَذٰلِكَ لِمَا رُويَ أَنَّ المَلَائِكَةَ تَصْعَدُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مجتهدِين ، فَيَقُولُ آللَّهُ تَعَالَى : « رُدُّوهُ إِلَى سِجِّينٍ ، فَإِنَّهُ لَمْ يُرِدْنِي بِهِ » (ب) ، فَيَفَتْضِح ذٰلِكَ الْعَمَلُ وَالْعَبْدُ .

وَالثَّانِيَةُ : فَضِيحَةُ الْعَلَانِيَةِ ، وَهِيَ يَوْمُ الْقِيامَةِ عَلَى رُؤُوسِ الْخَلَائِقِ .

رُوِيَ عَنِ النَّبِيُ ﷺ : ﴿ إِنَّ المُرَائِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُنَادَى بِأَرْبَعَةِ أَسْمَاءٍ : يَا كَافِرُ ، يَا فَاجِرُ ، يَا غَادِرُ ، يَا خَاسِرُ ، ضَلَّ سَعْيُكَ ، وَبَطَلَ أَجْرُكَ ، فَلَا خَلَاقَ لَكَ ، الْيَوْمَ الْتَمِسِ الأَجْرَ مِمَّنْ كُنْتَ تَعْمَلُ لَهُ يَا مُخَادِعُ ﴾ ﴿ وَرُوِي خَلَاقَ لَكَ ، الْيَوْمَ الْقَيَامَةِ يُسْمِعُ الْخَلَاثِقَ : ﴿ أَيْنَ الَّذِينَ كَانُوا يَعْبُدُونَ النَّاسَ ؟ خُذُوا أَجُورَكُمْ مِمَّنْ كُنتم عَمِلْتُمْ لَهُ ، فَإِنِّي لَا أَقْبَلُ عَمَلًا خَالَطَهُ النَّاسَ ؟ خُذُوا أَجُورَكُمْ مِمَّنْ كُنتم عَمِلْتُمْ لَهُ ، فَإِنِّي لَا أَقْبَلُ عَمَلًا خَالَطَهُ شَيْءٌ ﴾ (٥) .

وَأَمَّا المُصِيبَانِ فَإِحْدَاهُمَا: فَواتُ الْجَنَّةِ ؛ وَذٰلِكَ مَا رُوِيَ عَن النَّبِيِّ ﷺ: « إِنَّ الْجَنَّةَ تَكَلَّمَتْ وَقَالَتْ : أَنَا حَرَامٌ عَلَى كُلِّ بَخِيلٍ وَمُرَاءٍ » (مَ وَالْخَبَرُ يَحْتَمِلُ مَعْنَيَيْنِ :

مصيبتان

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم : ٩٣.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ٩٤.

<sup>(</sup>ج) راجع تخريج الحديث رقم : ٩٥ .

<sup>(</sup> د ) راجع تخريج الحديث رقم : ٩٦ .

<sup>(</sup>هـ) راجع تخريج الخديث رقم: ٩٧.

أَحَدُهُمَا : أَنَّ هٰـذَا الْبَخِيلَ مَنْ يَبْخَـلُ بأقبح بخل ، وَهُـوَ قَوْلُ : لَا إِلَّا آللَّهُ (١) ، مُحمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ ؛ وَهٰذَا المُرَاثِي مَنْ يُرَاثِي بِأَقْبَح ِ رِيَاءِ ، [١٧٠٠] وَهُوَ المُنَافِقُ اللَّهَ عَنْ يُرَائِي بِإِيمَانِهِ وَتَوْحِيدِهِ . وَفي هٰذَا الْقَوْلِ تَرْجِيَةً .

وَالثَّانِي : مَنْ لَمْ يَنْتَهِ عِنِ البُّخْلِ وَالرَّيَاءِ ، وَلَمْ يُرَاعِ نَفْسَهُ ، فَفِيهِ خَطَرَانِ : (أحدهما أن) (٢) يَلْحَقّهُ شُؤْمُ ذَلِكَ ، فَيَقَعُ في الْكُفْرِ ، فَتَفُوتُه آلْجَنَّةُ رَأْساً وَالْعِيَادُ بِاللَّهِ ؛ (وَالآخَرُ سَلْبُ الْإِيمَان ؛ الَّذِي يَسْتَحِقُّ بِهِ النارَ . نَعُودُ بِاللَّهِ مِنْ سُخْطِهِ وَشَدِيدِ غَضَبِهِ ) (٣) .

وَالمُصِيبَةُ النَّانِيةَ : هُحُولُ النَّار ، وَذٰلِكَ لِما رَوَى أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ عَنِيْ النَّبِيِّ الْمُعْلِيَ اللَّهِ ، وَرَجُلُ كَثِيرُ المَالِ ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى وَرَجُلُ قَلْتُولُ : يَلَ وَلَجُلُ كَثِيرُ المَالِ ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لِلْقَارِىءِ : أَلَمْ أَعَلَمْكَ مَا أَنْزَلْتُ عَلَى رَسُولِي ؟ فَيَقُولُ : يَلَى يَا رَبِّ، فَيَقُولُ : مَا أَنْ لِلْقَارِىءِ : أَلَمْ أَعَلَمْكَ مَا أَنْزَلْتُ عَلَى رَسُولِي ؟ فَيَقُولُ : يَلَى يَا رَبِّ، فَيَقُولُ : لَلَّهُ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى : بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ : فَلَانٌ قارِىءً ، وَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعالَى : بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ : فَلَانٌ قارِىءً ، وَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُقُولُ المَلَاثِكَةُ وَتَعالَى : بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ : فَلَانٌ قارِىءً ، وَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُوثِقَى بِصَاحِبِ المَالِ فَيَقُولُ المَلَاثِكَةُ وَتَعالَى : بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ : فَلَانٌ قارِىءً ، وَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُقُولُ المَلَاثِكَةُ وَيَعُلُ المَلَاثِكَةُ كَذَبْتَ ، فَيَقُولُ المَلَاثِكَةُ كَذَبْتَ ، فَيَقُولُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ : بَلْ أَرَدْتَ عَيْقُولُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ : بَلْ أَرَدْتَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ : بَلْ أَرَدْتَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ : بَلْ أَرَدْتَ اللَّهُ سَلِيلَ فَي قُلِلْ فِي سَبِيلِكَ ، فَقَاتَلْتُ حَتَّى قُتِلْتُ ؛ فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُقُولُ المَلَاثِكَةُ : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرَدُتَ أَنْ يُقَالَ فَلانٌ جَوادً ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُقُولُ المَلَاثِكَةُ : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرَدُتَ أَنْ يُقَالَ فَلَا تَعْلَى : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرَدُتَ أَنْ يُقَالَ فَلانٌ جَوادً ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُقُولُ المَلاثِكَةُ : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرَدُتَ أَنْ يُقَالَ فُلانَ جَوادً ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُقُولُ المَلاثِكَةُ : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرَدُتَ أَنْ يُقَالَ فُلْكَ ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَيُقُولُ المَلاثِكَةُ : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرْدُتَ أَنْ يُقَالَ فُلانَ جَوادً ، فَقَدْ قِيلَ ذٰلِكَ . وَتُقُولُ المَلاثِكَةُ : كَذَبْتَ ، بَلْ أَرْدُتَ أَنْ يُقَالًا فُلانَ جَرِيءً مَا فَعَلْتُ فِيلَ ذُلِكَ . وَسُولُ اللّهِ يَعْلِقُ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وَقَالَ يَا أَبًا هُرَيْرَةَ : أُولَٰئِكَ أُوَّلُ خَلْقِ اللهِ يُسْعَرُ بِهِمْ نَارُ جَهَنَّمَ »(أ) .

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: « إِنَّ النَّارَ وَأَهْلَهَا يَعُجُونَ مِنْ أَهْلِ الرِّيَاءِ. قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ تَعُجُّ النَّارُ؟ قَالَ: مِنْ حَرِّ النَّارِ الَّتِي يُعَذَّبُونَ بِهَا » (ب وَفِي هٰذِه وَكَيْفَ تَعُجُّ النَّارُ؟ قَالَ: مِنْ حَرِّ النَّارِ الَّتِي يُعَذَّبُونَ بِهَا » (ب وَفِي هٰذِه الْفَضَائِح عِبْرَةً لِأُولِي الأَبْصَارِ ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ الْهِدَايَةِ بِفَضْلِهِ.

فَإِنْ قُلْتَ : فَأَخْبِرْنَا عَنْ حَقِيقَةِ الْإِخْلَاصِ وَالرِّيَاءِ وَحُكْمِهِمَا وَتَأْثِيرِهِمَا فِي الْعَمَلِ .

فَآعْلَمْ أَنَّ الْإِخْلَاصَ عِنْـذَ عُلَمَائِنَـا إِخْلَاصَـانِ : إِخْلَاصُ الْعَمَـلِ ، وَإِخْلَاصُ طَلَبِ الْأَجْرِ :

[1/٧٤] ١ ـ فَأَمَّا إِخْلَاصُ الْعَمَلِ ، فَهُ وَ / إِرَادَةُ التَّقَرُّبِ إِلَى اللَّهِ تعالى وَتَعْظِيمِ أَمْرِهِ ، وَإِجَابَةُ دعوته ؛ وَالبَاعِثُ عَلَيْهِ هو الإعْتِقَادُ الصَّحِيحُ .

وَضِدُ هٰذَا الْإِخْلَاصِ النَّفَاقُ ، وَهُوَ التَّقَرُّبُ إِلَى من دُونَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ 'وَتَعَالَى. وَقَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : النَّفَاقُ هُوَ الإِعْتِقَادُ الْفَاسِدُ الَّذِي هُوَ لِإِعْتِقَادُ الْفَاسِدُ الَّذِي هُوَ لِلْمُنَافِقِ فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَلَيْسَ هُوَ مِنْ قَبِيلِ الْإِرَادَاتِ لِعِلَّةٍ ذَكَرْنَاهَا فِي لِلْمُنَافِقِ فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَلَيْسَ هُوَ مِنْ قَبِيلِ الْإِرَادَاتِ لِعِلَّةٍ ذَكَرْنَاهَا في مَوْضِعِهَا .

٢ ـ وأمًّا إخْلاصُ طَلَب الأَجْرِ ؛ فَهُوَ إِرَادَةُ نَفْعِ الآخِرَةِ بِعَمَلِ الْخَيْرِ .
 وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ ٱللَّهُ يَقُولُ : إنَّـهُ إِرَادَةُ نَفْعِ الآخِرَةِ بِخَيْرٍ ، لَمْ يُردَّ رَدَّا
 . يَتَعَذَّرُ خَيْرُهُ ، بِحَيْثُ تُرْجَى بِهِ تِلْكَ الْمَنْفَعَةُ . وَقَدْ شَرَحْنَا هٰذِهِ الشَّرَائِطَ .

الإخلاص

النفاق

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم ٩٨ .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ٩٩.

وَقَالَ الْحَوَارِيُّونَ (أَ) لِعِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: مَا الْخَالِصُ مِنَ الْأَعْمَالِ؟ قَالَ: الَّذِي تَعْملهُ لِلَّهِ تَعَالَى وَلا يَجِبُّ أَنْ يَحْمَدَكُ عَلَيْهِ أَحَدٌ؛ وَهَذَا تَعَرُّضٌ لِنَوْكِ الرَّيَاءِ، وَإِنَّمَا خَصَّهُ بِالذَّكْرِ، لَأَنَّهُ أَقْوَى الأَسْبَابِ المُشَوَّشَةِ لِلإِخْلاصِ.

وَقَـالَ الْجُنَيْدُ: الإِخْلَاصُ تَصْفِيَةُ الأَعْمَـالِ مِنَ الكُدُورَاتِ. وقَـالَ الْفُضَيْلُ: الْإِخْلَاصُ دَوَامُ المُرَاقَبَةِ وَنِسْيَانُ الْحُظُوظِ كُلِّهَا، وَهٰذَا هُوَ الْبَيَانُ الْخُطُوظِ كُلِّهَا، وَهٰذَا هُوَ الْبَيَانُ الْكَامِلُ.

وَالْأَقَاوِيلُ فِي هٰذَا كَثِيرَة ، فَلاَ فَاثِـدَةَ فِي تَكْثِيرِ النَّقْلِ بَعْدُ ٱنْكِشَـافِ الْحَقَائِقِ؛ وَقَدْ قَالَ سَيِّدُ المرسلين الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ محمد ﷺ ، إِذْ سُئِلَ عَنِ الإِخْـلاصِ فَقَالَ: «تَقُولُ رَبِّي اللَّهُ ثُم تَسْتَقِيمُ كَمَا أُمِـرْتَ» (ب) أَيْ لاَ تَعْبُدُ هَوَاكَ وَنَفْسَكَ ، وَلاَ تَعْبُدُ إِلاَّ رَبِّكَ ، وَتَسْتَقِيمُ فِي عِبَادَتِكَ كَمَا أُمِرْتَ . وَهٰذِهِ إِشَارَةٌ إِلَى قَطْعِ كُلِّ مَا سِوَى اللَّهِ عَنْ مَجْرَى النَّظَرِ ، وَهُوَ الإِخْلاصُ حَقًّا .

وضِدُّ الْإِخْلَاصِ الرَّيَاءُ۞، وَهُوَ إِرَادَةُ نَفْعِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الآخِرَةِ . ثُمَّ الرَّيَاءُ ضَرْبَان : رِيَاءُ مَحْضٌ ، وَرِيَاءُ تَخْلِيطِ .

فَالْمَحْضُ : أَنْ تُرِيدَ بِهِ نَفْعَ اللَّنْيا لَا غَيْرُ ، وَالتَّحْلِيطُ : أَنْ تُرِيدَهُمَا جَمِيعاً ، نَفْعَ اللَّنْيَا وَنَفْعَ الآخِرَةِ ، هٰذَا حَدُّهُمَا .

الرياء ونوعاه

<sup>(</sup>أ) الحواريون: جمع حواريّ ، وحواريّ الرجل: خالصته. وهو من الحَوْرُ أي البياض الخالص ، سُمّي به أصحاب عيسى ابن مريم عليه السلام لخلوص نيّتهم ونقاء سريرتهم .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٠ .

<sup>(</sup>ج) يلاحظ هنا الفرق بين الرياء والاخلاص ، والنفاق والاخلاص، فالنفاق اعتقاد والرياء عمل .

وَأَمَّا تَأْشِيرُهُمَا : فَإِنْ إِخْلَاصَ الْعَمَلِ أَنْ تَجْعَلَ الْفِعْلَ قُـرْبَةً ، وإخْلَاصُ طَلَبِ الأَجْرِ أَنْ تَجْعَلَهُ مَقْبُولًا وَافِرَ الأَجْرِ وَالتَّعْظِيمِ .

وَالنَّفَاقُ يُحْبِطُ الْعَمَلَ وَيُخْرِجُهُ عَنْ كَوْنِهِ قُرْبَةً ، مُسْتَحَقًّا عَلَيْهِ الشَوَابُ بِالْوَعْدِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى .

فالرِّيَاءُ المَحْضُ لَا يَكُونُ مِنَ الْعَارِفِ ، عِنْدَ بَعْضِ الْعُلَمَاءِ ، وَإِنْ كَانَ أَبْطَلَ لِنصْفِ الشَّوَابِ / وَعِنْدَ بعضهم قَدْ يَكُونُ الرِّيَاءُ المحْضُ مِنَ الْعَارِفِ ، وَأَنَّهُ يَدُهَبُ بِنِصْفِ الْأَضْعَافِ . وَالتَّخْلِيطُ يَدْهَبُ بِرُبْعِ الْأَضْعَافِ . وَالتَّخْلِيطُ يَدْهَبُ بِرُبْعِ الْأَضْعَافِ .

وَالصَّحِيحُ عِنْدَ شَيْخِنَا رَحِمَهُ اللَّهُ ، أَنَّ الرِّيَاءَ المَحْضَ لَا يَكُونُ مِنَ العَّارِفِ مِع تَذَكَّرِه الآخِرَةِ ، وَيَكُونُ مَعَ السَّهْو .

وَالمُخْتَارُ أَنَّ مِنْ تَأْثِيرِ الرِّيَاءِ رَفْعُ الْقَبُولِ وَالنَّقْصَانِ فِي الشَّوَابِ ، وَلَا تَقْدِيرَ لَهَ بِنِصْفِ وَلا بِرُبْع ، وَشَرْحُ هٰذِهِ المَسَائِلِ يَطُولُ، وَقَدْ شَرَحْنَا فِي تَقْدِيرَ لَهَ بِنِصْفٍ وَلا بِرُبْع ، وَشَرْحًا مُسْتَقْصِياً ، وَأَشْبَعْنَا الْقَوْلَ « فِي أَسْرَادِ كِتَابِ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ » شَرْحاً مُسْتَقْصِياً ، وَأَشْبَعْنَا الْقَوْلَ « فِي أَسْرَادِ مُعَامَلاتِ الدِّينِ » .

فإنْ قُلْتَ : فَمَا مَوْضِعُ الْإِخْلَاصِ ، وَفِي أَيِّ طَاعَةٍ يَقَعُ وَيَجِبُ ؟ فَاعْلَمْ أَنَّ الْأَعْمَالَ عِنْدَ بَعْضِ الْعُلَمَاءِ ثَلَاثَةُ أَقْسَامٍ :

- قِسْمٌ يَقَعُ فِيهِ الْإِخْلَاصَان جَمِيعاً وَهُوَ الْعِبَادَاتُ الظَّاهِرَةُ الْأَصْلِيَّةُ .

- وَقِسْمٌ لَا يَقَعُ فِيهِ شَيْءٌ مِنْهُمَا ، وَهُوَ الْأَعْمَالُ الْبَاطِنَةُ الْأَصْلِيَّةُ .

- وَقِسْمٌ يَقَعُ فِيهِ إِخْلَاصُ طَلَبِ الْأَجْرِ دُونَ إِخْلَاصِ الْعَمَلِ ، وَهُـوَ المُبَاحَاتُ المَأْخُوذَةُ لِلعُدَّةِ .

قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ: إِنَّ كُلَّ عَمَل يَحْتَمِلُ الصَّرْفَ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ مِنَ

[1/٧0]

تأثبر الرياء

مر:ضع الإنخلاص الْعِبَادَاتِ الْأَصْلِيَّةِ يَقَعُ فِيهِ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ ، وَالْعِبَادَاتُ الْبَاطِنَةُ أَكْثَرُهَا يَقَعُ فِيهَا إِخْلَاصُ الْعَمَل .

٢ ـ وَأَمَّا إِخْلَاصُ طَلَبِ الأَجْرِ: قالَ مَشَايِخُ الْكَرَّامِيَّةِ: (أَ) لاَ يَقَعُ فِي الْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ ، إِذْ لاَ يَطْلِعُ عَلَيْهَا أَحَدٌ إلا آللَّهُ فَامْتَنَعَ مِنها دَوَاعِي الرِّيَاءِ ، فَلَمْ يُحْتَجْ إلى إِخْلَاصِ طَلَبِ الأَجْرِ. وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ يَقُولُ: إِذَا أَرَادَ مريدٌ مِنَ اللَّهِ تعالى بِالْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ نَفْعَ الدُّنِيَا فَهُوَ أَيْضاً رِيَاءً .

قُلْتُ أَنَا: وَلَا يَبْعُدُ إِذَنْ أَنْ يَقَعَ فِي كَثِيرٍ مِنَ الْعِبَادَاتِ الْبَاطِنَةِ الْإِخْلَاصَانِ ، وَكَذَٰلِكَ فِي النَّوَافِلُ ، يَجِبُ فِيهَا الْإِخْلَاصَانِ جَمِيعاً عِنْدَ الشُّرُوع (فيها)(١).

وَأَمَّا المُبَاحَاتُ المَأْخُوذَةُ لِلعُدَّةِ ، ( فإنَمَا )(٢) يَقَعُ فِيهَا إِخْلَاصُ طَلَبِ الْأَجْرِ دُونَ إِخْلَاصِ الْعَمَلِ ، إِذْ هِيَ لَا تَصْلُحُ أَنْ تَكُونَ بِنَفْسِهَا قُرْبَـةً بَلْ هِيَ عُدَّةً عَلَى الْقُرْبَةِ .

فَإِنْ قُلْتَ : هٰذَا مَوْضِعُهُمَا ، فَبَيِّنْ لَنَا وَقُتَهُمَا مِنَ الْعَمَلِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ إِخْلَاصَ الْعَمَلِ مَعَ الْفِعْلِ يُقَارِنُهُ لَا مَحَالَةَ وَلَا يَتَأَخَّرُ عَنْهُ ، وَأَمَّا إِخْلَاصُ طَلَبِ ٱلْأَجْرِ ، فَرُبَّمَا يَتَأْخَرُ عَنْهُ ، وَعِنْدَ بَعْضِ الْعُلَمَاء يَعْتَبِرُونَ فِيهِ وَقْتَ الْفَرَاغِ مِنَ الْعَمَلِ ، فَإِذَا فَرَغَ عَلَى إِخْلَاصٍ أَوْ رِيَاءٍ فَقَدِ آنْقَضَى فِيهِ وَقْتَ الْفَرَاغِ مِنَ الْعَمَلِ ، فَإِذَا فَرَغَ عَلَى إِخْلَاصٍ أَوْ رِيَاءٍ فَقَدِ آنْقَضَى الأَمْرِ ، وَلَا يُمْكِنُهُ اسْتِدْرَاكَهُ بَعْدُ . وَعِنْدَ/ عَبْدانَ مِنْ المَشَايِخِ الْكَرَامِيَّةِ : مَا [٥٧/ب] لَمْ يَسَلِ المَنْفَعَة المَطْلُوبَة بِالرِّيَاءِ ، يُمْكِنُهُ إِضَامَةُ الْإِخْلَاصِ فِي ذَٰلِكَ الْعَمَلِ ، فَإِذَا نَالَ المَطْلُوبَ فَقَدْ فاتَ .

<sup>&#</sup>x27;( أ ) الكرامية : فرقة من المشبّهة ، أصحاب عبد الله محمد بن كرام .

وَقَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ : إِنَّ الْفَرِيضَةَ يُمْكِنُ إِقَامَةُ الْإِخْلَاصِ فِيهَا إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَمُ النَّوَافِلُ فَلاَ سَبِيلَ إِلَى ذَٰلِكَ . قَالَ : وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا أَنَّ اللهَ أَدْخَلَ الْعَبْدَ فِي الْفَرِيضَةِ ، فَمَأْمُولٌ مِنْهُ التَّفَضُّلُ وَالتَّيْسِيرُ فِيهَا ؛ وَأَمَّا النَّفْلُ فَأَنْعَبْدُ الَّذِي أَدْخَلَ فِيهِ نَفْسَهُ وَتَكَلَّفَهُ ، فَطُولِبَ بِحَقِّ مَا تَكَلَّفَه .

قُلْتُ: وَفِي هَذِهِ الْمَسْئَلَةِ فَائِدَة ، وَهِيَ أَنَّ مَنْ سَبَقَ مِنْهُ الرِّيَاء ، أَوْ تَرَكَ الْإِخْلَاصَ فِي عَمَل ، فَيُمْكِنُهُ آسْتِدْرَاكُ ذَلِكَ وَتَلَافِيهِ عَلَى أَحَدِ الْوُجُوهِ اللَّي ذَكَرْنَاهَا. وَالمَقْصُودُ مِنْ نَقْل مَذَاهِبِ النَّاسِ في هٰذِهِ الدَّقائِقِ ، عِلْمُنَا اللَّي ذَكَرْنَاهَا. وَالمَقْصُودُ مِنْ نَقْل مَذَاهِبِ النَّاسِ في هٰذِهِ الدَّقائِقِ ، عِلْمُنَا الآنَ بِقِلَّةِ الْعَامِلِينَ وَقِلَّةِ الرَّغْبَةِ في سُلُوكِ هٰذِا الطَّرِيقِ ، وَالتَّقْرِيبُ عَلَى الْمُسْتَدِيءُ في الْعِبَادَةِ ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ لِعِلَّتِهِ دَوَاءً في هٰذَا الْقَوْل ، وَجَدَهُ في الْاَحْرِ لِإِخْتِلَافِ الْأَعْمَال ِ وَآفاتِهَا ، فَافْهَمْ رَاشِداً إِنْ شَاءِ اللَّه بِلاَحْتِل لِاحْتِلَافِ الْأَعْمَال ِ وَآفاتِهَا ، فَافْهَمْ رَاشِداً إِنْ شَاءِ اللّه .

# فَإِنْ قُلْتَ : أَكُلُّ عَمَلٍ يَحْتاجُ إِلَى إِخْلَاصٍ مُفْرَدٍ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّه قَدِ اخْتَلَف فِي ذَٰلِكَ، فَقِيلَ: إِنَّهُ يَجِبُ لِكُلِّ عَمَل إِخْلَاصٌ مُفْرَدُ، وَقِيلَ: يَجُوزُ تَنَاوُلُ الإِخْلَاصِ لِجُمْلَةٍ مِنَ الْعِبَادَاتِ، فَالْعَمَلُ ذُو الْأَرْكَانَ كَالصَّلَةِ وَالْوُضُوءِ يَكفِيهِمَا إِخْلَاصٌ وَاحِدٌ، لِأَنَّ بَعْضَهَا مُتَعَلَّقٌ لِبَعْضِ صَلَاحاً وَفَسَاداً، فَصَارَتْ كَشَيْء وَاحِدٍ.

فَإِنْ قُلْتَ : إِنْ أَرَادَ بِعَمَلِهِ الْخَيْرَ مِنَ الله تَعَالَى في ٱلدُّنْيَا وَلاَ يُرِيدُ مِنَ الله تَعَالَى في ٱلدُّنْيَا وَلاَ يُرِيدُ مِنَ النَّاسِ شَيْئاً مِنْ مِدْحَةٍ أَوْ شُمْعَةٍ أَوْ مَنْفَعَةٍ ، أَيَكُونُ ذَٰلِكَ رِيَاءً ؟

قَاعْلَمْ أَنَّ ذُلِكَ مَحْضُ الرِّيَاء ، قَالَ عُلَمَاوُنَا رَحِمَهُمُ الله : الإعْتِبَارُ في الرِّيَاء بِالْمُرَادِ، لاَ بِالَّذِي يُرِيدُ مِنْهُ ، فَإِنْ كَانَ مُرَادُكَ مِنْ عَمَلِ الْخَيْرِ نَفْعاً دُنْيُويًا فَإِنَّهُ رِيَاءٌ ، سَوَاءٌ أَرَدْتَهُ مِنَ الله أَوْ مِنَ النَّاسِ ، قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ

وانوا. الإخلاص في الأعمال مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾ [ الشورى : ٢٠ ] .

وَلَيْسَ الاِعْتِبَارُ بِلَفْظَةِ الرِّيَاء وَآشْتِقَاقِهَا مِنْ مَعْنَى الرُّؤْيَةِ ، وَإِنَّمَا سُمَّيَتُ هٰذِهِ الْإِرَادَةُ الْفَاسِدَةُ بِهٰذَا الاِسْمِ لِأَنَّهَا أَكْثَرُ مَا تَقَعُ . وَتَكُونُ مِنْ قِبَلِ النَّاسِ وَرُوْيَتِهِمْ ، فَافْهَمْ .

فَإِنْ / قُلْتَ : إِذَا كَانَ الْقَصْدُ في الدُّنْيَا الَّتِي يُرِيدُهَا مِنَ الله تَعَالَى [١/٧٦] التَّعَفُّفَ عَنِ النَّاسِ ، وَالْعُدَّةَ عَلَى عِبَادَةِ آلله تَعَالَى أَيْكُونُ ذَٰلِكَ رِيَاءً ؟ .

فَاعْلَمْ أَنَّ التَّعَفُّفَ لَيْسَ في كَثْرَةِ الْمَالِ وَالْجَاهِ ، وَإِنَّمَا هُوَ في الْقَنَاعَةِ وَالثَّقَةِ بِكِفَايَةِ الله تَعَالَى .

وَأَمَّا الْعُدَّةُ عَلَى عِبَادَةِ الله سُبْحانُهُ ، فَإِذَا كَانَ مُرَادُهُ ذَٰلِكَ ، فَلاَ يَكُونُ رِيَاءً، وَكَذَٰلِكَ مَا يَتَّصِلُ بِأَمْرِ الآخِرَةِ وَأَسْبَابِها، وَيَصِيرُ لُطْفاً لِذَٰلِكَ، فَإِنْ أُرِيدَ بِعَمَلِ الْخَيْرِ هُـذَا النَّوْعُ فَلَا تَكُونُ تِلْكَ الإِرَادَةُ رِيَاء ، لأَنَّ هُـذِهِ الْأُمُورَ (تَصِيرُ ) النَّيْةِ خَيْراً ، وَتَصِيرُ في حُكْم ِ أَعْمَال ِ الآخِرَةِ ، وَلاَ تَكُونُ إِرَادَةُ الْخَيْرِ رِيَاء .

وَكَذَٰلِكَ إِنْ أَرَدْتَ أَنْ يَكُونَ لَكَ تَعْظِيمٌ عِنْدَ النَّاسِ ، أَوْ مَحَبَّةٌ عِنْدَ المَشَايِخِ وَالْأَثِمَّةِ ، يَكُونُ قَصْدُكَ مِنْ ذَٰلِكَ التَّمَكُّنَ مِنْ تَأْيِيدِ مَذْهَبِ الْحَقِّ والرَّدَّ عَلَى وَالْأَثِمَّةِ ، يَكُونُ قَصْدُكَ مِنْ ذَٰلِكَ التَّمَكُّنَ مِنْ تَأْيِيدِ مَذْهَبِ الْحَقِ وَالرَّدَّ عَلَى الْعِبَادَةِ وَنَحْوَ ذَٰلِكَ ، دُونَ أَنْ أَهْلِ الْبِدَعِ ، والنَّشْرَ لِلْعِلْمِ أَوْ حَضَّ النَّاسِ عَلَى الْعِبَادَةِ وَنَحْوَ ذَٰلِكَ ، دُونَ أَنْ تَقْصِدَ بِذَٰلِكَ شَرَفَ نَفْسِكَ ، مِنْ حَيْثُ هِيَ أَوْ دُنْيَا تَنَالَهَا ، فَإِنَّ هٰذِهِ كُلَّهَا تَقْصِدَ بِذَٰلِكَ شَرَفَ نَفْسِكَ ، مِنْ حَيْثُ هِيَ أَوْ دُنْيَا تَنَالَهَا ، فَإِنَّ هٰذِهِ كُلَّهَا إِرَادَات سَدِيدَةً وَنِيَّاتُ مَحْمُودَةً ، لاَ يَدْخُلُ شَيْءٌ مِنْهَا في بَابِ الرِّيَاء ، إِذِ المَقْصُودُ مِنْهَا أَمْرُ الانِحِرَةِ بِالْحَقِيقَةِ .

وَآعْلَمْ أَنِّي سَأَلْتُ بَعْضَ مَشَايِخِنَا عَمَّا يَعتَادُهُ أُولِيَاوُنَا مِنْ قِرَاءةِ سُورَةِ قراءة سورة الواقعة الْحَوَاقِعَةِ فِي أَيَّامِ الْعُسْرَةِ ، أَلَيْسَ المُرَادُ بِذَٰلِيكَ أَنْ يَدْفَعَ الله تِلْكَ الشَّـدَّةِ الواقعة

عَنْهُمْ ، وَيُوسِّعَ عَلَيْهِمْ بِشَيْءٍ مِنَ الدُّنْيا عَلَى مَا جَرَتْ بِهِ الْعَادَةُ ، فَكَيْفَ تَصِحُّ إِرَادَةُ مَتَاعِ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الآخِرةِ ؟.

فَقَالَ فِي جَوَابِهِ رَحِمَهُ الله كَلَاماً مَعْنَاهُ. أَنَّ المُرَادَ منه أَنْ يَرْزُقُهُمُ الله قَنَاعَةً أَوْ قُوتًا يَكُونُ لَهُمْ عُدَّةً عَلَى عِبَادَةِ الله تَعَالَى وَقُوَّةً عَلَى دَرْس الْعِلْم ؟ وَهٰذِهِ مِنْ جُمْلَةِ إِرَادَاتِ الْخَيْرِ دُونَ الدُّنْيَا .

وَآعْلَمْ أَنَّ هٰذِهِ السِّيرَةَ ، أَعْنِي قِرَاءَةَ هٰذِهِ السُّورَةِ عِنْدَ الشَّبدَّةِ في أَمْر ٱلرِّزْقِ وَالْخَصَاصَةِ<sup>(أ)</sup> ، إنَّمَا هُوَ شَيْء وَرَدَتَ بِهِ الأَخْبِارُ المَأْثُورَة عَن النَّبِيِّ ﷺ ، وَعَن الصَّحَابَةِ رضي الله عنهم ، وحَتَّى أنَّ ابن مَسْعُودٍ رضى الله عنه ، حِينَ عُوتِبَ في أَمْر وَلَدِهِ ، إِذْ لَمْ يَتْرُكُ لَهُمْ مِنَ الدُّنْيَا شَيْئاً ، قال : لَقَدْ خَلَّفْتُ لَهُمْ سُورَةَ الْوَاقِعَةِ ، وَمِنْ ذٰلِكَ الأَصْلِ في السَّنَةِ هٰذِهِ الْخَصْلَةُ في [٧٦/ب] سِيرَ عُلَمائِنا رَحِمَهُمُ الله ، وَإِلَّا فَلاَ مُبَالاَةَ بِحَمْدِالله /تَعَالَى بشِدَّةٍ في أَمْر الدُّنْيَا أَوْ سَعَةٍ ، وَهُمُ الذِينَ يَغْتَنِمُونَ ضِيقَ الدُّنْيَا وَعُسْرَهَا ، وَيَتَغَالُونَ بِذَٰلِكَ فِيمَا بَيْنَهُمْ ، وَيَعُذُّونَهُ مِنَ الله تَعَالَى نِعمة عَظِيمَةً ، وَيَخَافُونَ إِذَا بَدَا لَهُمْ سَعَةً مِنَ الدُّنْيَا ، الَّتِي لاَ يَعُدُّهَا أَكْثَرُ النَّاسِ إلاَّ الإحْسَانَ وَالنَّعْمَةَ ، أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ آسْتِدرَاجاً مِنَ الله تَعَالَى وَمُصِيبَةً ؛ كَيْفَ وَبِطَانَتُهُمُ الأَسْفَارُ وَالطَّيُّ في عُمُوم أَحَوالهمْ ، وَمُقَدَّمُوهُمْ يَقُولُونَ : الْجُوعُ رَأْسُ مَالِنَا ، فَهٰذَا وَضْعُ مَذْهَبِ أَهْلِ التَّصَوُّفِ وَهُوَ مَذْهَبِي وَمَذْهَبُ أَشْيَاخِي ، وَبِذَٰلِكَ جَرَتْ سِيرَةُ سَلَفِنَا .

وَأُمَّا تَقْصِيرُ بَعْضِ المُتَأْخِرِينَ فَلاَ يُعْتَبَرُ بِهِ . وَإِنَّمَا ذَكَرْنَا هٰذَا الْفَصْلَ لَئِلًّا يَغْمِزَ فِيهِمْ مُخَالِفٌ ، جَهْلًا مِنْهُ بِمَقَاصِدِ القَوْمِ في أُمُورِهم أَوْ يَغْلَطُ منهم مُبْتَدِىءٌ سَلِيمُ الصَّدْرِ ، لَمْ يَأْخُذُ مِنَ الْعِلْمِ حَقَّهُ بأنَّ يَقول : كَيْفَ يَلِيقُ هٰذَا

(أ) الخصاصة: الحاجة.

(ب) الطيّ والطوى : الجوع .

بِحَالِ أَهْلِ العِلْمِ وَالتَّجَرُّدِ وَأَرْبَابِ الصَّبْرِ وَالرِّيَاضَة ، وَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ هٰذَا لَشَيْءُ مَأْخُوذٌ مِنَ السُّنَّةِ .

ثُمَّ المَقْصُودُ خُصُولُ الْقَنَاعَةِ وَالْعُدَّةُ ، لَا اتَّبَاعُ الشَّرَهِ وَالشَّهْ وَقِ أَوِ الضَّعْفِ عَنِ احْتِمَالِ العُسْرَةِ وَالشَّدَّةِ وَأَكْثَرُ مَا تَرَىٰ في عَقيب ذٰلِكَ () ، قَنَاعَةٌ في الْقَلْبِ وَفَقْدُ كَلْبِ الجُوعِ (٤٠٠) وَضَعْفُهُ ، وَسُلُوهُ عَنِ الطَّعَامِ وَنَهْمَتِهِ ، عَلِمَ ذٰلِكَ مَنِ امْتَحَنهُ ، فَآعُلَمْ هٰذِهِ الجُمْلَةِ موقّقاً إن شاء الله تَعَالى .

( أ ) عقيب ذلك : أي بعد قراءة سورة الواقعة .

(ب) كلب الجوع: الألم الذي يحدثه الجوع في المعدة.

#### القادح الثاني: العُجْب

وَإِنَّمَا يَلْزَمُكَ آجْتَنَابُهُ لأَمْرَيْن :

لزوم اجتناب العجب لأمرين :

الأول: أَنَّهُ يَحْجُبُ عَنِ التَّوْفِيقِ وَالتَّأْبِيدِ مِنَ الله تَعَالَى ، فَإِنَّ المُعْجِبَ مَحْذُولٌ ، فَإِذَا انْقَطَعَ عَنِ الْعَبْدِ التَّأْبِيدُ وَالتَّوْفِيقُ فَما أَسْرَعَ مَا يَهْلِكُ ولِذَٰلِكَ قال ﷺ : « ثَلَاثٌ مُهْلِكَاتٌ : شُحِّ مُطَاعٌ ، وَهَوىً مُتَّبَعٌ ، وَإِعْجَابُ المَرْءِ بنَفْسِهِ » (أ).

الثَّانِي: أَنَّهُ يُفْسِدُ الْعَمَلَ الصَّالِحَ ، وَلِذَٰلِكَ قَالَ المَسِيحُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: يَا مَعْشَرَ الحَوَارِيِّينَ كَمْ مِنْ سِرَاجٍ قَدْ أَطْفَأَتْهُ الرِّيحُ ، وَكَمْ مِنْ عَابِدٍ قَدْ أَفْسَدَهُ الْمُجْتُ .

وَإِذَا كَانَ المَقْصُودُ وَالْفَائِدَةُ الْعِبَادَةَ ، وَهٰذِهِ الْخَصْلَةُ تَحْرُمُ الْعَبْدَ حَتَّى لَا يَحْصُلَ لَهُ خَيْرٌ ، فَإِنْ حَصَلَ فَقَلِيلٌ مِنْ ذٰلِكَ (ب) يُفْسِدُهُ ، حَتَّى لاَ يَبْقَى بِيدِهِ شَيء ، فَحَقِيقُ أَنْ يَحْذَرَ مِنْ ذٰلِكَ وَيَتَحَفَّظُ ، وَالله تَعَالَى وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ .

[١/٧٧] فَإِنْ قلت: فَما حَقِيقَةُ الْعُجْبِ وَمَا مَعْنَاهُ وَمَا تَأْثِيرُهُ وَحُكْمُهُ / فَبَيَّنَ لَنَا ذَاكَ؟

(أ) راجع تخريج الحديث رقم : ١٠١ .

(ب) من ذلك : أي من العجب .

فَاعْلَمْ أَنَّ حَقِيقَةَ الْعُجْبِ اسْتِعْظَامُ الْعَمَلِ الصَّالِحِ ، وَتَفْصِيلُهُ عِنْدَ حقيقة العُجبِ عُلَمَائِنَا رَحِمَهُمُ الله ، ذِكْرُ الْعَبْدَ حُصُولَ شَرَفِ الْعَمَلِ بِشَيْءٍ دُونَ الله عَزَّ وَجَلً أَوِ النَّاسِ أَوِ النَّفْسِ (١). قالوا : وَقَدْ يَكُونُ الْعُجْبُ مُثَلَّتًا ، بِأَنْ يُـذْكَرَ وَجَلً أَوِ النَّاسِ أَوِ النَّفْسُ وَالْخَلْقُ وَالشَّيْء جَميعاً (١) وَمُثَنِّى ، بِأَنْ يُذْكُرَهُ مِنْ وَاحِدٍ . يَذْكُرَهُ مِنْ وَاحِدٍ .

وَضِدُّ العُجْبِ ذِكْرُ المِنَّةِ ، وَهُوَ أَنْ يَذْكُرَ أَنَّهُ بِتَوْفِيقَ الله ، وَأَنَّهُ الَّذِي شَرَّفَهُ وَعَظَّمَ ثَوَابَهُ وَقَدْرَهُ ، وَهٰذَا الذِّكْرُ فَرْضُ عِنْدَ دَوَاعِي العُجْبِ ، نَفْلٌ في سَائِرِ الأَوْقَاتِ .

وَأَمَّا تَأْثِيرُ الْعُجْبِ في الْعَمَلِ ، قالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ : الْمُعْجِبُ يَنْتَظِرُ تَاثِير العجب الإحْبَاطَ ، فَإِنْ تَابَ قَبْلَ مَوْتِهِ سَلِمَ وَإِلاَّ أُحْبِطَ ، وَإِلَيْهِ ذَهَبَ مُحَمَّدُ بْنُ صَابِرٍ مِنْ شُيُوخِ الْكَرَّامِيَّةِ . وَالإحْبَاطُ عِنْدَهُ : أَنْ يَذْهَبَ عَنِ الْعَمَلِ جَمِيعُ الأَسْمَاء الْحَسَنَةِ حَتَّى لاَ يَسْتَحِقَّ بِذٰلِكَ ثَوَاباً وَلاَ مِدْحَةً أَلْبَتَّةَ ، وَفِي قَوْل عَيْرِهِ : هُوَ ذَهَابُ الإِضْعَاف لاَ غَيْرُه بَا لاَ عَيْرُه بَا اللهُ فَهَابُ الإِضْعَافِ لاَ غَيْرُه بَا .

فَ إِنْ قُلْتَ : كَيْفَ يَلْتَبِسُ عَلَى الْعَبْدِ الْعَارِفِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُـوَ (الَّذِي )(٢) وَقَقَ لِلْعَمَلِ الصَّالِحِ وَعَظَمَ قَدْرَهُ وَأَكْثَرَ ثَوَابَه بِمَنَّهِ وَفَضْلِهِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ هٰهُنَا نُكْتَةً لَطِيفَةً وَذَخِيرَةً شَرِيفَةً ، وَهِي أَنَّ النَّاسَ في الْعُجْبِ عَلَى ثَلَاثَةً أَصْنَافٍ :

\_ صَـنْفُ هُمُ المُعْجِبُونَ بِكُلِّ حَالٍ ، وَهُمُ المُعْتَزِلَةُ والقدريَّة ، وَالذِينَ لا اصناف المعجين

<sup>(</sup>أ) كرر اللفظة ليشير إلى حصول هذه الثلاثة مجتمعة .

<sup>(</sup>ب) أي مضاعفة الأجر من عند الله ، كما جاء في قوله تعالى ﴿ والله يضاعف أحن يشاء ﴾ سورة البقرة الآية ٢٦١ .

يَرَوْنَ لِلَّهِ عَلَيْهِمْ مِنَّةً في أَفْعَالِهِمْ ، وَيُنْكِرُونَ الْعَوْنَ والتَّوفِيقَ الخَاصَّ وَاللُّطْفَ ، وَذٰلِكَ لِشُبْهَةٍ آسْتَوْلَتْ عَلَيْهِمْ .

\_ وَصَنْفٌ هُمُ الـذَّاكِرُونَ المِنَّةَ بِكُـلِّ حَـالٍ ، وَهُمُ المُسْتَقِيمُـونَ ، لاَ يَعْجَبُونَ بِشَيءٍ مِنَ الأعْمَالِ ، وَذٰلِكَ لِبَصِيرَةٍ أُكْرِمُوا بِهَا وَتَأْبِيدٍ خُصُّوا بِهِ .

- وَالتَّالِثُ هُمُ المُخَلِّطُونَ ، وَهُمْ عَامَّةُ أَهْلِ السُّنَةِ ، تَارَةً ، يَنْتَبِهُونَ فَيَعْجَبُونَ ، وَذُلِكَ لِمَكَانِ<sup>(1)</sup> الْغَفْلَةِ اللَّهِ ، وَتَارَةً يَغْفُلُونَ فَيَعْجَبُونَ ، وَذُلِكَ لِمَكَانِ<sup>(1)</sup> الْغَفْلَةِ العَارِضَةِ وَالْفَتْرَةِ في الإجْتِهَادِ<sup>(1)</sup> ، وَالنَّقْصِ في الْبَصِيرَةِ .

فَإِنْ قُلْتَ : كَيْفَ حَالُ الْقَدَرِيةِ وَالْمُعْتَزِلَةِ فِي أَفْعَالِهِم ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ فِي ذَٰلِكَ آخْتِلَافاً فَقِيلَ إِنَّهُ مُحْبِطٌ لِمَكَانِ آغْتِقَادِهِمْ ؛ وَقِيلَ : لاَ يَحْبِطُ عَمَلٌ بِاعْتِقَادٍ فِي الجُمْلَةِ مِنْ فِرَقِ الإِسْلامِ حَتَّى يَخُصَّ كُلَّ / عَمَلِ بِإعْجَابٍ ؛ كما أَنَّ اعْتِقَادَ أَهْلِ السُّنَّةِ لاَ يَمْنَعُ الْعُجْبَ فِي كُلِّ عَمَلٍ ، حَتَّى يَخُصَّهُ بِذِكْرِ المِنَّةِ .

فَإِنْ قِيلَ : فَهَلْ سِوَى الْعُجْبِ وَالرِّياءِ مِنْ قَادِحِ فِي الْعَمَلِ ؟

قِيلَ لَهُ: أَجُلْ ، إِنَّ فِيهِ لَقُوادِحَ سِوَاهُمَا ؛ لَكِنَّا خَصَّصْنَاهُمَا بِالذِّكْرِ ، لَا نَهُمَا الأَصْلُ الذِي يَدُورُ عَلَيْهِمَا مُعْظَمُ الباب . وَقَدْ قَالَ بَعْضُ المَشَايِخ : لِأَنَّهُمَا الأَصْلُ الذِي يَدُورُ عَلَيْهِمَا مُعْظَمُ الباب . وَقَدْ قَالَ بَعْضُ المَشَايِخ : إِنَّ حَقَّ الْعَبْدِ أَنْ يَتَحَفَّظَ فِي العَمَل مِنْ عَشَرَةٍ أَشْيَاءٍ : النَّفَاقِ ، وَالرِّياءِ ، وَالتَّخْلِيطِ ، وَالمَنِّ ، وَالأَذَى ، وَالنَّدَامَةِ ، وَالعُجْبِ ، وَالحَسْرَةِ ، وَالتَّهَاوُنِ ، وَخَوْفِ مَلاَمَةِ النَّاس .

ثُمَّ ذَكَرَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ ضِدَّ كُلِّ خَصْلَةٍ مِنْهَا وَإِضْرَارَهَا بِالعَمَلِ ؛

المعتزلة والأفعال

[۷۷/ب]

قوادح أخرى في العمل

> القوادح وأضدادها

<sup>(</sup> أ ) الفترة في الاجتهاد : الفتور والكسل في العبادة .

فَضِدُّ النَّفَاقِ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ ، وَضِدُّ الرِّيَاءِ إِخْلَاصُ طَلَبِ الأَجْرِ ، وَضِدُّ التَّخْلِيطِ التَّفْرِيدُ ، وَضِدُّ المَنَّ تَسْلِيمُ الْعَمَلِ إِلَى اللَّهِ ، وَضِدُّ الأَذَى تَحْصِينُ العَمَلِ ، وَضِدُّ العَجْبِ ذِكْرُ المِنَّةِ ، وَضِدُّ العَمْلِ ، وَضِدُّ العَجْبِ ذِكْرُ المِنَّةِ ، وَضِدُّ العَمْلِ ، وَضِدُّ التَّهْونِ تَعْظِيمُ التَّوْفِيقِ ، وَضِدُّ المَّمَةِ مَلامَةِ النَّاسِ الخشية .

تأثير هذه القوادح وَاعْلَمْ أَنَّ النَّفَاقَ يُحْبِطُ الْعَمَلَ ، وَالرِّيَاءَ يُوجِبُ رَدَّهُ ؛ وَالْمَنَّ وَالْأَذَى يُحْبِطُانِ الصَّدَقَةَ أَصْلاً في الوقتِ (أَ وَعِند بَعْضِ المشايخِ يُبسطِلانِ أَضْعافَهَا (ب) . وَأَمَّا النَّدَامَةَ فَإِنَّهَا تُحْبِطُ الْعَمَلَ في قَوْلِهِمْ جَمِيعاً ( ) ؛ وَالْعُجْبُ يُذْهِبُ أَضْعَافَ الْعَمَلِ ؛ وَالْحَشْرَةُ وَالتَّهَاوُنُ وَخَوْفُ الْمَلاَمَةِ تُخَفِّفُ الْعَمَلِ ؛ وَالْحَشْرَةُ وَالتَّهَاوُنُ وَخَوْفُ الْمَلاَمَةِ تُخَفِّفُ

قُلْتُ: فَالقَبُولِ وَالرَّدُّ عِنْدَ أَهْلِ التَّحْصِيلِ ، يَرْجِعَانِ إلى ضُرُوبٍ مِنَ التَّعْظِيمِ وَالإِسْتِحْفَافِ ، وَالإِحْبَاطُ إِبْطَالُ مَنَافِعَ تَكُونُ بِالْفِعْلِ وَبِسَبِهِ . ثُمَّ تَارَةً يَكُونُ إِبْطَالًا لِلتَّضْعِيفِ . وَالثَّوَابُ مَنْفَعَةً يَقْتَضِيهَا الْفِعْلُ بِعَيْنِهِ وَقَرَائِنِهِ وَأَحْوَالِه ؛ وَالتَّضْعِيفُ زِيَادَةً عَلَى هٰذَا ؛ وَالرَّزَانَةُ زِيَادَةً الْفِعْلُ بِعَيْنِهِ وَقَرَائِنِهِ وَأَحْوَالِه ؛ وَالتَّضْعِيفُ زِيَادَةً عَلَى هٰذَا ؛ وَالرَّزَانَةُ زِيَادَةً تَحْصُلُ لِمُقْتَضَى قَرَائِنِهِ وَأَحْوَالِ أَخَرَ ، كَالإِحْسَانِ إِلَى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الخَيْرِ ، تُحْصُلُ لِمُقْتَضَى قَرَائِنِ وَأَحْوَالٍ أَخَرَ ، كَالإِحْسَانِ إلى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الخَيْرِ ، ثُمَّ إلى الوَالِدَيْن ، ثُمَّ إلى نَبِي مِنَ الأَنْبِيَاءِ . فَفِي الشِّيءِ يَكُونُ رَزَانَةً فَلَا يَكُونُ رَزَانَةً فَلَا يَكُونُ تَضْعِيفًا (٥) . فَهٰذَا تَهذِيبُ مَا تَحَقَّقْتُ في هٰذِهِ المَعانِي فَأَعْلَمْ ذٰلِكَ وَبِاللّهِ التَوفِيقُ .

<sup>(</sup> أ ) في الوقت : أي في الحال ، وفي الوقت نفسه الذي تُقَدِّم فيه الصدقة .

<sup>(</sup>ب) يبطلان أضعافها : أي يبطلان أجرها المضاعف .

<sup>(</sup>ج) قولهم جميعاً : أي قول جميع العلماء .

<sup>(</sup>c) يكون العطاء رزانة : أي ففي مثل هذا الشيء من الأعمال، يكون العطاء والشواب رزانة وليس تضعيفاً .

#### فصـــل ( في الرياء والعُجْب وخطرهما )

فَعَلَيْكَ بِقَطْعِ هٰ ذِهِ الْعَقَبَةِ المُحْوفَةِ ، ذَاتِ المَقَاطِعِ وَالمَتَالِفِ في غَايَةِ (١) التَّحَرُّزِ ، فَإِنَّ صَاحِبَ بِضَاعَةِ الطَّاعِاتِ قَدْ قَطَعَ تِلْكَ الْعَقَبَاتِ ، غَلَى وَمَلَتْ لَهُ بِضَاعَةٌ / مِنَ الْعِبَادَةِ عَزِيزَةً شَرِيفَةٌ ، فَإِنَّهُ لاَ يَخَافُ عَلَى بِضَاعَتِهِ تِلْكَ ، إلا فِي هٰذِهِ الْعَقَبَةِ ، فَإِنَّ فِيهَا شَرِيفَةٌ ، فَإِنَّ لُهُ مِنْهَا آفاتُ مَقَاطِعَ يَحْذَرُ أَنْ تُسْلَبَ فِيهَا بِضَاعَتُهُ ، وَمَتَالِفَ يَحْذَرُ أَنْ يَبْدُو لَهُ مِنْهَا آفاتُ تُفْسِدُ عَلَيْهِ طَاعَاتِهِ . ثُمَّ أَعْظَمُهَا خَطَراً وَأَعَمُّهَا وُقُوعاً ، هٰذَانِ الْقَاطِعَانِ لَتُعْسِدُ عَلَيْهِ طَاعَاتِهِ . ثُمَّ أَعْظَمُهَا خَطَراً وَأَعَمُّهَا وُقُوعاً ، هٰذَانِ الْقَاطِعَانِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا أُصُولًا مُقْنِعَةً ، اللَّذَانِ هُمَا : الرَّيَاءُ وَالْعُجْبُ . فَلْنَذْكُو في كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا أُصُولًا مُقْنِعَةً ، لَجَرِّدُهَا لَكَ . لَعَلَّكَ تُكْفَى مُؤنَتَهَا بِإِذْنِ اللَّهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

(أصول السريساء)

أما الرِّيَاءُ فَاذْكُرُ فِيهِ أُوَّلًا:

( الأصل الأول ): قَـوْلُ اللّهِ شَبْحَانَهُ : ﴿ اللّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعٌ سَمْوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَرَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلَى كُللّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ [ الطلاق : ١٢ ] ، كَانَّ اللّهَ شَبْحَانَهُ وَتَعَالَى يَقُولُ : إِنِّي خَلَقْتُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ، في كُللّ هَذِهِ الصَّنَائِعِ وَالْبَدَائِعِ ، وَاكْتَفَيْتُ بِنَظَرِكَ لِتَعْلَمَ أَنِّي عَالِمٌ قَادِرٌ وَأَنْتَ كُلّ هٰذِهِ الصَّنَائِعِ وَالْبَدَائِعِ ، وَاكْتَفَيْتُ بِنَظَرِكَ لِتَعْلَمَ أَنِّي عَالِمٌ قَادِرٌ وَأَنْتَ

عدم الصدق في العبودية

تُصلِّى رَكْعَتَيْن ، مَعَ مَا فِيهِمَا مِنَ المَعَايِبِ وَالتَّقْصِير ، فَلا تَكْتَفِي بِنَظري إِلَيْكَ ، وَبِعِلْمِي بِكَ ، وَثَنَائِي عَلَيْكَ ، وَشُكْرِي لَكَ ، خُتَّى تُحِبُّ أَنْ يَعْلَمَ الْخَلْقُ لِيمْدَحُوكَ بِذٰلِكَ ، أَيَكُونُ ذٰلِكَ وَفَاءً ؟ أَيْكُونُ ذٰلِكَ عَقلًا يَرْضَاهُ أَحَـدٌ لِنَفْسِهِ ؟ وَيْحَكَ أَفَلاَ تَعْقِلُ ؟

إرادة الدنيا دون الآخرة

الأصلُ النَّانِي: أَنَّ مَنْ كَانَ لَهُ جَوْهَرٌ نَفِيسٌ ، يُمْكِنُهُ أَنْ يَأْخُذَ فِي ثَمَنِهِ أَلْفَ أَلْفَ دِينَارِ فَبَاعَهُ بِفَلْسِ ، أَلَيْسَ يَكُونُ ذٰلِكَ خُسْرَانًا عَظِيماً وَغُبْناً فَظِيعاً ، وَدلِيلاً بَيِّناً عَلَى خِسَّةِ الهمَّةِ ، وَقُصُورِ الْعِلْمِ ، وَضَعْفِ الرَّأى وَقِلّة الْعَقْلِ ؟ فَمَا يَنَالُهُ الْعَبْدُ بِعَمَلِهِ مِنَ الْخَلْقِ مِنْ مِدْحَةِ وَحُطَام ، بالإضَافَةِ () إلى رضَى رَبِّ الْعَالَمِينَ وَشُكْرِهِ وَتَنَائِهِ وَثَوَابِهِ ، لَأَقَلُّ مِنْ فَلْسَ فِي جَنْبِ أَلْفِ أَلْفِ دِينَارِ وَأَضْعَافِ ذُلِكَ ؛ بَل في جَنْبِ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا وَأَكْثَرُ وَأَكْبَرُ . أَلا يَكُونُ مِنَ الخُسْرَانِ المُبِينِ ، أَنْ تُفَوِّتَ نَفْسَكَ تِلْكَ الْكَرَامَاتِ الْعَزِيزَةِ الشُّريفَةِ ، بهذِهِ الْأُمُــور الْحَقِيرَةِ الدُّنَّيَّةِ ؟ ثُمَّ إِنْ كَانَ وَلَا بُدِّ مِنْ هٰذِهِ الْحَسِيسَةِ ، فَاقْصِدْ أَنْتَ الآخِرَةَ تَتْبَعْكَ الدُّنْيَا ، بَلِ آطْلُبِ الرَّبُّ وَحْدَهُ يُعْطِكَ الدَّارَيْنِ ، إِذْ هُوَ مَالِكُهُمَا جَمِيعاً ، وَذٰلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ مَنْ كَانَ يُريدُ نُوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ [ النساء : ١٣٤]، وقال ﷺ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَيُعْطِى الدُّنْيَا بِعَمَلِ الآخِرَةِ ، وَلاَ يُعْطِى الآخِرَةَ بِعَمَلِ الدُّنْيا» (ب). فَإِذَا أَنْتَ أَخْلَصْتَ النِّيَّةَ، وَجَرَّدْتَ الْهِمَّةُ لِلآخِرَةِ، حَصَلَتْ لَكَ الآخِرَةُ وَالدُّنْيَا جَمِيعاً ؛ وَإِنْ أَنْتَ أَرَدْتَ السُّنْيَا ذَهَبَتْ عَنْكَ الآخِرَةُ في / [٧٨/ب] الْوَقْتِ ۞ ، وَرُبَّمَا لا تَنَالُ الدُّنْيَا كَمَا تُريدُ ، وَإِنْ نِلْتَهَا فَلاَ تَبْقَى لَكَ ؛ فَتَكُونُ

<sup>(</sup>أ) بالإضافة : تعنى هنا بالمقارنة مع .

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم: ١٠٢.

<sup>(</sup>ج) في الوقت: أي في الحال.

قَدْ خَسِرْتَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ ، فَتَأَمَّلْ أَيُّهَا الْعَاقِلُ .

العمل للمبغض لا للمحب

الأصلُ الثَّالِثُ : أَنَّ المَخْلُوقَ الَّذِي لِأَجْلِهِ تَعْمَلُ ، وَرِضَاهُ تَطْلُبُ ، لَوْ عَلِمَ أَنَّكَ تَعْمَلُ لَإَجْلِهِ لَأَبْغَضَكَ وَلَسَخِطَ عَلَيْكَ وَاسْتَهَانَ بِكَ(١) وَاسْتَخَفَّ عَلِمَ أَنَّكَ تَعْمَلُ لِأَجْلِهِ لَأَبْعَضَكَ وَلَسَخِطَ عَلَيْكَ وَاسْتَهَانَ بِكَ(١) وَاسْتَخَفَّ بِكَ ، فَكَيْفَ يَعْمَلُ الْعَاقِلُ الْعَملَ لِأَجْلِ مَنْ لَوْ عَلِمَ بِهِ أَنَّهُ يَطْلُبُ رِضَاهُ لَسَخطَ عَلَيْه وَأَهَانَهُ ؟

فَآعْمَلْ يَا مِسْكِينُ لِأَجْلِ مَنْ إِذَا عَمِلْتَ لِأَجْلِهِ ، وَقَصَدْتَهُ بِسَعْيِكَ (٢) ، وَطَلَبْتَ رِضَاهُ بِذَٰلِكَ ، أَحَبَّكَ وَأَعْطَاكَ ، وَأَكْرَمَكَ حَتَّى أَرْضَاكَ وَأَغْنَاكَ وَكَفَاكَ . وَكَفَاكَ . فَهٰذِهِ هٰذِهِ ، فَافْطُنْ لَهَا إِنْ كُنْتَ تَعْقِلُ .

الأصلُ الرَّابِع: أَنْ مَنْ حَصَلَ لَهُ سَعْيٌ يُمْكِنُ أَنْ يَكْتَسِبَ بِهِ رِضَا أَعْظَم مَلِكٍ في الدُّنْيَا، فَطَلَبَ بِهِ رِضا كَنَّاسِ خَسِيسِ بَيْنَ النَّاسِ، أَفَلا يَكُونُ ذَٰلِكَ دَلِيلاً عَلَى السَّفِهِ وَرَدَاءَةِ الرَّايِ مِنْهُ وَسُوءِ الْحَظِّ، وَيُقَالُ: مَا يَكُونُ ذَٰلِكَ دَلِيلاً عَلَى السَّفِهِ وَرَدَاءَةِ الرَّايِ مِنْهُ وَسُوءِ الْحَظِّ، وَيُقَالُ: مَا حَاجَتُكَ إلى رِضًا لهذَا الكَنَّاسِ مَعَ إِمْكَانِكَ مِنْ رِضَا المَلِكِ؟ فَكَيْفَ وَقَدْ سَخِطَ المَلِكِ؟ فَفَاتَكَ الْكُلُّ، فَهٰذَا حَالُ المُرَائِي. سَخْطِ المَلِك؟ فَفَاتَكَ الْكُلُّ، فَهٰذَا حَالُ المُرَائِي.

وَأَيُّ حَاجَةٍ إلى إِرْضَاءِ مَخْلَوقٍ حَقِيرٍ ضَعِيفٍ مَهِينٍ ، وَهُوَ مُتَمَكِّنٌ مِنْ تَحْصِيلٍ رِضْوَانِ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، الْكَافِي عَنِ الْكُلِّ ؟

فَإِنْ ضَعُفَتِ الْهِمَّةُ ، وَكَلَّتِ الْبَصِيرَةُ ، حَتَّى طَلَبْتَ رِضَا مَخْلُوقٍ لَا مَحَالَةَ ، فَسَبِلُكَ أَنْ تُجَرِّدَ إِرَادَتَكَ ، وَتُخْلِصَ سَعْيَكَ لِلَّهِ ، فَإِنَّ الْقُلُوبَ وَالنَّوَاصِيَ بِيَدِهِ ، فَهُوَ يُمِيلُ إِلَيْكَ الْقُلُوبَ ، وَيَجْمَعُ لَكَ النَّفُوسَ ، وَيَشْحَنُ وَالنَّوَاصِيَ بِيدِهِ ، فَهُوَ يُمِيلُ إِلَيْكَ الْقُلُوبَ ، وَيَجْمَعُ لَكَ النَّفُوسَ ، وَيَشْحَنُ مِنْ حُبِّكَ الصَّدُورَ ، فَتَنَالُ بِذٰلِكَ مَا لاَ تَنَالُ بِجَهْدِكَ وَقَصْدِكَ ، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ ، وَقَصَدْت بِعَمَلِكَ رِضَا المَحْلُوقِينَ دُونَهُ شَبْحَانَهُ ، فَإِنَّهُ يَصْرِفُ عَنْكَ وَقَصَدْت بِعَمَلِكَ رِضَا المَحْلُوقِينَ دُونَهُ شَبْحَانَهُ ، فَإِنَّهُ يَصْرِفُ عَنْكَ الْقُلُوبَ ، وَيُنقَرُ عَنْكَ النَّهُ وَسَخَطُ النَّاسِ جَمِيعاً ، فَيَا لَهُ مِنْ خُسْرَانٍ وَحِرْمَانٍ . بِهٰذَا الأَمْرِ سَخَطُ اللَّهِ وَسَخَطُ النَّاسِ جَمِيعاً ، فَيَا لَهُ مِنْ خُسْرَانٍ وَحِرْمَانٍ .

العمل على كسب رضا الناس لا رضا الله

وَلَقَدْ ذُكِرَ عَنِ الحَسَنِ أَنَّهُ قَالَ : كَانَ رَجُلٌ يَقُولُ : وَاللَّهِ لَأَعْبُدَنَّ اللَّهَ عِبَادَةً أُذْكَرُ بِهَا ؛ فَكَانَ أَوَّلَ دَاخِلِ الْمَسْجِدَ وَآخِرَ خَارِجٍ مِنْهُ ، لَا يَرَاهُ أَحَدُ حِينَ الصَّلاةِ إلَّا قَائماً يُصَلِّي ، وَصَائماً لاَ يُفْطِرُ ، وَيَجْلِسُ إِلى حِلَق الذُّكْرِ ، فَلَبِثَ كَذَا سَبْعَةَ أَشْهُرٍ ، وَكَانَ لَا يَمُرُّ بِقَوْمِ إِلَّا قَالُوا : فَعَلَ اللَّهُ بِهٰذَا المُرَائِي وَصَنَعَ؛ فَأَقْبَلَ عَلَى نَفْسِهِ بِاللَّوْمِ ، وَقَالَ: أَرَانِي فِي غَيْرِ شَيْءٍ/ لأَجْعَلَنَّ عَمَـلي كُلُّهُ لِلَّهِ، فَلَمْ يَزِدْ عَلَى عَمَلِهِ الَّذِي كَانَ يَعْمَلُ قَبْلَ ذَلِكَ إِلَّا أَنَّهُ تَغَيَّرَتْ نِيَّتُهُ وَأَرُهِمِ إِلَى الْخَيْرِ ؛ فَكَانَ بَعْدَ ذٰلِكَ يَمُرُّ بِالنَّاسِ فَيَقُولُونَ : رَحِمَ اللَّهُ فُلاَناً ، الآنَ أَقْبَلَ عَلَى الْخَيْرِ ؛ ثُمَّ قَرَأَ الْحَسَنُ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ وُداً ﴾ [ مريم : ٩٦ ] قالَ : يُحِبُّهُم وَيُحَبِّهُمْ إِلَى المُؤمنينَ .

وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ مجزوء البسيط ] :

يَا مُبْتَغِي الْحَمْدَ وَالنَّوَالا فِي عَمَلِ تَبْتَغِي مُحَالاً قَدْ خَيَّتِ اللَّهُ ذَا رِياءٍ وَأَبْطَلَ السَّعْنِي وَالْكَلَالَا مَنْ كَانَ يَرْجُولِ لَقَاءَ رَبِّ أَخْلَصَ مِنْ خَوْفِهِ الْفِعَالَا ٱلْحُلْدُ وَالنَّارُ فِي يَدَيْهِ فَرَائِهِ يُعْطِكَ النَّوَالَا وَالسِّنَاسُ لَا يَمْ لِكُونَ شَيْسًا فَكَيْفَ رَاءَيْسَهُمْ ضَلَالًا

(أصول العُجْب)

وَأَمَّا الْعُجْبُ فَلْنَذْكُرْ فِيهِ أُصُولًا:

أَحَدُهُا : أَنَّ فِعْلَ الْعَبْدِ إِنَّمَا صَارَتْ لَـهُ قِيمَةٌ لِمَـا وَقَعَ مِنَ اللَّهِ مَـوْقِعَ الْمُرْضَا وَالْقَبُولِ، وَإِلَّا فَتَرَى اللَّحِيرَ يَعْمَلُ طُولَ النَّهَارِ بِدِزْهَمَيْنِ، وَالْحَارِسُ عَليه ني يَسْهَرُ طُولَ اللَّيْلِ بِدَانِقَينْ، وَكَذٰلِكَ أَصْحَابُ الصِّنَاعَاتِ وَالحِرَفِ كُلُّ تقدير عمله

أن لا يري الإنسان مِنة الله

وَاحِدٍ يَعْمَلُ فِي اللَّيْـلِ وَالنهارِ، فَيَكُـونُ قِيمَـةُ ذَٰلِكَ دَرَاهِمَ مَعْـدُودَةً. فَإِنْ صَرَفْتَ العَمَلَ إلى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فَصُمْتَ لِلَّهِ تَعَالَى يَـوماً، قَـالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْر حِسَابِ [الزُّمر: ١٠]، وَفِي الْبِخَبَسِرِ : ﴿ أَعْـٰدَدْتُ لِعِبَــادِي الصَّـالِحينَ مَـْا لَا غَيْنُ رَأَتْ ، وَلَا أُذُنّ سَمِعَتْ ، وَلا خَطَرَ عَلَى قَلْب بَشَر »(أ) فَهٰذَا يَوْمُكَ الَّذِي قِيمَتُهُ دِرْهَمَانِ ، مَعَ آحْتِمَالِ التَّعَبِ الْعَظِيمِ ، صَارَتَ لَهُ هٰذِهِ القِيمَةِ ، بِتَأْخِيرِ غَدَاءٍ إلى عَشَاءٍ . وَلَوْ قُمْتَ لَيْلَةً لِلَّهِ تَعَالَى ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُمُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ السجدة : ١٧ ] فَهٰذَا الَّذِي قِيمَتُهُ دَانِقَانِ وَدِرْهَمَانِ صَارَت لَهُ هٰذِهِ الْقِيمَةِ وَالْقَدْرِ ؛ بَلْ جَعَلْتَ لِلَّهِ تَعَالَى سَاعَةً ، تُصَلِّي فِيهَا رَكْعَتَيْن خَفِيفَتَيْن ، بَلْ نَفَساً قُلْتَ : لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَٰثِكَ يَـدْخُلُونَ [٧٩/ب] الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ [غافر: ٤٠] فَهٰذِهِ ساعةٌ مِنْ أَنْفَاسِكَ الَّتِي لَا قِيمَةً لَهَا عِنْدَ أَهْلِ الدُّنْيَا وَلَا عِنْـدَكَ، فَكَمْ تُضَيِّعُها فِي لا شَيْء، وَكَمْ تَمُـرُّ عَلَيْكَ بِلَا فَاثِدَةٍ، وَصَارَ لَهُ<sup>(ب)</sup> هٰذَا الْقَدْرِ الْعَظِيمِ لماذا ؟ لمَّا أنَّهُ وَقَعَ مَرْضِيًّا لِلَّهِ تَعَالَى ، فَعَظَّمَ قَدْرَهُ وَكَبَّر قِيمَتُهُ بِفَضْلِهِ . فَحَقَّ إِذَنْ لِلْعَاقِلِ أَنْ يَرَى حَقَارَةَ عَمَلِهِ ، وَقِلَّةَ قَدْرِهِ مِنْ حَيْثُ هُوَ ، وَأَنْ لاَ يَرَى إلَّا مِنَّةَ اللَّهِ تَعَالَى فِيمَا شَرَّف مِنْ قَدْرِ عَمَلِهِ ، وَأَعْظَمَ مِنْ جَزَائِهِ ، وَأَنْ يَحْذَرَ عَلَى فِعْلِهِ مِنْ أَنْ يَقَعَ عَلَى وَجْهٍ لَا يَصْلُحُ لِلَّهِ تَعَالَى، وَلَا يَقَعُ مِنْهُ مَوْقِعَ الرِّضا، وَيَذْهَبُ عَنْهُ الْقِيمَةُ الَّتِي حَصَلَتْ لَهُ ، فَيَعُودُ إِلَى مَا كَانَ في الأصْلِ مِن الثَّمَن الْحَقِيرِ مِنْ دَرَاهِمَ أَوْ دَوَانِقَ ، وَأَحْقَرَ وَأَخْسُ مِنْ ذَٰلِكَ .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم: ١٠٣. (ب) صارله: أي صار للعمل.

وَمِثَالُهُ ، أَنَّ العُنقُودَ مِنَ العِنَب ، وَالإِضْبَارَةَ (أَ) مِنَ الرَّيْحَانِ ، يَكُونُ قِيمَتُهُ في السُّوق دَانِقاً ، فَإِنْ أَهْدَاهُ وَاحِدٌ إلى مَلِكِ من الملوكِ فَاستَحسنَهُ ، فَوَقَع مِنْهُ مَوْقِعَ الرِّضا فوهَبَ لَهُ عَلَى ذٰلِكَ أَلْفَ دِينَارِ لِما وَقَعَ من الملكِ مَوْقِعَ الرِّضا ، فَصَـارَ مَا قِيمَتُـهُ حَبَّةً بِـأَلفِ دِينَار ، فَـإِذَا لَمْ يَرْضَـهُ المَلِكُ ، وَرَدَّهُ عَلَيْهِ ، رَجَعَ إلى قِيمَتِهِ الخَسِيسَةِ مِنْ حَبَّةٍ أو دَانِق(ب) ؛ فَكَذَٰلِكَ مَا نَحْنُ فِيهِ فَتَنَبُّهُ وَأَبْصِرْ مِنَّةَ اللَّهِ وَصُنْ فِعْلَكَ عَمَّا يَشِينُهُ عِنْدَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ .

الأَصْلُ الثَّانِي: مَا تَعْلَمُ أَنَّ المَلِكَ في الدُّنْيَا إِذَا أَجْرَى عَلَى أَحَـدٍ نسيان فضل جِرَايَةً ، مِنْ طَعَام أَوْ كِسْوَةٍ أَوْ دَرَاهِمَ أَوْ دَنَانِيرَ مَعْدُودَةٍ فانِيَةٍ ، فَإِنَّهُ يَسْتَخْدِمُهُ بضروب الخدمة آنَاءَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، مَعَ مَا في ذٰلِكَ مِنَ ٱلذُّلِّ وَالصَّغَـارِ ، وَيَقُومُ عَلَى رَأْسِهِ حَتَّى تُخَدَّرَ رَجْلاًهُ ، وَيَسْعَى بَيْنَ يَـدَيْهِ إِذَا رَكِبَ ، وَرُبَّمَـا يَحْتَاجُ أَنْ يَكُونَ عَلَى بَابِهِ طُولِ اللَّيْلِ حَارِساً ؛ وَرُبَّمَا يَبْدُو لَهُ عَدُوٌّ ، فَيَحْتَاجُ أَنْ يُقَاتِلَ عَدُوَّهُ ، فَيَبْذُلَ رُوحَهُ الَّتِي لَا خَلَفَ عَنْهَا لِأَجْلِهِ ، وَيَحْتَمِلُ كُلَّ هٰذِهِ الْخِدْمَةِ وَالْكُلْفَةِ وَالضرر ، لأُجْل تِلْكَ المَنْفَعَةِ النَّكِدَةِ الْحَقِيرَةِ ، مَعَ أَنَّهَا بِالْحَقِيقَةِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَإِنَّما هُوَنَ المَّنْزِلَةِ سَبَبِ في ذٰلِكَ ، فَرَبُّكَ الَّذِي خَلَقَكَ وَلَمْ تَكُ شَيئًا ، ثُمَّ رَبَّاكَ فَأَحْسَنَ التَّرْبِيَةَ ، ثُمَّ أَنْعَمَ عَلَيْكَ مِنَ النَّعَم الظَّاهِرَةِ وَالبَاطِنَةِ ، في دِينِكَ وَنَفْسِكَ وَدُنْيَاكَ ، مَا لاَ يَبْلُغُ كَنْهَهَا فَهُمُكَ وَوَهُمُكَ ، قَالَ عَزَّ مِنْ قَائِل / ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا ﴾ [١/٨٠] [ إبراهيم : ٣٤]، ثُمَّ إنَّكَ تُصَلِّي رَكْعَتْين مَعْ مَا فِيهمَا مِنَ المَعَايب وَالْآفَاتِ ، وَمَعَ مَا وَعَدَ عَلَيْهِمَا في المُسْتَقْبَلِ مِنْ حُسْنِ الثُّوابِ وَضَربِ مِن

<sup>(</sup>أ) الإضبارة من الريحان: المجموعة من غصون شجر الريحان.

<sup>(</sup>ب)الحبّة : أصغر وحدة من النقود ، والدانق : سدس الدرهم .

<sup>(</sup>ج) أي الملك .

الكَرَامَاتِ ، حَتَّى تَسْتَعْظِمَ ذَٰلِكَ وَتَعْجَبَ ، فَلَيْسَ هـذا مِنْ شَأْنِ عَـاقِل ٍ إِذَا نَظَرْتَ ، فَهٰذِهِ هُذِهِ .

قلّة تقدير العبد لعظمةِ الله

وَالْأَمْرَاءُ، وَتَقُومَ عَلَى رَأْسِهِ السَّادَاتُ وَالْعُظَمَاءُ، وَيَتَوَلَّى خِدْمَتُهُ المُلُوكُ وَالْأَمْرَاءُ، وَيَقُومَ عَلَى رَأْسِهِ السَّادَاتُ وَالْعُظَمَاءُ، وَيَمْشِي بَيْنَ يَدَيْهِ الأَكَابِرُ وَالْحُكَمَاءُ، وَيَطْلُبُ مِدْحَتُهُ الْعُقَلَاءُ وَالْعُلَمَاءُ، وَيَمْشِي بَيْنَ يَدَيْهِ الأَكَابِرُ وَالْحُكَمَاءُ، وَيَطْلُبُ مِدْحَتُهُ الْعُقَلَاءُ وَالْعُلَمَاءُ، وَيَمْشِي بَيْنَ يَدَيْهِ الأَكَابِرُ وَالْحُكَمَاءُ، وَيَطْلُبُ مِدْحَتُهُ الْعُقَلَاءُ وَالسَّادَاتِ وَالْعُلَمَاءُ، وَيَمْشِي بَيْنَ يَدَيْهِ الأَكَابِرُ وَالْفَصِلاء ، فِي بَابِهِ وَالرُّوسَاءُ، أَوْلَئِكَ المُلُوكَ وَالسَّادَاتِ وَالْأَكَابِرَ والفَصِلاء ، فِي خِدْمَتِهِ بِعَيْنِ حَتَّى ذَاحَمَ أُولِيَّكَ المُلُوكَ وَالسَّادَاتِ وَالْأَكَابِرَ والفَضِلاء ، فِي خِدْمَتِهِ بِعَيْنِ وَمِدْحَتِهِ ، وَيَجْعَلَ لَهُ مَقَاماً مِنْ حَضْرَتِهِ مَعْلُوماً، وَيَنْظُرَ إلى خِدَمتِهِ بِعَيْنِ وَمِدْحَتِهِ ، وَيَجْعَلَ لَهُ مَقَاماً مِنْ حَضْرَتِهِ مَعْلُوماً، وَيَنْظُرَ إلى خِدَمتِهِ بِعَيْنِ الرِّضا ، وَإِنْ كَانَتْ مُشَوّشَةً مَعِيبَةً ، أَلَيْسَ يُقَالُ لَهُ : لَقَدْ كَبُرَتُ عَلَى هٰذَا الْحَقِيرُ يَمُنْ اللَّهُ الْمَلِكِ بِتِلْكَ الْمَلِكِ بِتِلْكَ الْمَلِكِ ، وَعَظُمَتْ عِنَايَتُهُ بِهِ ، فَإِنْ أَخِذَ هٰذَا الْحَقِيرُ يَمُنْ المَلِكِ بِتِلْكَ الْخِدْمَةِ المَعِيبَةِ ، وَيَسْتَعْظِمُ ذٰلِكَ وَيَعْجَبُ بِهِ ، أَلَا يُقَالُ : إلَّ ذُلِكَ لَسَفِيهُ جِدًّا وَمَجْنُونٌ لَا يَعْقِلُ شَيئاً ؟

وَلَمَّا تَقَرَّرَ هٰذَا ، فَإِنَّ إِلْهَنَا سُبْحَانَهُ ، هُوَ الْمَلِكُ الَّذِي يُسَبِّحُ لَـهُ السَّمْواتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ ، وَإِنْ مِنْ شَيءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ ، وَالْمَعْبُودُ الَّذِي يَسْجُدُ لَهُ مَنْ في السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً .

فَمِنَ الْخَدَمِ عَلَى بَابِهِ جِبْرِيلُ الأمِينُ وَمِيكَائِيلُ وَإِسْرَافِيلُ وَعِزْرَائِيلُ ، وَحَمَلَةُ الْعَرْشِ وَالْكَرُوبِيُّونَ ، وَسَائِرُ المَلَائِكَةِ المُقْرَّبِينَ ، وَحَمَلَةُ الْعَرْشِ عَلَدَهُمْ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ ، في مَنَازِلِهِمُ السرَّفِيعَةِ وَأَنْفُسِهِمُ الطَّاهِرَةِ وَعِبَادَاتِهِم الْعَظِيمَةِ .

<sup>(</sup>أ) الكَروبيّون : بفتح الكاف وتخفيف الراء ، هم سادات الملائكة ، وهم الذين حول العرش ، الطائفون به ، لُقّبوا بذلك لأنهم متصدّعون للدعاء ، بـرفع الكـرب عن الأمة، وقيل غير ذلك ، والله أعلم .

ثُمَّ مِنَ الَّذِينَ خَدَمَ عَلَى بَابِهِ : آدَمُ وَنُوحِ وَابرَاهِيمُ وَمُوسَى ، وَمُحَمَّدٌ خَيْرُ العَالَمِينَ ، مَعَ سَائِرِ الأَنْبِيَاءِ وَالمُرْسَلِينَ ، صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، في مَرَاتِبِهِمُ المُنِيفَةِ ، وَمَناقِبِهُم العَزِيزَةِ الشَّرِيفَةِ ، وَمَقَامَاتِهِمُ الكَرِيمَةِ ، وعِبادَاتِهِمُ الْجَلِيلَةِ الخَطِيرَةِ .

ثُمَّ من الْعُلَمَاءُ الأَيْمَةُ الأَبْرَارُ وَالزُّهَادُ في مَرَاتِبِهِمُ (١) ( العظيمة ) (١) الْفَاخِرَةِ ، وَأَبْدَانِهِمُ النَّقِيَّةِ الطَّاهِرَةِ ، وَعِبَادَاتِهِمُ الكَثِيرَةِ الْخَالِصَةِ المُتَظَاهِرَةِ .

وَأَذَلُّ الْخَدَمِ عَلَى بَابِهِ / مُلُوكُ اَلدُّنْيا وَجَابِرَتُهُا ، يَخِرُونَ لَهُ عَلَى ١٠٨٠] الأَدْقَانِ سَاجِدِينَ صَاغِرِينَ ، وَيُعَفِّرُونَ الْـوُجُوهَ فِي التَّرَابِ خَاضِعِينَ ، وَيَعْفَرُونَ لَهُ بِالْعُبُودِيَّةِ وَلِأَنْفُيهِم وَيَرْفَعُونَ إِلَيْهِمْ نَظْرَةً ، وَيَقْضِي لَهُمْ وَيَلْفُهِم بِالنَّقْصِ ، عانين صَاغِرِينَ ، حَتَّى رُبَّمَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ نَظْرَةً ، وَيَقْضِي لَهُمْ بِطَفْهِ بِالنَّقْصِ ، عانين صَاغِرِينَ ، حَتَّى رُبَّمَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ نَظْرَةً ، وَيَقْضِي لَهُمْ وَالْمَلْكِ وَالْكَمَالِ ، قَدْ أَذِنَ لَكَ فِي حَقَارَتِكَ وَعُيُوبِكَ ، وَأَنْتَ الَّذِي لَوِ الْمُسْتَاذُنُ تَعْمَى وَالْمَالِ ، قَدْ أَذِنَ لَكَ في حَقَارَتِكَ وَعُيُوبِكَ ، وَأَنْتَ الَّذِي لَوِ الْمُسْتَاذُنُ لَكَ ، وَلَنْ كَلَمْتَ أَمِيرَ السَّعَلَا وَالْمَسْتَاذُ وَيُرْبَعِلَ اللَّهُ جَلَّ جَلَالُهُ حَتَّى تَعْبُدَهُ وَيُثْنِي عَلَيْهِ وَتُخَاطِبُهُ ، وَلَيْ مَلَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَالْمِيلُهُ ، فَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّوْلِ عِلْمِهُ مَا اللَّوْلِ عَلَيْهِ وَلَنْ عَلَيْهِ وَلَيْهُ الْمُولُونِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا تَسْرَى مِنْ الْمُسْتَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ فِي ذَلِكَ ؛ وَمَا أَجْهَلَكُ مِنْ إِنْسَانٍ ، وَاللَّهُ تَعَالَى المُسْتَعَانُ ، وَإِلَيْهِ الْمُشْتَكَى مِنْ وَمَا أَجْهَلَكَ مِنْ إِنْسَانٍ ، وَاللَّهُ تَعَالَى المُسْتَعَانُ ، وَإِلَيْهِ المُشْتَكَى مِنْ الْمُوالِ المُشْتَكَى مِنْ الْمُسْتَعَانُ ، وَإِلَيْهِ المُشْتَكَى مِنْ الْمُلْوِ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُ الْمِنْ الْمُ الْمُ الْمُلْونِ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُسْتَكَى مِنْ الْمُسْتَكَى مِنْ الْمُسْتَعَانُ ، وَإِلَيْهِ المُشْتَكَى مِنْ الْمُلْمُ الْمُوبُو الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُؤْهِ الْمُولِ الْمُؤْهِ الْ

# فصـــل ( في من يُعْجَبُ بعمَلِهِ وَيَنْسى فَضْلَ اللَّهِ عليهِ )

وَعَلَى وَجْهِ آخَرَ ، المَلِكُ الْعَظِيمُ إِذَا أَذِنَ بِإِدْخَالِ الْهَدَايَا إِلَيْهِ ، فَيَدْخُلُ بِحَضْرَتِهِ الْأَمَرَاءُ وَالْكُبَراءُ وَالرُّؤَسَاءُ وَالنُّبَلاءُ وَالأَغْنِيَاءُ ، بأَنْوَاع الْهَدَايَا مِنَ الْجَوَاهِرِ الشَّمِينَةِ وَالذُّخَاثِرِ النَّفِيسَةِ وَالأَمْوَالِ الْجَلِيلَةِ ؛ فَإِنْ جَاءَ بَقَّالٌ ببَاقَةِ بَقْلِ ، أَوْ قَرَوِيُّ بِسَلَّةِ عِنَبِ تُسَاوِي دَانِقاً أَوْ حَبَّةً ، فَيَدْخُلُ في حَضْرَتِهِ وَيُزَاحِمُ أُولَٰئِكَ الْاَكَابِرَ وَالْأَغْنِيَاءَ بِهَدَايَاهُمُ الْكَثِيرَةِ الشَّـرِيفَةِ ، وَهُـذَا المَلِكُ يَقْبَلُ مِنْ هٰذَا الْفَقَيرِ هِدِيَّتَهُ وَيَنْظُرُ إِلَيْهِ بِنَظَرِ القَبُولِ وَالرِّضَا ، وَيَامُرُ لَهُ بِأَنْفَس خِلْعَةٍ وَكَرَامَةٍ ، أَلَا يَكُونُ مِنْهُ ذُلِكَ غَايَةَ الْفَصْــلِ وَالْكَرَمِ ؟ فَــإِنْ أَخَذَ هُــذَا الْفَقِيرُ يَمُنُّ بِلْلِكَ عَلَى المَلِكِ وَيَعْجَبُ بِهِ ، وَيَسْتَعْظِمُهُ وَيَنْسَى ذِكْرَ مِنَّةِ المَلِكِ ، أَلا يُقَالُ هٰذَا مَجْنُونٌ مُضْطَرِبُ الْعَقْل ، أَوْ سَفِيةٌ سَبِّيءُ الخلقِ عَظِيمُ الْجَهْلِ ؟ فَالآنَ إِنَّكَ إِذَا قُمْتَ لِلَّهِ لَيْلَةً وَصَلَّيْتَ رَكْعَاتٍ ، فَإِذَا فَرَغْتَ [١/٨١] فَتَفَكَّرْ كَمْ قَامَ لله سُبْحَانَهُ في هٰذِهِ اللَّيْلَةِ مِنَ الْخَدَم في / أَقْطَارِ الأرض بَرَّهَا وَبَحْرِهَا ، وَجِبَالِهَا وَبِلَادِهَا ، مِنْ أَصْنَافِ المُسْتَقِيمِينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالخَائِفِينَ وَالمُشْتَاقِينَ ، وَالمُجْتَهِدِينَ وَالمُتَضَرِّعِينَ ، وَكُمْ حَضَرَتْ في هٰذِهِ السَّاعَةِ بِبَابِ اللَّهِ شُبْحَانَهُ مِنْ عِبَادَةٍ صَافِيَةٍ ، وَخِدْمَةٍ خَالِصَةٍ ، عَنْ أَنْفُس خَاشِعَةٍ وأبدان طَاهِرَةٍ ، وَعُيُونٍ بَاكِيَةٍ وقُلُوتِ عَامِرَةٍ وَصُدُورِ نَقِيَّةٍ ، وَأَرْكَسَانٍ تَقِيَّةٍ . وَصَلَاتُكَ إِنْ كُنَتَ بَذَلْتَ المَجْهُوٰدَ فَى تَحْسِينِهَا وَأَحْكَامِهَا وَإِصْلَاحِهَا ، فَلَا

تَكَادُ تَصْلُحُ بِحضْرَةِ هٰذَا المَلِكِ ، وَلاَ تَتَبَّنُ فِي جَنْبِ تِلْكَ الْعِبَادَاتِ الَّتِي تَعْرَضُ هُنَالَك ؛ كَيْفَ وَقَدْ كَانَتْ مِنْكَ عَنْ قَلْبٍ غَافِل ( مُخْتَلِطٍ بِأَنْواعِ الْعُيُوبِ ، وَلَسَانٍ )(١) مُتَلَطِّع بِأَنْواع العُيُوبِ ، وَلَسَانٍ )(١) مُتَلَطِّع بِأَنْواع بِأَنْواع المُعْصِيةِ وَالْفُضُول ؛ فَكَيْفَ يَصْلُحُ هٰذَا أَنْ يُحْمَلَ إلى تِلْكَ الحَضْرَةِ ، وَكَيْفَ يَصْلُحُ هٰذَا أَنْ يُحْمَلَ إلى تِلْكَ الحَضْرَةِ ، وَكَيْفَ يَصْلُحُ الْعِزَّةِ ؟

قَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : آنْظُرْ أَيُهَا الْعَاقِلُ ، هَلْ وَجَهْتَ قَطَّ صَلَاةً مِنْ صَلَوَاتِكَ إلى السَّمَاءِ ، كَمَائِدَةٍ بَعَثْتَهَا إلى بُيُوتِ الأغْنِيَاءِ ؟

وَكَانَ أَبُو بَكُرِ الوَرَّاقُ يَقُولُ: مَا فَرغْتُ مِنْ صَلَاةٍ إِلَّا اسْتَحَيْتُ مِنْهَا حِينَ فَرَغْتُ أَشَدُ حَيَاءً مِنْ حياءِ آمْرَأَةٍ فَرَغَتْ مِنَ الزِّنَا. ثُمَّ إِنَّ الرَّبُ الكرِيمَ سُبْحَانَهُ ، بِمَحْضِ كَرَمِهِ وَفَضْلِهِ ، عَظَّمَ قَدْرَ هَاتَيْنِ الرَّكْعَتَيْنِ ، وَوَعَدَ عَلَيْهِمَا مِنْ جَزِيلِ الثَّوَابِ مَا وَعَدَ ، وَأَنتَ عَبْدُهُ وَفِي جِرَايَتِهِ ، وَعَمِلْتَ ما عَمِلْتَ مِنْ جَزِيلِ الثَّوَابِ مَا وَعَدَ ، وَأَنتَ عَبْدُهُ وَفِي جِرَايَتِهِ ، وَعَمِلْتَ ما عَمِلْتَ مِنْ جَزِيلِ الثَّوَابِ مَا وَعَدَ ، وَأَنتَ عَبْدُهُ وَفِي جِرَايَتِهِ ، وَعَمِلْتَ ما عَمِلْتَ مِنْ جَزِيلِ الثَّوَابِ مَا وَعَدَ ، وَأَنتَ عَبْدُهُ وَفِي جِرَايَتِهِ ، وَعَمِلْتَ ما عَمِلْتَ ما عَمِلْتَ مَا وَاللّهِ مِثْوِيهِ وَتَيْسِيرِهِ ثُم مَعَ ذَلِكَ تَعْجَبُ بِذَٰلِكَ وَتَنْسَى مِنَّةَ اللَّهِ عَلَيْكَ . هٰذَا وَاللّهِ أَعْجَبُ الْعَجَبِ لَا يَكَادُ يذَهَبُ مِثْلُهُ إِلَّا عَنْ جَاهِلِ لَا فِكْرَلَهُ ، وَقَلْبٍ مَيْتٍ خَاوِلًا خَيْرَ فِيهِ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ هٰذِهِ ، نَشَأَلُ اللَّهَ حُسْنَ السلامة بِمَنِّهِ وَفَضْلِهِ .

# فصـــل (في الدعوة الى التيقُظ من الغفلة لاجتياز عقبة القوادح)

ثُمَّ أَقُولُ بَعْدَ هٰذِهِ الْجُمْلَةِ: تَيَقَظْ مِنْ رَقْدَتِكَ أَيُهَا الرَّجُلُ في هٰذِهِ الْعَقَبَةِ وَإِلَّا كُنْتَ مِنَ الخَاسِرِينَ ؛ فَإِنَّ هٰذِهِ الْعَقَبَةَ اشَدُّ وَأَشَقُ وَأَمَرُ وَأَضَرَّ عَقَبَةً اسْتَقَبَلَتْكَ في هٰذِهِ الطَّرِيقِ، إِذْ إلَيْهَا تُنْتَهِي ثَمَرَةُ كُلِّ مَا مَضَى مِنَ الْعَقَبَاتِ ؛ اَسْتَقبَلَتْكُ في هٰذِهِ الطَّرِيقِ، إِذْ إلَيْهَا تُنْتَهِي ثَمَرَةُ كُلِّ مَا مَضَى مِنَ الْعَقبَاتِ ؛ فَإِنْ سَلِمْتَ غَنِمْتَ وَرَبِحْتَ، وَإِن كَانَتِ الأَخْرَى، فَقَدْ ضَاعَ السَّعْيُ كُلُهُ، وَخَابَ الأَمْلُ، وَبَطَلَ العُمْرُ.

ثُمَّ الشَّأْنُ كُلُّهُ أَنْ قَدِ آجْتَمَعَ في هٰذِهِ الْعَقَبَةِ هٰهُنَا ثَلاَثَةُ أُمُورٍ هي : أَنَّ الأَمْرَ دَقِيقٌ جِدًا ، وَالْغَبْنَ شَدِيدٌ ، وَالخَطَرَ عَظِيمٌ (') .

حكاية عن

عطاء السلمى

(١) أمَّا دِقَّةُ الْأَمْرِ، فَإِنَّ مَجَارِيَ الرِّيَاءِ وَالْعُجْبِ فِي الْأَعْمَالِ دَقِيقَةُ خَفِيَّةً بِالْغَايَةِ، فَلَا يَكَادُ يَتَنَبَّهُ/ لِلْلِكَ إِلَّا كُلُّ نِحْرِيرٍ في أَمْرِ الدِّينِ، بَصِيرٍ خَفِيَّةً بِالْغَايَةِ، فَلَا يَكَادُ يَتَنَبَّهُ/ لِلْلِكَ إِلَّا كُلُّ نِحْرِيرٍ في أَمْرِ الدِّينِ، بَصِيرٍ يَقْظَانِ الْقَلْبِ مُتَحَرِّزٍ، وَأَنَّى يَطَلِعُ عَلَيْهِ الجَاهِلُ اللَّعُوبُ، وَالْغَافِلُ النَّومُ؟ يَقْظَانِ الْقَلْبِ مُتَحَرِّزٍ، وَأَنَّى يَطَلِعُ عَلَيْهِ الجَاهِلُ اللَّعُوبُ، وَالْغَافِلُ النَّومُ؟

وَلَقَدْ سَمِعْتُ بَعْضَ عُلَمَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ بِنَيْسَابُور يَحْكِي أَنَّ عَطَاءً السُّلَمِيَّ رَحِمَهُ اللَّهُ ، نَسَجَ قَوْباً فَأَحْكَمَهُ وَحَسَّنَهُ جِدَّاً ، ثُمَّ حَمَلَهُ إلى السُّوقِ فَعَرَضَهُ فَآسْتَرْخَصَهُ البَزَّازُ (أ) وَقَالَ : إِنَّ فِيهِ عُيُوباً كَيْتَ وَكَيْتَ ؛ فَأَخَذَهُ عَطَاءً

(أ) البرَّاز : صانع البزّ ، وهو الخياط .

وَجَلَسَ يَبْكِي بُكَاءً شَدِيداً ، فَنَدِمَ الرَّجُلُ عَلَى ذُلِكَ ، وَجَعَلَ يَعْتَذِرُ إِلَيْهِ ، وَيَبْذُلُ لَهُ فِي ثَمَنِهِ مَا يُرِيدُ ؛ فَقَالَ عَطَاءً : لَيْسَ ذُلِكَ ما تَظُنُ ، إِنَّمَا أَنَا عَامِلُ فِي هُذِهِ الصِّنَاعَةِ ، وَقَدِ آجْتَهَدْتُ فِي إِحْكَامٍ هٰذَا الشَّوبِ وَإِصْلَاحِهِ وَتَحْسِينِهِ ، حَتَّى لاَ يُوجَدَ بِهِ عَيْبُ ، فَلَمَّا عُرِضَ عَلَى البَصِيرِ بِعُيُوبِهِ ، أَظْهَرَ وَتَحْسِينِهِ ، حَتَّى لاَ يُوجَدَ بِهِ عَيْبُ ، فَلَمَّا عُرِضَ عَلَى البَصِيرِ بِعُيُوبِهِ ، أَظْهَرَ فِيهِ عُيُوباً كُنْتُ عَنْهَا غَافِلاً ، فَكَيْفَ أَعْمَالُنَا هٰذِهِ ، إِذَا عُرِضَتَ غَداً عَلَى اللّهِ فِيهِ عُيُوباً كُنْتُ عَنْهَا غَافِلاً ، فَكَيْفَ أَعْمَالُنَا هٰذِهِ ، إِذَا عُرِضَتْ غَداً عَلَى اللّهِ شَبْحَانَهُ كُمْ يَبْدُو فِيها مِنَ العُيُوبِ وَالنَّقْصَانِ ، الَّذِي نَحْنُ اليَوْمَ عَنْهَا غَافِلون ؟

وَعَنْ بَعْضِ الصالِحِينَ قال : كُنْتُ لَيْلَةً فِي وَقْتِ السَّحَوِ فِي غُرْفَةٍ لِي شَارِعَةٍ اقْرَأُ سُورَةَ طَهَ ، فَلَمَّا أَنْ خَتَمْتُهَا غَفُوتُ غَفْوَةً ، فَرَأَيْتُ شَخْصاً نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ بِيَدِهِ صَحِيفَةً ، فَنَشَرَهَا بَيْنَ يَدَيَّ ، فَإِذَا فِيهَا سُورَةً طَهَ ، وَإِذَا تحْتَ كُلِّ كَلِمَةٍ عَشْرُ حَسَنَاتٍ مُثْبَتَةٍ إِلَّا كَلِمَةً وَاحِدَةً ، فَإِنِّي رَأَيْتُ مَكَانَهَا مَحْواً وَلَمْ كُلِّ كَلِمَةٍ عَشْرُ حَسَنَاتٍ مُثْبَتَةٍ إِلَّا كَلِمَةً وَاحِدَةً ، فَإِنِّي رَأَيْتُ مَكَانَهَا مَحْواً وَلَمْ أَرَاهَا أَثْبِينَا اللهَ فَقُلْتُ : وَاللّهِ لَقَدْ قَرَأَتُ هٰذِهِ الْكَلِمَة ، وَلاَ أَرَى لَهَا ثُواباً وَلاَ أَرَاهَا أَثْبِينَاهَا ، إلاّ أَنَّا سَمِعْنَا أَرَاهَا أُثْبِيَتْ ؛ فَقَالَ الشَّخْصُ : صَدَقْتَ ، قَدْ قَرَأَتُهَا وَكَتَبْنَاهَا ، إلاّ أَنَّا سَمِعْنَا مُنادِياً مِنْ قِبَلِ العَرْشِ : آمْخُوهَا وَأَسْقِطُوا ثُوابَهَا ، فَمَحَوْنَاهَا ؛ قَالَ فَبَكَيْتُ مُنَادِياً مِنْ قِبَلِ العَرْشِ : آمْخُوهَا وَأَسْقِطُوا ثُوابَهَا ، فَمَحَوْنَاهَا ؛ قَالَ فَبَكَيْتُ فِي مَنَامِي وَقُلْتُ : لِمَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ ؟ قَالُوا : مَوَّ رَجُلٌ فَرَفَعْتَ صَوْتَكَ لَأَجْلِهِ فَي مَنَامِي وَقُلْتُ : لِمَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ ؟ قَالُوا : مَوَّ رَجُلٌ فَرَفَعْتَ صَوْتَكَ لَأَ عُلْمَ فَي فَذَهِ فَي مَنَامِي وَقُلْتُهُ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ هِ فَي مَالُولَ : مَوَّ رَجُلٌ فَرَفَعْتَ صَوْتَكَ لَا عَلَا فَبَكَيْتُ فَذَهَبَ ثُوابُهَا ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ هِ هٰذِهِ .

(٢) وَأَمَّا شِدَّةُ الغَبْنِ ، فَلَاِنَّ الرِّيَاءَ وَالْعُجْبَ آفَةٌ تَقَعُ فِي لَحْظَةٍ ، فَرُبَّمَا تُفْسِدُ عَلَيْكَ عِبَادَةَ سَبْعِينَ سَنَةً .

وَحُكِيَ أَنَّ رَجُلًا أَضَافَ سُفْيَانَ التَّورِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ وَأَصْحَابَهُ فَقَالَ لِأَهْلِهِ : هَاتُوا الطَّبَقَ لَا الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الأولى ، بَلِ الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الأولى ، بَلِ الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الأولى ، بَلِ الَّذِي أَتَيْتُ بِهِ في الحَجَّةِ الثَّانِيَةِ ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ سُفْيَانُ وقَالَ : مِسْكِينٌ قَدْ أَفْسَدَ عَلَيْهِ بِهِنَذَا حَجَّتَيْهِ .

وَوَجْهُ آخَرُ فِي الْغَبْنِ ، أَنَّ أَقَلَّ طَاعَةٍ سَلِمَتْ مِن هٰذَا الرِّيَاءِ وَالْعُجْبِ ، [١/٨٧] يَكُونُ لَهَا مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ القِيمَةِ مَا لاَ نِهَايَةَ لَهُ ، وَأَكْبَرُ طَاعَةٍ / إِذَا أَصَابَتْهَا هٰذِهِ الأَفَةُ ، بَقِيتُ لاَ قِيمَةَ لَهَا ، إلاَّ أَنْ يَتَدَارَكَهَا اللَّهُ تَعَالَى ، عَلَى مَا رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : لاَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولٌ الْبَتَةَ ، وَكَيْفَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولٌ الْبَتَةَ ، وَكَيْفَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولٌ الْبَتَة ، وَكَيْفَ يَقِلُ عَمَلُ مَقْبُولٌ الْبَتَة ، وَكَيْف

وَسُئِلَ النَّخَعِيُّ ، عَنْ عَمَلِ كَذَا وَكَذَا : مَا ثَوَّابُهُ ؟ فَقَالَ : إِذَا قُبِلَ لَا يُحْصَى ثَوَابُهُ .

وَعَنْ وَهْبِ قَالَ : كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ، رَجُلُ عَبَدَ اللَّهُ سَبْعِينَ عَاماً صَائِماً ، يُفْطِرُ مِنْ سَبْتٍ إلى سَبْتٍ ، فَطَلَبَ إلى اللَّهِ تَعَالَى حَاجَةً فَلَمْ تُقْضَ ، فَأَقْبَلَ عَلَى نَفْسِهِ وَقَالَ : مِنْ قِبَلِكِ أُتِيتُ ، لَوْ كَانَ عِنْدَكِ خَيْرُ لَقُضِيتَ حَاجَنَكِ ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى مَلَكاً فَقَالَ : يَا آبْنَ آدَمَ ، سَاعَتُكَ الَّتِي لَقُضِيتَ جَاجَنَكِ ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى مَلَكاً فَقَالَ : يَا آبْنَ آدَمَ ، سَاعَتُكَ الَّتِي أَرْزَيْتَ بِنَفْسَكَ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَتِكَ الَّتِي مَضَتْ .

قلت: فَلْيَنْظُرُ الْعَاقِلُ إلى هٰذَا الْكَلَامِ. أَلَيْسَ مِنَ الْغَبْنِ أَنَّ وَاحِداً يَكُدَحُ وَيَتْعَبُ سَبْعِينَ سَنَةً ، وَآخَرَ (١) يَتَفَكّرُ سَاعَةً ، فَيَكُونُ فِكْرُهُ سَاعَةً أَفْضَلَ مِن سبعين سنة (عبادة) (٢) وخيراً ؟ أَلَيْسَ مِنَ الْغَبْنِ الْعَظِيمِ أَنَّكَ مُتَمَكِّنُ مِنْ سَاعَةٍ خَيْرٍ مِنْ سَبْعِينَ سَنَةً ، وَتَتُرُكُ ذُلِكَ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ ؟ بَلَى إِنَّهُ لأَعْظَمُ الْغَبْنِ ، وَإِنَّ إِغْفَالَهُ لأَشَدُّ خُسْرَاناً ، وَإِنَّ الْخَصْلَةَ الَّتِي لَهَا هٰذِهِ الْقِيمَةُ وَالخَطْرُ ، يَجِبُ أَنْ تُحْذَرَ وَتُجْتَنَبَ ، وَلِمِثْلِ هٰذَا المَعْنَى إِنَّمَا وَقَعَ نَظَرُ أُولِي

<sup>(</sup>أ) قال الكديري في سراج الطالبيين (٢٧/٢): «قد ورد هذا القول في قبوت القلوب بلفظ: قال علي كرّم الله وجهه: كونوا بقبول العمل أشد اهتماماً منكم بالعمل، فإنّه لا يقلّ عمل مَع تقوى وكيف يقلّ عمل يُتَقَبَّل ؟.

الأَبْصَارِ مِنَ الْعُبَّادِ فِي مِشْلِ هٰذِهِ الدَّقَائِقِ ، وَآهْتَمُوا بِمِثْلِ هٰذِهِ الأَسْرَادِ بِمَعْرِفَتِهَا أُولًا ، ثُمَّ رِعَايَتِهَا وَالتَّحَفُظِ عَنْهَا ثَانِياً ، وَلَمْ تُغْنِهِمْ كَثْرَةُ الأَعْمَالِ بِمَعْرِفَتِهَا أُولًا ، ثُمَّ رِعَايَتِهَا وَالتَّحَفُظِ عَنْهَا ثَانِياً ، وَلَمْ تُغْنِهِمْ كَثْرَةُ الأَعْمَالِ بِالظّاهِرِ ، وَقَالُوا : جَوْهَرَةٌ وَاحِدَةً بِالظّاهِرِ ، وَقَالُوا : جَوْهَرَةٌ وَاحِدَةً فِي الصَّفْوَةِ لا فِي الْكَثْرَةِ ، وَقَالُوا : جَوْهَرَةٌ وَاحِدَةً خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ خَرَزَةٍ .

وَأَمَّا الَّذِينَ قَلَّ عِلْمُهُمْ ، وَكَلَّ في هٰذَا الْبَابِ نَظَرُهُمْ ، فَجَهِلُوا الْمَعَانِيَ ، وَأَغْفَلُوا مَا في الْقُلُوبِ مِنْ العُيُوبِ ، وَآشْتَغَلُوا بِإِنْعَابِ النَّفُوسِ بِالرَّكُوعِ وَالسَّجُودِ ، وَالْإِمْسَاكِ عَنِ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ وَنَحْوِهِ ، فَغُرَّهُمُ العَدَدُ بِالرَّكُوعِ وَالسَّجُودِ ، فَعُرَّهُمُ العَدَدُ وَالْكَثْرَةُ ، وَلَمْ يَنْظُرُوا مَا فِيهَا مِنَ الْمُخِ (أَ) وَالصَّفْوَةِ ، وَمَا يُغْنِي عَدَدُ الْجَوْدِ وَلاَ لَبَّ فِيها ؟ وَمَا يَعْقِلُ هٰذِهِ وَلاَ لَبَّ فِيها ؟ وَمَا يَعْقِلُ هٰذِهِ الْحَقَائِقَ إِلاّ الْعَالِمُونَ بِاللَّهِ المُكَاشَفُونَ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلَيَّ الْهِدَايَةِ بِفضله .

#### (٣) وَأُمًّا عظم الخطر فمن وجوه :

أَحَدُهَا : أَنُه (١) مَلِكُ لا نِهَايَةَ لِجَلالِهِ وَعَظَمَتِهِ ، (٢) وَلَهُ عَلَيْكَ نِعَمَّ لاَ تُعَدُّ وَلاَ تُحْصَى ، (٣) وَلَكَ بَدَن / مَعِيبُ بِعُيُوبِ خَفِيَّةٍ ، مَوُّوفٍ (٤) بِآفَاتٍ [٨٩/ب] كَثِيرَةٍ (٤) وَأَمورٍ مَخُوفةٍ إِنْ وَقَعَ زَلَلٌ مَعَ تَسَارُعِ النَّفْسِ إِلَيْهِ ، فَتَحْتَاجُ أَنْ تَسْتَخْرِجَ عَملًا صالحاً صَافِياً سَالِماً مِنْ بَدَنٍ مَعِيبُ وَنَفْسٍ مَاثلةٍ إِلَى الشَّرِ ، أَمَّارَةٍ بِالسُّوءِ عَلَى وَجْهٍ يَصْلُحُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ في جَلالِهِ وَعَظَمَتِهِ ، وَكَثْرَةٍ أَمَّادَةٍ بِالسُّوءِ عَلَى وَجْهٍ يَصْلُحُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ في جَلالِهِ وَعَظَمَتِهِ ، وَكَثْرَةٍ أَيَّا اللَّهُ مَوْقِعَ ٱلرِّضَا وَالْقَبُولِ ، وَإِلَّا فَيَفُوتُكَ الرِّبُحُ الْعَظِيمُ

<sup>(</sup>أ) المغ : مغ كل شيء : خالصه ، ومغ العبادة : أصلها والغرض منها ، ومنه قوله ﷺ : الدعاء مغ العبادة ، فهو امتثال أمر الله تعالى حيث قال : أدعوني استجب لكم ، فهو محض العبادة وخالصها ، وهو أيضاً توجّه إلى الله وحده وقطع الأصل عن شواه ، وهذا هو أصل العبادة .

<sup>(</sup>ب) مؤوف : أصابته آفة ، والفعل إيـف كقيل فهو مؤوف ومُثيف .

الَّذِي لَا تَسْمَحُ النَّفْسُ بِفَوْتِهِ ، بَلْ رُبَّمَا يُصِيبَكَ فِيهِ مُصِيبَةِ لَا طَاقَةَ لَكَ بِهَا ، وَهٰذَا وَاللَّهِ شَأْنٌ عَظِيمٌ وَخَطْبٌ جَسِيمٌ .

(١) وَأَمَّا جَلَالُ الْمَلِكِ وَعَظَمَتُهُ بِحَيْثُ أَنَّ الْمَلَائِكَةَ الْمُقَرَّبِينَ الْأَبْرَارَ ، قَائِمُونَ لَهُ بِالْخِدْمَةِ آنَاءِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ؛ حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ هُوَ مُنْذُ خَلَقَهُ آللَّهُ تَعَالَى في قِيَامٍ ، وَمِنْهُمْ مَنْ هُو في سُجُودٍ ، وَمِنْهُمْ مَنْ هُو في تَسْبِيحٍ وَتَهْلِيلِ ، فَلاَ يُتِمُّ الْقَائِمُ قِيامَهُ ، وَلاَ الرَّاكِعُ رُكُوعَهُ ، وَلاَ السَّاجِدُ سُجُودَهُ ، وَلاَ المُسَبِّحُ تَسْبِيحَهُ ، مَادًّا بِهِ صَوْتَهُ إِلَى رُكُوعَهُ ، وَلاَ السَّاجِدُ سُجُودَهُ ، وَلاَ المُسَبِّحُ تَسْبِيحَهُ ، مَادًّا بِهِ صَوْتَهُ إِلَى نَفْخِ الصَّورِ ؛ ثُمَّ لَمَّا فَرَعُوا مِنْ هٰذِهِ الْخِدَمَةِ الْعَظِيمَةِ ، نَادَوْا بِأَجْمَعِهِمْ : سُبَحَانَكَ مَا عَبَدْنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ .

وهٰ اَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَخَيْرُ الْعَالَمِينَ ، أَعْلَمُ الْخَلْقِ وَأَفْضَلُهُمْ ، مُحَمَّدٌ ﷺ يَقُولُ : « لَا أَحْضِي ثَنَاءً عَلَيْكَ ، أَنْتَ كَما أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ » (أَ) يَقُولُ : أَنَا لَا أَقْدِرُ أَنْ أَثْنِيَ عَلَيْكَ ثَنَاءً أَنْتَ لَهُ أَهْلُ ، فَضَلاً عَنْ أَنْ أَعْبُدَكَ كَمَا أَنْتَ لَهُ أَهْلُ ، فَضَلاً عَنْ أَنْ أَعْبُدَكَ كَمَا أَنْتَ لَهُ أَهْلُ ، وَهُو الَّذِي يَقُولُ: « لَيْسَ أَحَدُ يَدْخُلُ آلْجَنَّة بِعَمَلِهِ ، قَالُوا : وَلَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ قَالَ : لَا أَنَا ، إِلاّ أَنْ يَتَغَمَّدَنِي آللّهُ بِرَحْمَتِهِ » (الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

(٢) وَأَمَّا النَّعْمُ والأيادِي ، فَكَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ آللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا ﴾ [إبراهيم: ٣٤] وَعَلَى مَا رُوِيَ إِنَّهُ يُحْشَرُ النَّاسُ عَلَى ثَلاَثَةِ دَوَاوِينَ: دِيوَانِ الْحَسَنَاتِ ، وَدِيوَانِ السَّيِّنَاتِ ، وَدِيوَانِ النَّعَمِ ، فَتُقَابَلُ الحَسَنَاتُ بِالنَّعَمِ ، فَلا يُؤْتَى بِحَسَنَةٍ إِلاَّ أَتِيَ بِنِعْمَةٍ ، حَتَّى تَعَمَّ الْحَسَنَاتِ بِالنَّعَمُ ، وَتَبْقَى السَّيئاتُ وَآلَذُنُوبُ ؛ فَلِلَّهِ تَعَالَى فِيهَا المَشْيئَةُ.

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٤.

<sup>(</sup>ب) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٥ .

(٣) وَأَمَّا عُيُوبُ النَّفْسِ وَآفَاتُهَا فَقَدْ قَدَّمْنَاهَا في بَابِها ؛ (٤) وَالْأَمْرُ المَخُوفُ أَنَّ العَبْدَ يَكْدَحُ وَيَدْأَبُ سَبْعِينَ سَنَةً غَافِلًا عَنْ عُيُوبِهِ وَآفَاتِهِ ؛ فَرُبَّما لَا يَكُونُ وَاحِدٌ مِنْهَا مَقْبُولًا ، وَرُبُّمَا يَتْعَبُ أَعْوَاماً فَتَفْسُدُ ، بسَاعَةِ وَاحِدَةٍ ؛ وَأَعْظُمُ خَطَراً مِنْ ذٰلِكَ كُلِّهِ أَنَّهُ رُبَّمَا يَنْظُرُ آللَّهُ تَعالَى إِلَى الْعَبْدِ وَهُوَ يُرَائِي النَّاسَ بِعِبَادَتِهِ وَخِدْمَتِهِ ، جَعَلَ / ظَاهِرَهُ لِلَّهِ ، وقلبه وَبَاطِنَهُ لِلْخَلْق ، فَيَطْرُدَهُ [١/٨٣] طَرْداً لَا مَرَدَّ لَهُ ، وَالْعِيَاذِ بِاللَّهِ .

روايات عن عدم قبول العمل

وَلَقَدْ سَمِعْتُ بَعْضَ الْعُلَمَاءِ يَحْكِي عَنِ الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ رَحِمَهُ آللَّهِ أَنَّهُ رُوْيَ فِي الْمَنَامِ بَعْدَ مَوْتِهِ ، فَسُئِلَ عَنْ حَالِهِ فَقَالَ : أَقَامَنِي آللَّهُ بَيْنَ يَدَيْهِ وَقَالَ يَا حَسَنُ : أَتَذْكُرُ يَوْمَ كُنْتَ تُصَلِّى في الْمَسْجِد ، إِذْ رَمَقَكَ النَّاسُ بأَبْصَارهِمْ فَزِدْتَ حُسْناً لِصَلَاتِكَ ، فَلَوْلاَ أَنَّ أُوَّلَ صَلَاتِكَ (كَانَ)(١) لِي خَالِصاً ، لَطَرَدْتُكَ الْيَوْمَ عَنْ بَابِي ، وَلَقَطَعْتُكَ عَنِّي مَرَّةً وَاحِدَةً .

وَلَمَّا كَانَ الْأَمْرُ فِي الْجُمْلَةِ مِنَ الدَّقَةِ وَالصُّعُوبَةِ إِلَى حَدٍّ عَظِيم ، نَظَرَ أُولُ و الْأَبْصَارِ فِيهِ ، فَخَافُوا عَلَى أَنْفُسَهِمْ حَتَّى إِنَّ مِنْهُمْ مَنْ لَا يَلْتَفِتُ إِلَى جَمِيع مَا يُظْهِرُ لِلنَّاسِ مِنْ أَعْمَالِهِ ، حَتَّى حُكِي عَنْ رَابِعَةَ أَنَّهَا قَالَتْ : مَـا رابعة العدوية ظَهَرَ مِنْ أَعْمَالِي لَا أَعُدُّهُ شَيْئًا ؛ وَقَالَ آخَرُ : ٱكْتُمْ حَسَنَاتِكَ كَمَا تَكْتُمُ سَيِّئَاتِكَ ، وَآخَرُ يَقُولُ : إِنْ أَمْكَنَكَ أَنْ تَجْعَلَ لَكَ خَبْئًا مِنَ الْخَيْرِ فَافْعَلْ ، قَدْ حُكِيَ أَنَّه قِيلَ لِرَابِعَةَ : بِمَ تَرْبَحِينَ أَكْثَرَ مَا تَرْتَجِينَ ؟ فقالَت : بيَأْسِي مِنْ جُلِّ عَمَلِي .

> وَحُكِيَ أَنَّهُ آجْتَمَعَ مُحَمَّدُ بْنُ وَاسِعٍ وَمَالِكُ بْنُ دِينَارٍ ، فَقَالَ مَالِكُ بن دينار : إِمَّا طَاعَةُ اللِّهِ أَوِ النَّارُ ؛ فَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ وَاسِعٍ : إِمَّا رَحْمَةُ اللَّهِ أَو النَّارُ ، فَقَالَ مَالِكُ : مَا أَحْوَجَنِي إِلَى مُعَلِّم مِثْلِكَ .

> > **\*\*V**

ابو يزيد وَعَنْ أَبِي يَمْزِيدَ الْبُسْطَامِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ : كَابَدْتُ الْعِبَادَةَ ثَـلَاثِينَ سَنَةً ، فَرَأَيْتُ قَائِلًا يَقُولُ لِي : يَا أَبَا يَزِيدَ : خَزَائِنُهُ مَمْلُوءَةٌ مِنَ الْعِبَادَةِ ، فَإِنْ أَرَدْتَ الْوُصُولَ إِلَيْهِ فَعَلْيَكَ بِالذَّلَّةِ وَالإِفْتِقَارِ .

وَ مَعْتُ الْأَسْتَاذَ أَبَا الْحَسَنِ ، يَحْكِي عَنِ الْأَسْتَاذِ أَبِي الْفَضْلِ رَحِمَهُما آللَّهُ ، أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ : إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّ مَا أَعْمَلُهُ مِنَ الطَّاعَاتِ غَيْرُ مَقْبُولَةٍ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، فَقِيلَ لَهُ في ذَلِكَ ، فَأَجَابَ : إِنِّي أَعْلَمُ مَا يَحْتَاجُ النَّهِ الْفِعْلُ حَتَّى يَكُونَ مَقْبُولًا وَأَعْلَمُ أَنِّي لَسْتُ أَقُومُ بِذَلِكَ ، فَعَلِمْتُ أَنَّهَا غَيْرُ وَقَبُولًا وَأَعْلَمُ أَنِّي لَسْتُ أَقُومُ بِذَلِكَ ، فَعَلِمْتُ أَنَّهَا غَيْرُ مَقْبُولًا وَأَعْلَمُ أَنِّي لَسْتُ أَقُومُ بِذَلِكَ ، فَعَلِمْتُ أَنَّهَا غَيْرُ مَقْبُولًا وَأَعْلَمُ أَنِي لَسْتُ أَقُومُ بِذَلِكَ ، فَعَلِمْتُ أَنَّها غَيْرُ مَقْبُولًا وَأَعْلَمُ أَنِي لَسْتُ أَقُومُ بِذَلِكَ ، فَعَلِمْتُ أَنَّها غَيْرُ مَقْبُولًا وَاللَّهُ تَعَالَى يَوْما فَيُكُونَ النَّفْسُ مُتَعَوِّدَةً لِعَمَلِ آلْحَيْرِ ؛ أَفَلَا أَحْتَاجُ إِلَى أَنْ أَعَوِّدَهَا ذَلِك مِنَ فَتَكُونَ النَّفْسُ مُتَعَوِّدَةً لِعَمَلِ آلْحَيْرِ ؛ أَفَلَا أَحْتَاجُ إِلَى أَنْ أَعَوْدَهَا ذَلِك مِنَ النَّفْسُ مُتَعَوِّدَةً لِعَمَلِ آلْحُيْرٍ ؛ أَفَلَا أَحْتَاجُ إِلَى أَنْ أَعَوْدَهَا ذَلِك مِنَ النَّفْسُ مُتَعَوِّدَةً لِعَمَلِ آلْعُلَم ، وَذَوي المُجَاهَدَاتِ والأَقْدَارِ . ولذلك قيل : [ الكامل ] :

فَاطْلُبْ لِنَفْسِكَ صُحْبَةً مَعْ غَيْرِهِمْ وَقَعَ الإِيَّاسُ وَخَابَتِ الآمَالُ الْمَالُ مَعْ عَيْرِهِمْ وَقَعَ الإِيَّاسُ وَخَابَتِ الآمَالُ / مَيْهَاتَ تُدْرِكُ بِالتَّوَانِي سَادَةً كَدُّوا النَّفُوسَ وَسَاعَدَ الإِقْبِالُ /

ثُمَّ رَأَيْتُ أَنِّي أَثْبِتُ هٰهُنَا الْخَبَرَ المَاأْشُورَ عَنِ الصَّادِقِ المَصْدُوقِ ، صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ ، وَقَدْ ذَكَرْنَاهُ فِي غَيْرِ كِتَابٍ .

رُوِيَ عَنِ آبْنِ المُبَارَكِ رَجِمَهُ اللّهُ ، عَنْ رَجُلِ ( وَهُوَخَالِدُ بُنُ مَعْدَانَ ) (١) أَنَّهُ قَالَ لِمُعَاذٍ رضي الله عنه : حَدِّنْنِي حَدِيثاً سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ الله عَنْ ، حَفِظْتَهُ وَذَكَرْتَهُ فِي كُلِّ يَوْم مِنْ شِدَّتِهِ وَدِقَّتِهِ ، قَالَ نَعَمْ ، رَسُولِ الله عَنْ بُكَاءً طَوِيلًا ، ثُمَّ قَالَ : وَاشْوَقاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ : وَاشْوَقاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ : وَاشْوَقاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ : وَاشْوَقاهُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ وَإِلَى لِقَائِهِ ؛ ثُمَّ قَالَ : ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي يَقْضِي فِي خَلْقِهِ مَا يَشَاءُ . بَصَرَهُ إِلَى السَّمَاءِ ، ثُمَّ قَالَ : ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي يَقْضِي فِي خَلْقِهِ مَا يَشَاءُ . يَا مُعَاذُ ، وَإِنْ ضَيْعَتُهُ آنْقَطَعَتْ حُجِّتَكَ عِنْدَ اللّهِ عَزَّ وَجَلّ ، يَا مُعَاذَ : ﴿ إِنْ خَفِظْتَهُ وَجَلّ ، وَإِنْ ضَيَّعْتَهُ آنْقَطَعَتْ حُجِّتِكَ عِنْدَ اللّهِ عَزَّ وَجَلّ ، يَا مُعَاذَ : ﴿ إِنْ خَفِظْتَهُ وَالْ نَهُ مُعَادَ : ﴿ إِنْ خَفِظْتَهُ وَجَلّ ، وَإِنْ ضَيَّعْتَهُ آنْقَطَعَتْ حُجِّتِكَ عِنْدَ اللّهِ عَزَّ وَجَلّ ، يَا مُعَاذَ : ﴿ إِنْ فَعَادَ : ﴿ إِنْ اللّهِ عَزْ وَجَلّ ، يَا مُعَاذَ : ﴿ إِنْ اللّهِ عَنْ وَجَلّ ، يَا مُعَاذَ : ﴿ إِنْ فَيَعْتُهُ آنُقُطَعَتْ حُجِّتِكَ عِنْدَ اللّهِ عَزْ وَجَلّ ، يَا مُعَاذَ : ﴿ إِنْ

حدث معاذ

اللَّهُ تَبَارَكُ وَتَعَالَى خَلَقَ سَبْعَةَ أَمْلَاكٍ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ ، العمل والغيبة لِكُلِّ سَمَاءٍ مَلَكاً ، وَجَعَلَ عَلَى كُلِّ بَابٍ مِنْ أَبْوَابِ السَّمْوَاتِ مَلَكاً بَوَّاباً عَلَى لَكُلِّ سَمَاءٍ مَلَكاً ، وَجَعَلَ عَلَى كُلِّ بَابٍ مِنْ أَبْوَابِ السَّمْوَاتِ مَلَكاً بَوَّاباً عَلَى قَدْرِ الْبَابِ وَجَلاَلَتِهِ ، فَتَصْعَدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ ، لَهُ نُورٌ وَشُعَاعُ كَالشَّمْسِ ، حَتَّى إِذَا بَلَغَ به السَّمَاءَ الدُّنْيَا ، وَالْحَفَظَةُ تَسْتَكْثِرُ عَمَلَهُ وَتُزَكِّيهِ ، كَالشَّمْسِ ، حَتَّى إِذَا بَلَغَ به السَّمَاءَ الدُّنْيَا ، وَالْحَفَظَةُ تَسْتَكْثِرُ عَمَلَهُ وَتُزَكِّيهِ ، فَالْ المَلَكُ لِلْحَفَظَةِ : آضُوبُوا بِهٰذَا الْعَمَل وَجْهَ صَاحِبُ الْغِيبَةِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَ مَنْ يَغْتَابُ النَّاسَ صَاحِبُ الْغِيبَةِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَ مَنْ يَغْتَابُ النَّاسَ فَيْرِي . وَبُعَ أَلُولُ لَا أَدَعَ عَمَلَ مَنْ يَغْتَابُ النَّاسَ فَيْرِي .

ثُمَّ يَجِيءُ الْحَفَظَةُ مِنَ الْغَدِ ، مَعَهُمْ عَمَلُ صَالِحٌ ، لَهُ نُورٌ ، تَسْتَكْثِرُهُ العمل والدنيا الحَفَظَةُ وَتُزَكِّيهِ حَتَّى إِذَا آنْتَهَوْا بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ قَالَ لَهمْ المَلَكُ : قِفُوا وَأَضْرِبُوا بِهِنَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبَهِ ، فَإِنَّهُ أَرَادَ بِهِ عَرضَ الدُّنْيَا ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ يُتَجَاوَزُنِي إِلَى غَيْرِي . فَتَلْعَنُهُ المَلاَئِكَةُ حَتَّى يُمْسِيَ .

وَتَصْعَدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مُبْتَهِجاً، فِيهِ صَدَقَةٌ وَصِيَامٌ وَكَثِيرٌ مِنَ المعلى والكبر الْبِرِّ، فَتَسْتَكْثِرُهُ الْحَفَظَةُ وَتُزَكِّيهِ، فَإِذَا آنْتَهَوْا بِهِ إلى السَّمَاءِ النَّالِثَةِ، قالَ المَلَكُ الْبَوَّابُ: قِفُوا وَآضْرِبُوا بِهِذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ، أَنَا المَلَكُ صَاحِبِ الْكِبْرِ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدَعَ عَمَلَهُ يَتجاوزُنِي إلى غَيْرِي، إِنَّهُ كَانَ يَنَكَبُّرُ عَلَى النَّاسِ فِي مَجَالِسِهِمْ.

وَتَصْعَدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ وَهُو يَزْهُو كَمَا تَنْهُو النَّجُومُ وَالْكَوْكَبُ العمل اللَّرِيُّ ، لَهُ دَوِيُّ وَتَسْبِيحُ بِصَوْمٍ وَصَلَاةٍ وَحَجِّ وَعُمْرَةٍ ، فَإِذَا آنْتَهَوْا به إلى اللَّاعِبِ اللَّعِبِ اللَّهَا : قِفُوا وَآضْرِبُوا بِهٰذَا الْعَمَلِ وَجُه / [١/٨٤] السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ ، قَالَ المَلَكُ المُوكِّلُ بِهَا : قِفُوا وَآضْرِبُوا بِهٰذَا الْعَمَلِ وَجُه / [١/٨٤] صَاحِبِهِ ، أَنَا المَلَكُ صَاحِبِ الإعْجِابِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَّعَ عَمَلَهُ صَاحِبِ الإعْجِابِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَّعَ عَمَلَهُ يَجَاوِزُنِي إلَى غَيْرِي ، إِنَّهُ كَانَ إِذَا عَمِلَ عَمَلاً أَدْخَلَ الْعُجْبَ فِيهِ .

وَتَصْعَدُ الملاثكة بِعَمَلِ الْعَبْدِ يُزَفُّ كَمَا تُزَفُّ الْعَـرُوسُ إِلَى أَهْلِهَا ، العملوالحسد

حَتَّى إِذَا آنْتَهَوْا إِلَى السَّمَاءِ الْخَامِسَةِ بِذَٰلِكَ الْعَمَلِ الْحَسَنِ مِنْ جِهَادٍ وَحَجَّ لَهُ ضَوْءً كَضَوْء كَضَوْء الشَّمْسِ، فَيَقُولُ المَلَكُ الموكَل : أَنَا المَلَكُ صَاحِبُ الْحَسَدِ، إِنَّهُ كَانَ يَحْسُدُ الناسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ آللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ، فَقَدْ سَخَطَ مَا رضَى اللَّه ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَهُ يُجَاوِزُنِي إلى غَيْرِي ،

العمل والرحمة

وَنَصْعَدُ الملائكة بِعَمَلِ الْعَبْدِ بِوُضُوءٍ تَامٌ ، وَصَلاَةٍ كَثِيرَةٍ وَصِيامٍ وَحَجٌ وَعُمْرَةٍ فَيَتَجَاوِزُون بِهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّادِسَةِ ، فَيَقُولُ لهم المَلَكُ المُوكَلُّ بِالْبَابِ : أَنَا صَاحِبُ الرَّحْمَةِ ، آضْرِبُوا بِهٰذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ ، إِنَّ السَّوَكُلُّ بِالْبَابِ : أَنَا صَاحِبُ الرَّحْمَةِ ، آضْرِبُوا بِهٰذَا الْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ ، إِنَّ لَا يَتُحَالَ فَيْ إِنْسَاناً ، وإِنْ أُصِيبَ عَبْدٌ شَمِتَ بِهِ ؛ أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدَعَ عَمَلَهُ يُتَجَاوَزُنِي إلى غَيْرِي .

العمل والذكر

وَتَصْعَدُ الْمَلَاثِكَةُ بِعَمْلِ الْعَبْدِ، بِنَفَقَةٍ كَثِيرَةٍ وَصَوْمٍ وَصَلَاةٍ وَاجِتهَادٍ وَوَرَعٍ ، لَهُ صَوْتُ كَصَوْتِ الرَّعْدِ ، وَضَوْءُ كَضَوْءِ الْبَرْقِ ، فَإِذَا آنْتَهُوْا إلى السَّمَاءِ السَّابَعَةِ يَقُولُ الْمَلَكُ المُوكَّلُ بِالسَّمَاءِ : أَنَا صَاحِبُ آلذَّكْرِ ، إِنَّ صَاحِبُ هَذَا الْعَمَلِ أَرَادَ بِهِ الذَّكْرِ في المَجَالِسِ ، وَالرِّفْعَةَ عِنْدَ الْقُرَّاءِ ، صَاحِبُ هٰذَا الْعُمَلِ أَرَادَ بِهِ الذَّكْرِ في المَجَالِسِ ، وَالرِّفْعَةَ عِنْدَ الْقُرَّاءِ ، وَالْجَاهَ عِنْدَ الْكُبَرَاءِ ، أَمَرَنِي رَبِّي أَنْ لَا أَدْعَ عَمَلَهُ يُجَاوِزُنِي إلى غَيْرِي ، وَكُلُّ عَمَلِ لَمْ يَكُنْ لِلهَ خَالِصاً فَهُورِيَاءُ ، وَلَا يَقْبَلُ آللَّهُ عَمَلَ المُرَاثِي .

العمل والاخلاص

وَتَصْعَدُ الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ مِنْ صَلَاةٍ وَزَكَاةٍ وَصِيامٍ وَصَدَقَةٍ وَحَجَّ وَعُمْرَةٍ وَخُلُقٍ حَسَنٍ وَصَمْتٍ وَذَكْرِ للَّهِ تَعَالَى ، وَتُشَيِّعُهُ مَلَّاثِكَةُ السَّمْوَاتِ السَّبْعِ ، حَتَّى تَقْطَعَ الْحُجُبَ كُلَّهَا إلى اللَّهِ تعالَى ، فَيَقِفُونَ بَيْنَ يَدَى الرَّبِ السَّبْعِ ، حَتَّى تَقْطَعَ الْحُجُبَ كُلَّهَا إلى اللَّهِ تعالَى ، فَيَقِفُونَ بَيْنَ يَدَى الرَّبِ جَلَّ جَلَّالُهُ ، وَيَشْهَدُونَ بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ المُخْلِصِ ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى : أَنْتُمُ الْحَفَظَةُ عَلَى عَمَلِ عَبْدِي ، وَأَنَا الرَّقِيبُ عَلَى مَا في نَفْسِهِ ، إِنَّهُ لَمْ أَنْتُمُ الْحَفَظَةُ عَلَى عَملٍ عَبْدِي ، وَأَنَا الرَّقِيبُ عَلَى مَا في نَفْسِهِ ، إِنَّهُ لَمْ يُسِرِدُنِي بِهٰذَا الْعَمَلِ ، وَلاَ أَخْلَصَهُ لِي ، وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَرَادَ بِعَمَلِهِ ؛ عَلَيْهِ لَعْنَتِي ، غَرَّ الاَدَمِيِّينَ وَغَرَّكُمْ وَلَمْ يَغُرِّنِي وَأَنَا عَلَّامُ الْغُيُوبِ ، المُطَّلِعُ عَلَى مَا لَعْمَلِ عَلَى عَلَى مَا لَعْمَلِ عَلَى مَا فَي نَفْسِهِ ، إِنَّهُ لَمْ يُعْرَنِي بِعْذَا الْعَمَلِ ، وَلاَ أَخْلَصَهُ لِي ، وَأَنَا عَلاَمُ الْغُيُوبِ ، المُطَّلِعُ عَلَى مَا لَوْ عَلَى عَلَ

فِي الْقُلُوبِ ، لَا تَخْفَى عَلَيَّ خَافِيَّةً ، وَلَا تَعْزُبُ عَنِّي عَازِبَةً ؛ عِلْمِي بِمَا كَانَ ، كَعِلْمِي بِمَا لَمْ يكن ، وَعِلْمِي بِمَا مَضَى ، كَعِلْمِي بِمَا بَقِيَ ؛ وَعِلْمِي بِالْأَوَّلِينَ ، كَعِلْمِي بِالآخِرِينَ ؛ أَعْلَمُ السِّرُّ وَأَخْفَى ، فَكَيْفَ يَغُرُّنِي عَبْدِي بِعَمَلِهِ ؟ إِنَّمَا يَغُرُّ الْمَخْلُوقِينَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ، وَأَنَا عَلَّامُ الْغُيُوبِ ، عَلَيْهِ لَعْنَتِي ، وَتَقُولُ المَلَاثِكَةُ السَّبْعَةُ وَالثَّلَائَة /الآلاف والمُشَيِّعُونَ : يَا رَبَّنَا عَلَيْهِ [ ٨٤٠] لَعْنَتُكَ وَلَعْنَتُنَا؛ وَتَقُولُ أَهْلُ السَّماءِ: عَلَيْهِ لَعْنَةُ آللَّهِ وَلَعْنَةُ اللَّاعِنِينَ » ثُمَّ بَكَى مُعَاذُ رضى الله عنه وَٱنْتَحَبَ آنْتِحَابًا شَـدِيداً ، وَقَـالَ يَا رَسُـولَ اللَّهِ : كَيْفَ النَّجَاةُ مِمَّا ذَكَرْتُ ؟ قالَ : « يَا مُعَاذُ آقْتَدِ بِنبِيِّكَ في الْيَقِينِ » . قُلْتُ : أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ ، وَأَنَا مَعَاذُ بْنُ جَبَل ، كَيْفَ لِي النَّجَاةُ وَالخلَاصُ ؟ قالَ : نَعَمْ يَا مَعَاذُ ، إِنْ كَانَ فِي عَمَلِكَ تَقُصِيرٌ ، فَاقْطَعْ لِسَانَكَ عَنِ الْوَقِيعَةِ فِي النَّاس ، وَعنْ إخْوَانِكَ مِنْ حَمَلَةِ الْقُرْآنِ خَاصَّةً ، وَلْيَسرُدُّكُ عَن الْوَقِيعَةِ في النَّاسِ مَا تَعْلَمُهُ مِنْ عَيْبِ نَفْسِكَ ، وَلاَ تُزَكِّ نَفْسَكَ بِذَمِّ إِخْوَانِكَ ، وَلاَ تَرْفَع نَفْسَكَ بِوَضْع إِخْوَانِكَ ، وَلاَ تُرَاءِ بِعَمَلِكَ كَيْ تُعْرَفَ فِي النَّاسِ ، وَلاَ تَدْخُلْ في الدُّنْيَا دُخُـولًا يُنْسِيكَ أَمْـرَ الآخِرَةِ ، وَلَا تُنَّـاجِ رَجُلًا وَعِنْـدَكَ آخَرُ ، وَلَا تَتَعَظُّمْ عَلَى النَّاسِ فَتَنْقَطِعَ عَنْكَ خَيْرَاتُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، وَلاَ تَفْحُشْ فِي مَجْلِسِكَ كَي يَحْذَرَ الناس مِنْ سُوءِ خُلُقِكَ ، وَلاَ تُمَزِّق النَّاسَ بِلِسَانِكَ فَتُمَزِّقَكَ كِللَّابُ جَهَنَّمَ » . قَوْلُهُ : ﴿ وَالنَّاشِطَاتَ نَشْطاً ﴾ [ النازعات : ٢ ] يقُولُ : تَنْزِعُ آللَّحْمَ عَنِ الْعِظَامِ ؛ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَنْ يُطِيقُ هٰذِهِ الْخِصَالَ ؟ قَالَ : « يَا مُعَاذُ إِنَّ الَّذِي وَصَفْتُ لَكَ يَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ؛ إِنَّمَا يَكْفِيكَ مِنْ ذٰلِكَ أَنْ تُحِبُّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ ، وَتَكْرَهَ لَهُمْ مَا تَكْرَهُ لِنَفْسِكَ ؛ فَإِذَنْ أَنْتَ قَدْ سَلِمْتَ » (<sup>0</sup> .

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم ١٠٦ .

قَالَ خَالِدُ بْنُ مَعْدَانَ : وَكَانَ مُعَاذُ لَا يُكْثِرُ مِنْ تِلاَوَةِ الْقُرْآنِ ، كَمَا يُكْثِرُ مِنْ تِلَاوَةِ هٰذَا الحَدِيثِ وَذِكْرِهِ في مَجْلِسِهِ .

العودة إلى الله

فإذا سَمِعْتَ أيها الرَّجل هٰذَا الحَدِيثَ ، الْعَظِيمَ نَبُّوهُ ، الْكَبيرَ خَطُّرُهُ ، الْأَلِيمَ أَثَرُهُ ، الذِي تَطِيرُ لَهُ الْقُلُوبُ وَتَحِيرُ لَهُ الْعُقُولُ ، وَتَضِيقُ عَنْ حَمْلِهِ الصُّدُورُ ، وَتَجْزَعُ مِنْ هَوْلِهِ النَّفُوسُ؛ فاعْتَصِمْ بِمَوْلاكَ إلهِ العَالَمِينَ ، وَالْزَمِ البَابِ بِالتَّضَرُّع وَالْإِبْتِهَالَ وَالْبُكَاءِ (١) آنَاء اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ مَعَ المُتَضَرِّعَينَ المُبْتَهِلِينَ ، فَإِنَّهُ لَا نَجَاةً مِنْ هٰذَا الْأَمْرِ إِلَّا بِرَحْمَتِهِ، وَلَا سَلَامَةً مِنْ هٰذَا الْبَحْرِ إلَّا بِنَظَرِهِ وَتَوْفِيقِهِ وَعِنَايَتِهِ ، فَتَنَبُّهُ مِنْ رَقْدَةِ الْغَافِلِينَ ، واعقل الأمْـرَ حَقَّهُ ، وَجَـاهِدْ نَفْسَكَ فِي هٰذِهِ الْعَقَبَةِ المَخُوفَةِ لَعَلَّكَ لاَ تَهْلِكَ مَعَ الْهَالِكِينَ وَالمُسْتَعَانُ بِالله تَعَالَى عَلَى كُلِّ حَالَ ، فَإِنَّهُ خَيْرُ مُعِين ، وَهُوَ تَعَالَى أَرْحَمُ السَّاحِمِينَ ، وَلَا [١/٨٥] حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ / .

(أ) راجع تخريج الحديث رقم (١٠٦).

### فصــــل ( في الإخلاص للَّهِ بالطاعة )

وَجُمْلَةُ الْأَمْرِ أَنَّهُ إِذَا أَحْسَنْتَ النَّظَرَ ، فَسرَأَيْتَ قَدْرَ طَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَرَأَيْتَ عَجْرَ الْخَلْقِ وَضَعْفَهُمْ وَجَهْلَهُمْ ، فَ لَا تَلْتَفِتُ اللَّهِ مَعْالِيهِمْ بِقَلْبِكَ ، وَكُنْ زَاهِداً فِي ثَنَسَاثِهِمْ وَمَدْحِهِمْ وَتَعْظِيمِهِمْ ، اللَّذِي لَا إِنْهِمْ بِقَلْبِكَ ، وَلَا يُودْ بِطِاعَتِكَ شَيْئاً مِنْ ذُلِكَ ، وَ ( إِذَا )(١) رَأَيْتَ خِسَّةَ الدُّنْيَا وَسُوعَةَ زَوَالِهَا ، فَلَا تُرِدْهَا أَيْضاً بِطِاعَتِكَ ، وتقول : يَا نَهْسُ أَثَنَاءُ وَحَقَارَتَهَا وَسُرْعَةَ زَوَالِهَا ، فَلا تُردها أَيْضاً بِطِاعَتِكَ ، وتقول : يَا نَهْسُ أَثَنَاءُ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَشُكُرُهُ وإعزازه خيرً أَم ثَنَاء المَخْلُوقِينَ الْعَاجِزِينَ الْجَاهِلِينَ ، اللّهِ الْعَالَمِينَ وَشُكُرُهُ وإعزازه خيرً أَم ثَنَاء المَخْلُوقِينَ الْعَاجِزِينَ الْجَاهِلِينَ ، اللّهِ اللّهُ فَوْ وَمَا يَحَمَّلُتِ فِيهِ وَمَا يَبْلُغُونَ حَقَّكِ فِيمَا اللّهِ مَنْ هُوَ أَدُونُ حَالًا بِالأَلْفِ دَرَجَةٍ ، اللّهِ عَرْفُونَ عَلَيْكِ مَنْ هُو أَدُونُ حَالًا بِالأَلْفِ دَرَجَةٍ ، وَيُضَيِّعُونَكِ فِي أَنْقُ مُنْ مُنْ مُنْ هُو أَدُونُ حَالًا بِالأَلْفِ دَرَجَةٍ ، وَيُضَيِّعُونَكِ فِي أَنْ لَمْ يَعْعُلُوا ذَلِكَ فَمَاذَا عَسَى وَيُضَيِّعُونَكِ فِي أَيْدِيهِمْ وَإِلَى مَاذَا تَبْلُغُ قُدْرَتُهُمْ ، ثُمَّ هُمْ في قَبْضَةِ آلله تَعَالَى مُنْ يَكُونَ بِأَيْدِيهِمْ وَإِلَى مَاذَا تَبْلُغُ قُدْرَتُهُمْ ، ثُمَّ هُمْ في قَبْضَةِ آلله تَعَالَى طَاعَتِكِ الْعَزِيزَةَ بِهِمْ ، وَإِلَى مَا يَشَاءُ مَنْ ثَنَاوُهُ كُلُ فَخْو ، وَعَطَاءُ مَنْ عَطَاقُهُ مَنْ فَنَاوُهُ كُلُ فَخْو ، وَعَطَاءُ مَنْ عَطَاقُهُ مَنْ عَطَاقُهُ مَنْ وَلَقَدْ صَدَقَ الْقَائِلُ : [ الكامل ] :

سَهَرُ الْعُيُونِ لِغَيْرِ وَجْهِكَ بَاطِلٌ وَبُكَاؤُهُنَّ لِغَيْرِ عَفْوِكَ ضَائِعٌ

وَقُلْ : يَا نَفْسُ ، أَجَنَّةُ الْخُلْدِ خَيْرُ أَمْ لَطْخَةً مِنْ حَرَامِ الدُّنْيَا وَحُطَامِهَا

النَّكِدِ الْفَانِي ؟ وَأَنْتِ مُتَمَكِّنَةٌ مِنْ أَنْ تحصّلي بطَاعَتَكِ هٰذَا النَّعِيمُ المُقِيمُ ، فَلاَ تَكُونِي خَسِيسَةَ أَلهمَّةٍ ، رَدِيئَةَ الإرَادَةِ ، دَنِيئَةِ الأَفْعَالِ ، أَمَا تَرَيْنَ الحَمَامَ إِذَا كَانَ سَمَاوِياً (أ) ، كَيْفَ تَعْلُو قِيمَتُهُ وَيَزْدَادُ قُدْرُهُ ؟ فَارْفَعِي هِمَّتَكِ كُلَّهَا إلى السَّمَاء ، وَجَرِّدِي قَلْبَكِ للَّهِ تَعَالَى الوَاحِدِ، الَّذِي بِيَدِهِ الأَمْرُ كُلُّهُ ، وَلاَ تُضَيِّعي مَا ظَفِرْتِ بِهِ مِنْ طَاعَتِكِ بِلاَ شَيْءٍ . وَكَذَٰلِكَ إِذَا أَحْسَنْتِ التَّأَمُّلَ فَرَأَيْتِ أَيَادِيَ الله تَعالَى وَمِنَنَّهُ الْعِظامَ عَلَيْكَ فَي هٰذِهِ الطاعَةِ ، بأنْ أَمْكَنَكِ مِنْهَا وَأَعْطَاكِ الآلَةَ أُوَّلًا ، ثُمَّ أَزَاحَ عَنْكِ الْعَاثِقَ حَتَّى تَفَرَّغْتِ لِهَاذِهِ الطَّاعَةَ ثَانِياً ، ثُمَّ خَصَّكِ بِالتَّوْفِيقِ وَالتَّأْيِيدِ ، وَيَسَّرَهَا عَلَيْكِ وَزَيَّنَهَا في قَلْبِكِ ، حَتَّى عَمِلْتِهَا ثَالثاً ، ثُمَّ مَع جَلاَلَتِهِ وَعَظَمَتِهِ وَاسْتِغْنَائِهِ عَنْكِ وَعَنْ طَاعَتِكِ ، وَكَثْرَةِ نِعَمِهِ عَلَيْكَ أَعَدَّ لَكِ عَلَى هٰذَا/الْعَمَلِ الْيَسِيرِ، الثَّناء الْجزيلَ والثَّوَابَ الْعَظِيمَ مَا لا تَسْتَحِقُّهُ رَابِعاً ، ثُمَّ شَكَرَكِ عَلَى ذٰلِكَ وَأَثْنَى عَلَيْكِ وَأَحَبُّكِ بِذٰلِكَ خَامِساً ، هَـٰذُهِ كُلُّهَا بِفَضْلِهِ الْعَظِيمِ لاَ غَيْرُ ، وَإِلَّا فَبِـأَيِّ آسْتِحْقَاقِ لَـكِ ، وَأَيِّ قَـٰدْرِ لِعَمَلِكِ الْحَقِيرِ ، المعيوبِ ؟ فَآذْكُرِي أَيَّتُهَا النَّفْسُ مِنَّةَ رَبِّكِ الْكَريمِ الرَّحِيمِ سُبْحانَهُ ، فِيمَا أَحْسَنَ إِلَيْكِ في هٰذِهِ الطَّاعَةِ ، وَٱسْتَحْبِي مِنْ أَنْ تَلْتَفِتِي إلى عَمَلِكِ، بَلِ الْفَضْلُ وَالمِنَّةُ لله تَعالى عَلَيْنَا بِكُلِّ حَالٍ ، فَلاَ يَكُونُ لَكِ شَغْلٌ بَعْدَ حُصُولَ ِ هٰذِهِ الطَّاعَةِ إِلَّا التَّضَرُّعَ وَالإبتِهَالَ إِلَى الله سُبْحَانَهُ بِأَنْ يَتَقَبَّلَهَا . أَمَا تَسْمِع قُوْلَ خَلِيلِهِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلاَّمُ ، لَمَّا فَرَغَ مِنْ خِدْمَتِهِ في بنَاء بَيْتِهِ ، كَيْفَ آبْتَهَلَ إليه في أَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْهِ بِالْقَبُولِ ، فَقَالَ : ﴿ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتِ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [ البقرة : ١٢٧ ] وَلَمَّا فَرَغَ مِنْ دُعَائِهِ قَالَ : ﴿ رَبُّنَا وَتَقَبُّلْ دُعَاءِ ﴾ [ إبراهيم : ٤٠ ] فَلَئنْ مَنَّ عَلَيْكِ بِقَبُـولِ هٰذِهِ الْبِضَاعَةِ المُزْجَاةِ ، فَلَقَدْ أَكْمَلَ المِنَّةَ وَأَعْظَمَ النَّعْمَةَ ، وَيَا لَكِ مِنْ سَعَادَةٍ وَدَوْلَةٍ وَعِزَّ وَرِفْعَةٍ ، وَكُمْ تَرَيْنَ لذلك مِنْ خِلْعَةٍ وَنِعْمَةٍ ، وَذُخْر وَكَرَامَةٍ ، وَإِنْ تَكُن

[4/60]

<sup>(</sup>أ) الحمام السماوي : الحمام المرتفع في طيرانه .

الأُخْرَى فَيَا لَكِ مِنْ خُسْرَانٍ وَغَبْنِ وَحِرْمَانٍ ، فَاهْتَمُّ وَآشْتَغِلْ بِهِلَا الشَّأْنِ ، فَإِذَا وَاظَبْتَ عَلَى مِثْلِ هِذَا وَكَرَّرْتَهُ عَلَى قَلْبِكَ عِنْدَ الْفَرَاغِ مِنْ طَاعَتِكَ ، وَآسْتَعَنْتَ بِالله عَنَّ وَجَلَّ ، صَرَفَكَ عَنِ الإِلْتِفَاتِ إِلَى الْخَلْقِ وَالنَّفْسِ ، وَشَعْلَكَ عَنْ مُرَاءاة وَإِعْجَابِ ، وَبَعَنْكَ عَلَى مَحْضِ الإِخْلاصِ لله تَعَالى في الطَّاعَاتِ ، وَالتَّمَسُّكِ بِلِكُر مِنَّةِ الله تَعَالى عليك في جَمِيعِ الْحَالاتِ ، وَيَحْشُلُ لَكَ أَرْجَى طَاعَاتٍ طَاهِرَةٍ لاَ عَيْبَ فِيهَا ، وَخَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فِيهَا ، وَعَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فِيهَا ، وَعَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فِيهَا ، وَعَيْرَاتٍ خَالِصَةٍ لاَ شَوْبَ فِيها ، وَعَبْرَهُ مَعْهَا وَطَابَ عُقْبَاهَا وَإِنَّ التَّوْفِيقَ لِيثَلِمُ مَثَلًا مَرَّةً وَاحِدَةً لاَ غَيْرُ ، فَإِنَّهَا بِالْحَقِيقَةِ لَكَبِيرَةً . لَعَمْرِي وَإِنَّهَا وَإِنَّ التَّالِقِيقِ لِمِثْلِهِ عَزِيزٌ ، وَالْفَضْلَ بِهِ للله تَعَالَى عَلَى العَبِدِ لَكَبِيرً . فَأَيُّ هَدِيَّةٍ اللهُ عَيْرُ ، وَالْفَضْلَ بِهِ للله تَعَالَى عَلَى العَبِدِ لَكَبِيرً . فَأَيُ هَدِيَّةٍ الشَّهُ عَلَى العَبِدِ لَكَبِيرً . فَأَيُ هَدِيَّةٍ الشَّامِينَ ، وَأَيُّ سَعْي الْعَبْدِ لَكَبِيرً . فَأَيْ مِضَاعَةٍ أَعَزُّ مِنْ بِضَاعَةٍ آخَتَارَهَا وَرَضِيهَا رَبُ الْعَالَمِينَ ، وَأَيُ سِضَاعَةٍ أَعَزُّ مِنْ بِضَاعَةٍ آخْتَارَهَا وَرَضِيهَا رَبُ الْعَالَمِينَ ، وَأَيُ بِضَاعَةٍ أَعَزُّ مِنْ بِضَاعَةٍ آخْتَارَهَا وَرَضِيهَا رَبُ

فَتَأَمَّلُ أَيُّهَا الْمِسْكِينُ ، وَإِيَّاكَ / أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمَغْبُونِينَ ، وَإِذَا جَرَى [١/٨٦] الأَمْرُ عَلَى هُـنِهُ الْجُمْلَةِ ، كُنْتَ مِنَ المُخْلِصِينَ لله سُبْحَانَهُ وتَعَالى الخالصين ، الذَّاكِرِينَ لِمِنَنِهِ المَرْضِيَّينَ ، وَكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ هٰـذِهِ الْعَقَبَةَ الخالصين ، الذَّاكِرِينَ لِمِنَنِهِ المَرْضِيَّينَ ، وَكُنْتَ قَدْ خَلَّفْتَ هٰـذِهِ الْعَقَبَةَ المَخُوفَةَ ، وَسَلِمْتَ مِنْ آفَاتِهَا ، وَسَبَقْتَ بِخَيْرَاتِهَا وَثَمَرَاتِهَا فَائِزاً إِلَى الأَبَدِ المَحُوفَة ، وَسَلِمْتَ مِنْ آفَاتِهَا ، وَسَبَقْتَ بِخَيْرَاتِهَا وَثَمَرَاتِهَا فَائِزاً إِلَى الأَبَدِ بِكَرَامَاتِهَا وَسَعَادَاتِهَا ، وَالله سُبْحَانَهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ بِمَنِّهِ وَفَضِلِهِ ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُولَ وَلاَ قُولًا وَلاَ قُولًا إِللهُ الْعَلِي الْعَظِيمِ .

### العقبةُ السَّابعة : وهي عقبةُ الحمد والشكر

عَلَيْكَ ، وَفَقَكَ الله وَإِيَّانَا بِحُسْنِ تَوْفِيقِهِ ، بَعْدَ قَطْعِ هَــنِهِ الْعَقَبَاتِ ، وَالظَّفرِ بِالْمَقْصُودِ مِنْ هٰذِهِ الْعِبادَةِ ، السَّالِمَةِ مِنَ الأَفَاتِ ، بِالْحَمْدِ وَالشُّكْرِ للهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى هٰذِهِ النَّعْمَةِ الْعَظِيمَةِ وَالْجِنَّةِ الْكَرِيمَةِ .

لزوم الحمد والشكر أدوام

النعمة

وَإِنَّمَا يَلْزَمُكَ ذٰلِكَ لِأَمْرَيْنِ :

أَحَدُهُما : لِدَوَامِ النَّعْمَةِ . وَالثَّانِي : لِحُصُولِ الزِّيَادَةِ .

- فَأَمَّا دَوَامُ النَّعْمَة ، فَلَأَنَّ الشَّكْرَ قَيْدُ النَّعَمِ ، بِهِ تَدُومُ وَتَبْقَى ، وَبِتَرْكِهِ تَزُولُ وَتَحُولُ ، قَالَ الله سُبْحَانَهُ وتَعالَى : ﴿ إِنَّ الله لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [ الرعد : ١١] وقالَ عَزَّ مِنْ قائِل : ﴿ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ الله ، فَأَذَاقَهَا آلله لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [ النحل : الله ، فَأَذَاقَهَا آلله لَبْهَ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [ النحل : ١١٢]. وقالَ الله سُبْحَانَهُ : ﴿ مَا يَفْعَلُ آلله بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ ﴾ [ النساء : ١٤٧]. وقالَ ﷺ : « إِنَّ لِلنَّعَمِ أُوابِدَ كَاوَابِدِ الْوَحْسِ ، فَقَيدُوهَا بِالشَّكْرِ » (أ) .

ـ وَأَمَّا حُصُولُ الـزِيَادَةِ ، فَلَمَّا كَانَ الشُّكْرُ هُوَ قَيْـدَ النَّعْمَةِ ، فَهُـوَ يُثْمِرُ

<sup>(1)</sup> راجع تخريج الحديث رقم (١٠٧) .

الزِّيَادَةَ ؛ قالَ الله تعالى : ﴿ لَئُنْ شَكَـرْتُمْ لَأَذِيدَنَّكُمْ ﴾ [ إبراهيم : ٧ ] ﴿ وَالَّـذِينَ آهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُـدًى ﴾ [ محمد : ١٧ ] ﴿ وَالَّـذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ سُبُلِنَا ﴾ [ العنكبوت : ٦٩]. وَلِلسَّيِّدِ الْحَكِيمُ إِذَا رَأَى الْعَبْدَ قَدْ قَامَ بِحَقِّ نِعْمَةٍ يَمُنُّ عَلَيْهِ بِأُخْرَى وَيَرَاهُ أَهْلًا لَهَا ، وَإِلَّا فَيَقْطَعُ ذَٰلِكَ عَنْهُ

النَّعم ثُمَّ النَّعَمُ قِسْمَانِ : دُنْيَويَّةً ، وَدِينِيَّةً . وَقِينِيَّةً . وَقِينِيَّةً . وَالسَّامِهَا

فَاللُّنْيَوِيَّةُ ضَرَّبَانِ : نِعْمَةُ نَفْعٍ ، وَنِعْمَةُ دَفْعٍ .

فَيْعْمَةُ النَّفْعِ : أَنْ أَعْطَاكَ المَصَالِحَ وَالْمَنَافِعَ ؟

فَالْمِنَافِعُ ضَرْبَانِ : (١) الْخِلْقَةُ السَّوِيَّةُ في سَلاَمَتِهَا وَعَـافِيَتِهَا ، (٢) وَالمَلْاذُ الشَّهِيَّةُ مِنَ المَـطْعَمِ وَالْمَشْرَبِ وَالْمَلْبَسِ وَالْمَنْكَحِ وَغَيْرِهَـا مِنْ فَوَائِدِهَا .

وَيْعْمَةُ الدَّفْعِ: أَنْ صَرَفَ عَنْكَ المَفَاسِدَ وَالمَضَارَّ. وَهِي ضَرْبَانِ: أَحَدُهُما: بأَنْ سَلَّمَكَ مِنْ زَمَانَتِهَا وَسَائِرِ آفَاتِهَا وَعِلَلِها ؟

وَالثَّانِي: دَفْعُ مَا يَلْحَقُكَ بِهِ مِن ضَرِدٍ مِنْ أَنْوَاعِ الْعَوَائِقِ ، أَوْ يَقْصِلُكَ بِهِ مِن ضَردٍ مِنْ أَنْوَاعِ الْعَوَائِقِ ، أَوْ يَقْصِلُكَ بِهِ مِن أَنْ مِنْ إِنْسِ أَوْ جِنِّ وَسِبَاعٍ وَهَوَامًّ ونَحْوِهَا / .

وَأَمَّا النَّعَمُ آلدِّينِيَّةُ فَضَرَّبَانِ : نِعْمَةُ التَّوْفِيقِ ، وَنِعْمَةُ الْعِصْمَةِ ؟

فَنِعْمَةُ التَّوْفِيقِ : أَنْ وَفَقَكَ أَوَّلًا لِلإِسْلَامِ ، ثُمَّ لِلسُّنَّةِ، ثُمَّ لِلطَّاعَةِ؛

وَيْعْمَةُ الْعِصْمَةِ : أَنْ عَصَمَكَ أَوَّلًا عَنِ الْكُفْرِ وَالشَّرْكِ ، ثُمَّ عَنِ الْبِدْعَةِ وَالضَّلَالَةِ ، ثُمَّ عَنْ سَائر المَعَاصِي .

وَتَفْصِيلُ ذَٰلِكَ لَا يُحْصِيهِ إِلَّا السَّيِّدُ الْعَالِمُ ، الَّذِي أَنْعَمَ عَلَيْكَ ، كما

قَالَ جَلَّ وَعَلَا : ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ [مريم : ٣٤].

وَإِنَّ دَوَامَ هٰذِهِ النَّعَمِ كُلِّهَا بَعْدَ ما مَنَّ عَلَيْكَ بِهَا ، وَالزَّيَادَةَ عَلَيْهَا مِنْ كُلِّ بَابٍ ، ما لاَ يَبْلُغُهُ وَهُمُكَ ، كُلُّهَا تَتَعَلَّتُ بِشَيءٍ وَاحِدٍ ، وَهُوَ الشُّكْرُ وَالْحَمْدُ لله ، وَإِنَّ خَصْلَةً تَكُونُ لَهَا كُل هٰذِهِ الْقِيمَةُ ، وَتَكُونُ فِيهَا كُلَّ هٰذِهِ الْقِيمَةُ ، وَتَكُونُ فِيهَا كُلَّ هٰذِهِ الْقَائِدةِ ، لَحَقِيقٌ أَنْ يُتَمَسَّكَ بِهَا مِنْ غَيْرِ إِغْفَالَ بِحَالَ ، فَإِنَّهُ جَوْهَرَّ ثَمِينً الْفَائِدةِ ، لَحَقِيقٌ أَنْ يُتَمَسَّكَ بِهَا مِنْ غَيْرِ إِغْفَالَ بِحَالَ ، فَإِنَّهُ جَوْهَرَ ثَمِينً وَكِيمياءً عَزِيزَةً ، وَآلله وَلِيُّ التَّوْفِيقُ بِفَضْلِهِ .

حقيقة الحمد والشكر فَإِنْ قِيلَ : فَمَا حَقِيقَةُ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ وَمَا مَعْنَاهُمَا وَحُكْمُهُمَا ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ العُلَمَاءَ فَرَّقُوا بَيْنَ الْحَمْدِ وَالشُّكْرِ عِنْدَ التَّحْصِيلِ ، أَنَّ الْحَمْدَ مِنْ أَشْكَالِ التَّسْبِيحِ وَالتَّهْلِيلِ ، فَيَكُونُ مِنَ المَسَاعِي الطَّاهِرَةِ ؛ وَالشَّكْرُ مِنْ أَشْكَالِ الصَّبْرِ وَالتَّهْوِيضِ ، فَيَكُونُ مِنَ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ . وَلأَنَّ الشَّكْرُ مِنْ أَشْكَالِ الصَّبْرِ وَالتَّهْوِيضِ ، فَيكُونُ مِنَ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ . وَلأَنَّ الشَّكْرُ مِنْ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ . وَلأَنَّ الشَّكُورُ مِنْ المَسَاعِي الْبَاطِنَةِ . وَلأَنَّ الشَّكُورُ مُنَ الشَّكُورُ مَنْ الشَّكُورُ وَاللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾ وَالشَّكُورُ ﴾ وَالشَّكُورُ ، وَالشَّكُورُ ، وَالشَّكُورُ ، وَاللَّهُ مَعَالَى : ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾ [سبإ : ١٣] . فَنَبَتَ أَنَّهُمَا مَعْنِيَّان مُتَمَيِّزَانِ .

ثُمَّ الْحَمْدُ هُوَ الثَّنَاءُ عَلَى أَحَدٍ بِالْفِعْلِ الْحَسَنِ ؛ هٰذَا مُقْتَضَى كَلَامُ شَيْخِنَا (أ) رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى .

وَأَمَّا الشَّكُرُ فَتَكَلَّمُوا في مَعْنَاهُ وَأَكْثَرُوا ؛ فَعَنِ آبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ : الشُّكُرُ هُوَ الطَّاعَةُ بِجَمِيعِ الْجَوَارِحِ لِرَبِّ الْخَلَق في السَّرِّ وَالْعَلَانِيَةِ ؛ وَإِلَى نَحْوِهِ ذَهَبَ بَعْضُ مَشَايِخِنَا فَقَالَ : الشُّكُرُ هُوَ أَدَاءُ الطَّاعَاتِ في الظَّاهِرِ وَالْبَاطِنِ ، ثُمَّ رَجَعَ إلى أَنَّهُ آجْتِنَابُ المَعَاصِي ظَاهِراً وَبَاطِناً .

<sup>(</sup>أ) هو أبو بكر الورَّاق .

وَقَالَ غَيْرُهُ: الشُّكْرُ الإحْتِرَاسُ عَن آخْتِيَار مَعَاصِي اللَّهِ تعالى، تَحْتَرسُ عَلَى قَلْبِكَ وَلِسَانِكَ وَأَرْكَانِكَ ، حَتَّى لاَ تَعْصِيَ اللَّهَ تَعَالَى بِشَيءٍ مِنْ هُــذِهِ الثَّلَاثَةِ ، بوْجهٍ مِنَ الوُجُوهِ .

وَالفَرْقُ بَيْنَ قَوْلِهِ (أَ) وَبَيْنَ قَوْل ِ الشَّيْخِ الأُوَّل ِ (ب) ، أَنَّهُ رَحِمَهُ اللَّهُ. جَعَلَ الإحْتِرَاسَ مَعْنَى مُثْبِتاً زَائِداً عَلَى الإجْتِنَابِ عَن المَعَاصِي ؛ وَأَمَّا الإجْتِنَابُ عَنِ المَعْصِيَةِ فَمَا هُوَ(١) إلا أَنْ لاَ يَفْعَلَ المَعْصِيةَ عِنْدَ دَوَاعِيهَا ، وَلاَ يَكُونُ فِي نَفْسِهِ مَعْنَى مُحَصَّلًا ، يَكُونُ الْعَبْدُ بِهِ مُشْتَغِلًا ، وَعَنِ الكُفْرَانِ [١/ ٨٧] مُعْتَصِماً . وَقَالَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ اللَّهُ : إِنَّ الشُّكْرَ تَعْظِيمُ المُنْعِمِ عَلَى مُقَابَلَةِ / نِعْمَتِهِ ، عَلَى حَدٍّ يَمْنَعُهُ عَنْ جَفَاءِ المُنْعِمِ وَكُفْرَانِهِ ۞ . وَلَـوْ قُلْتَ : تَعْظِيمُ المُحْسِن عَلَى مُقَابَلَةِ إحْسَانِهِ ، لَصَحَّ أَن يَكُونَ مِنَ اللَّهِ الشُّكُرُ لِلْعَبْدِ(٥) ، فَحَسَنٌ ؛ وَفِيهِ تَفَاصِيلُ قَدْ شَرَحْنَاهَا فِي كِتَابِ : « إِحْيَاءِ عُلُومِ الدِّينِ» (٢٠) وَغَيْـرِهِ ، وَلٰكنَّ التَّحْصِيلَ أَنَّ الشُّكْـرَ مِنَ الْعَبْدِ تَعْظِيمٌ يَمْنَـعُ مِنْ جَفَـاءِ مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْهِ ، وَذٰلِكَ بِتَذَكُّر إِحْسَانِهِ وَحُسْنِ حَالَ (٢) الشَّاكِر فِي شُكْرِهِ ، وَقُبْح حَالِ الكَافِر فِي كُفْرَانِهِ .

قُلْتُ : إِنَّ أَقَلَّ مَا يَسْتَوْجِبُهُ المُنْعِمُ بِنِعْمَتِهِ ، أَنْ لاَ يُتَوَصَّلَ بِهَا إلى مَعْصِيَةٍ ، وَمَا أَقْبَحَ حَالَ مَنْ جَعَلَ نِعْمَةَ المُنْعِمِ سِلَاحاً عَلَى عِصْيَانِهِ ، فَعَلَى

(أ) الضمير هنا يعود إلى الغير (قال غيره).

<sup>(</sup>ب)الشيخ الأول : هو الذي عرَّفه المصنَّف بقوله : بعض مشايخنا .

<sup>(</sup>ج) الكفران : جحود النعمة والكفر بها .

<sup>(</sup>د) معنى شكر الله للعبد أن يوفقه لأن يشكره ويثني عليه بما هو أهله.

<sup>(</sup>هـ) يراجع كتاب الصبر والشكر، وهو الكتاب الثاني من ربع المنجيّات من كتاب الإحياء (ج ٤ ص ٥٣).

الْعَبْدِ إِذَنْ مِنْ فَرْضِ الشُّكْرِ فِي حَقِيقَتِهِ ، أَنْ يَكُونَ لَـهُ مِنْ تَعْظِيمِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، مَا يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ مَعَاصِيهِ عَلَى حَسَبِ تَذَكَّر نِعَمِهِ (١) ، فَإِذَا أَتَى بذلكَ فَقَدْ أَتِي مَا هُوَ الأَصْلُ فِيهِ ، ثُمَّ يُقَابِلُ ذٰلِكَ بِجِدٍّ فِي الطَّاعَةِ ، وَجُهْدٍ فِي القِيَامِ بِالْخِدْمَةِ ، إِذْ هُوَ مِنْ حُقُوقِ النَّعْمَةِ ، فَلَا بُدَّ مِنَ الإِحْتِرَاسِ عَن المَعْصِيَةِ ، وَبِاللَّهِ النُّوفِيقُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا مَوْضِعُ الشُّكُر ؟

موضع الشكر

فَاعْلَمْ أَنَّ مَوْضِعَهُ النَّعْمُ ؛ وَالنَّعَمُ دينِيَّةٌ وَدُنْيَويَّةٌ عَلَى أَقْدَارِهِمَا . وَأَمَّا الشَّدَائِدُ وَالمَصَائِبُ فِي الدُّنْيَا ، فِي نَفْسِ أَوْ أَهْلِ أَوْ مَالٍ ، فَتَكَلَّمُوا فِي ذْلِكَ ، هَلَ يَلْزَمُ العَبْدَ الشُّكُرُ عَلَيْهَا ؟ قَالَ بَعْضُهُم َّ: لَا يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشُّكُرُ عَلَيْهَا مِنْ حَيْثُ هِيَ ، وَإِنَّمَا يَجِبُ فِيهَا الصَّبْرُ . وَأَمَّا الشُّكْرُ فَهُوَ عَلَى النُّعْمَةِ الشكر على لَا غَيْرُ . قَالُوا : وَلَا شِدَّةَ إِلَّا وَفِي جَنْبِهَا نِعَمُ اللَّهِ تَعَالَى ، فَيلَزمَ الشُّكْرُ عَلَى تِلْكَ النِّعَمِ المُقْتَرِنَةِ بِهَا دُونَ نَفْسِ الشِّدَّةِ .

وَتِلْكَ النَّعَمُ مَا قَالَهُ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : مَا ٱبْتُلِيتُ بَبَلِيَّةِ إِلَّا كَانَ لِلَّهِ تَعَالَى عَلَيٌّ فِيهَا أَرْبَعُ نِعَم : إِذْ لَمْ تَكُنْ في دِينِي ، وَإِذْ لَمْ تَكُنْ أَعْظَمَ مِنْهَا ، وَإِذْ لَمْ أُحْرَم الرِّضَا ، وَإِذْ رَجَوْتُ الثَّوَابَ عَلَيْهَا . وَقَدْ قِيلَ أَيْضًا : مِنْ تِلْكَ النِّعْمِ أَنَّ تِلْكَ الشِّدَّةَ زَائِلَةً غَيْرُ دَائِمَةٍ ، وَأَنَّهَا مِنَ اللَّهِ تَعَالَى دُونَ غَيْرِهِ ، وَإِنْ كَانَتْ بِسَبَبِ مَخْلُوقٍ ، فَإِنَّهَا لَكَ عَلَيْهِ ، لا لَهُ عَلَيْكَ ، فَإِذَنْ يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشُّكْرُ عَلَى النِّعَمِ المَقْتَرِنَةِ بِالشَّدَّةِ .

الشكر على الشدائد

وَقَالَ آخَرُونَ، وَهُوَ الأَوْلَى عِنْدَ شَيْخِنَا رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: إِنَّ شَدَاثِثَ الـدُّنْيَا مِمَّا يَلْزَمُ الْعَبْدَ الشُّكْرُ عَلَيْهَا ، لِّنَّ تِلْكَ الشَّدَائِدَ نِعَمٌ بالحقِيقَةِ ، بدَلِيلِ أَنَّهَا تُعَرِّضُ الْعَبْدَ لِمَنَافِعَ عَظِيمَةٍ ، وَمَثُوبَاتٍ جَزِيلَةٍ ، وَأَعْوَاض كَريمَةٍ

[۸۷/ب]

فِي العَاقِبَةِ ، تَتَلَاشَى فِي جَنْبِهَا / مَشَقَّةُ هٰذِهِ الشَّدَائِدِ ، وَأِيِّ نِعْمَةٍ تَكُونُ أَكْبَرَ مِنْ هٰذِهِ . وَمِثَالُ ذٰلِكَ مَنْ يَسْقِيكَ دَوَاءً كَرِيها مُرَّا لِدَاءٍ شَدِيدٍ ، أَوْ يَفْصِدُكَ أَوْ يَحْجُمُكَ لِعِلَّةٍ عَظِيمَةٍ مَخُوفَةِ الْخَطْرِ ، فَيُوَدِّي ذٰلِكَ إلى يَحْجُمُكَ لِعِلَّةٍ عَظِيمَةٍ مَخُوفَةِ الْخَيْشِ ، فَيَكُونُ إِيلَامُهُ إِيّاكَ ضِحَةِ النَّفْسِ ، وَسَلَامَةِ الْبَدَنِ ، وَصَفْوَةِ الْعَيْشِ ، فَيَكُونُ إِيلَامُهُ إِيّاكَ بِمَرَارَةِ الدَّوَاءِ ، أَوْ جِرَاحَةِ الْفَصْدِ ، وَالْحِجَامَةِ ، نِعْمَةٌ بَالِغَةُ بِالْحَقِيقَةِ ، وَمِنَةُ بَمِرَارَةِ الدَّوَاءِ ، أَوْ جِرَاحَةِ الْفَصْدِ ، وَالْحِجَامَةِ ، نِعْمَةٌ بَالِغَةُ بِالْحَقِيقَةِ ، وَمِنَةُ ظَاهِرَةً ، وإن كَانَ فِي صُورَتِهِ مَكْرُوها ، يَنْفُرُ عَنْهُ الطَّبْعُ ، وَتَسْتَوْحِشُ مِنْهُ النَّفْسُ ، وَأَنْتَ تَحْمَدُ الَّذِي تَوَلِّى مِنْكَ هٰذَا ، بَلْ تُحسِنُ إِلَيْهِ مَا أَمْكَنَكَ .

وَكَذَٰلِكَ حُكْمُ هٰذِهِ الشَّدَائِدِ ؛ أَمَا تَرَى أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى ، كَيْفَ حَمَدَ اللَّهُ وَشَكَرَهُ عَلَى الشَّدَائِدِ شُكْرَهُ عَلَى المَسَارِ ، حَيْثُ قَالَ : « الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى مَا سَاءَ وَسَرَّ » (أ) . أَمَا تَرَى كَيْفَ يَقُولُ جَلَّ جَلالُهُ : ﴿ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾ [ النساء : ١٩ ] وَمَا سَمّاهُ اللَّهُ تَعَالَى خَيْراً ، فَهُو أَكْثُرُ مِمّا يَبْلُغُهُ وَهُمُكَ ؛ يُؤكِّدُ هٰذَا الْقَوْلَ أَنَّ النَّعْمَةَ لَيْسَتْ خَيْراً عَنِ اللَّذَةِ وَمَا تَشْتَهِيهِ النَّفْسُ بِمُقْتَضَى الطَّبْعِ ، إِنَّمَا هُو مَا يَزِيدُ فِي رِفْعَةِ المدرجة ، وَلَذَٰلِكَ تُسَمَّى نِعْمَةً فِي مَعْنَى الزِّيَادَةِ ؛ وَإِذَا كَانَتِ الشَّدَةُ مِمّا تَصِيرُ سَبَا في وَلَالِكَ تُسَمَّى نِعْمَةً فِي مَعْنَى الزِّيَادَةِ ؛ وَإِذَا كَانَتِ الشَّدَةُ مِمّا تَصِيرُ سَبَا في وَلَاكُ مُوفَقًا .

مفاضلة بين الشكر والصابر

فَإِنْ قُلْتَ : فالشَّاكِرُ أَفْضَلُ أَم ِ الصَّابِرُ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّهُ قِيلَ : إِنَّ الشَّاكِرَ أَفْضَلُ بِدَلِيلِ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ [ سبأ : ١٣ ] فَجَعَلَهُمْ أَخَصَّ الْخَوَاصِّ . وَقَالَ في نُوحٍ عَلَيْهِ الصَّلاة والسَّلامُ : ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبْداً شَكُوراً ﴾ [ الإسراء : ٣ ] وَقَالَ في

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم (١٩٨).

إِبْرَاهِيمَ : ﴿ شَاكِراً لَأِنْعُمِهِ ﴾ [ النحل : ١٢١ ]، وَلَأِنَّهُ فِي مَنْزِلَةِ الإِنْعَامِ وَالْعَافِيَةِ ، وَلِذَٰلِكَ قِيلَ : لأَنْ أُنْعِمَ فَأَشْكُرَ أَحَبُّ إِلَى مِنْ أَنْ أُبْتَلَى فَأَصْبرَ .

وَقِيلَ : بَلِ الصَّابِرُ(١) أَفْضَلُ ، لَأَنَّهُ أَعْظَمُ مَشْقَّةً ؛ فَيَكُونُ أَعْظَمَ ثَوَاباً وَأَرْفَعَ مَنْزِلَةً . قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ ﴾ [ ص : ٤٤]. وَقَالَ: ﴿ إِنَّمَا يُوَفِّي الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْر حِسَابٍ ﴾ [ الزُّمر: ١٠] وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ [ آل عمران : ١٤٦].

قُلْتُ أَنا: الشَّاكِرُ بِالْحَقِيقَةِ لا يَكُونُ إلَّا صَابِراً، وَالصَّابِرُ بِالْحَقِيقَةِ لا يَكُونُ إِلَّا شَاكِراً، لَّإِنَّ الشَّاكِرَ في دَارِ الْمِحْنَةِ لَا يَخْلُو مِنْ مِحْنَةٍ يَصْبِرُ عَلَيْهَا لَا مَحَالَةَ وَلا يَجْزَعُ ؛ فَإِنَّ الشُّكْرَ تَعْظِيمُ المُنْعِمِ عَلَى حَدٍّ يَمْنَعُ مِنْ عِصْيَانِهِ ، وَالْجَزَعَ عِصْيَانٌ / ، وَالصَّابِرُ لَا يَخْلُو مِنْ نِعْمَةٍ ؛ كَمَا ذَكَرْنَا أَنَّ الشَّدَائِدَ نِعَمُّ [١/٨٨] بِالْحَقِيقَةِ عَلَى المَعْنَى المُتَقَدِّم ، فَإِنَّهُ شَكَرَ بِالْحَقِيقَةِ إِذْ صَبَرَ، لِأَنَّهُ حَبَسَ نَفْسَهُ عَن الْجَزَع تَعْظِيماً لِلَّهِ تَعَالَى ، وَهٰذَا هُوَ الشُّكْرُ بِعَيْنِهِ ، إِذْ هُوَ تَعْظِيمٌ يَمْنَعُ عَن الْعِصْيَانِ ؛ وَلِأَنَّ الشَّاكِرَ يَمْنَعُ نَفْسَهُ عِنَ الكُّفْران فَصَبَرَ عَن المَعْصِيَةِ ، وَحَمَلَ نَفْسَهُ عَلَى الشُّكُو، وَصَبَرَ عَلَى الطَّاعَةِ، فَصَارَ صَابِراً عَلَى الْحَقِيقَةِ ؟ وَالصَّابِرُ عَظَّمَ اللَّهَ تَعَالَى ، حَتَّى مَنَعَهُ تَعْظِيمُهُ عَنِ الْجَزَعِ فِيمَا أَصَابَهُ وَحَمَلَهُ عَلَى الصَّبْرِ، فَقَدْ شَكَرَ اللَّهَ تَعَالَى فَصَارَ شَاكِراً بِالحَقِيقَةِ ؛ وَلَّإِنَّ حَبْسَ النَّفْسِ عَنِ الكُفْرَانِ مَعَ قَصْدِ النَّفْسِ (لَّهُ) (٢) ، شِدَّةً يَصْبِرُ عَلَيْهَا الشَّاكِرُ ؟ وَتَوْفِيقُ الصَّبرِ وَالْعِصْمةِ نِعْمَةً يُشْكَرُ عَلَيْهَا الصَّابرُ ، فَأَحَدُهُمَا لَا يَنْفَكُ عَن الآخر ، لأِنَّ الْبَصِيرَةَ الْبَاعِثَةَ عَلَيْهَا وَاحِدَةً ، وَهِيَ بَصِيرَةُ الإسْتِقَامَةِ فِي قَوْل. بَعْض عُلَمَائِنَا ؛ فَمِنْ هٰذِهِ الْوُجُوهِ قُلْنَا : إِنَّ أَحَدَهُمَا لَا يَنْفَكُّ عَن الآخر ، فَاعْرَفْ هٰذِهِ الْجُمْلَةَ ، وَبِاللَّهِ التَّوفِيقُ .

#### فصـــل (في وجوب الحمد والشكر)

فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ بِبَدْلِ المَجْهُودِ في قَطْع هٰذِهِ الْعَقَبَةِ الْيَسِيرَةِ الْمُوْنَةَ ، الْكَبِيرَةِ الْجَدْوَى ، الْعَزِيزَةِ المُعْتَصَرِ (١) ، الْعَظِيمَةِ الْقَدْرِ ، وَتَأَمَّلُ أَصْلَيْن :

أَصْلَيْنِ: أَخَدُهُمَا: أَنَّ النَّعْمَةَ إِنَّمَا تُعْطَى مَنْ يَعْرِفُ قَدْرَهَا ؛ وَإِنَّمَا يَعْرِفُ قَدْرَهَا الشَّاكرُ.

وَدَلِيلُ مَا قُلْنَاهُ ، قَوْلُهُ سُبْحَانَهُ فِي الْحِكَايَةِ عَنِ الْكُفّارِ وَالرَّدَّ عَلَيْهِمْ فِنْ بَيْنِنَا ؟ أَلَيْسَ اللَّهُ بِاعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ ﴿ أَهْوُلاَءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا ؟ أَلَيْسَ اللَّهُ بِاعْلَمَهَ وَالمِنَةَ الْكَرِيمَةَ ، وَالْانعام : ٥٣] ، ظَنَّ أُولٰئِكَ الْجُهَالُ أَنّ النَّعْمَةَ الْعَظِيمَةَ وَالمِنَةَ الْكَرِيمَةَ ، إِنَّمَا تُعْطَى مَنْ يَكُونُ أَكْثَرَهُمْ مَالًا ، وَأَشْرَفَهُمْ حَسَباً وَنَسَباً ، فَقَالُوا : مَا بَالُ هُولاَءِ الفُقرَاءِ بزعمكم ، مِنَ الْعَبِيدِ وَالأَحْرَارِ ، أَعْطُوا هٰذِهِ النَّعْمَةَ الْعَظِيمَةَ الْعَظِيمَةَ الْعَظِيمَةَ وَلَاّحِرَادٍ ، أَعْطُوا هٰذِهِ النَّعْمَةَ الْعَظِيمَةَ الْعَظِيمَةَ مَنْ يَعْرِفُ عَلَى طَرِيقِ الإسْتِكْبَارِ وَمَجْرَى الإسْتِهْزَاءِ : ﴿ أَهْوُلاءِ مَنْ اللَّهُ عَلَى طَرِيقِ الإسْتِكْبَارِ وَمَجْرَى الاسْتِهْزَاءِ : ﴿ أَهُولَاءِ مَنْ اللَّهُ عَلَى طَرِيقِ الإسْتِكْبَارِ وَمَجْرَى الْاسْتِهْزَاءِ : ﴿ أَهُولَاءِ مَنْ اللَّهُ عَلَى طَرِيقِ الإسْتِكْبَارِ وَمَجْرَى الْاسْتِهْزَاءِ : ﴿ أَهُولَاءِ مَنْ بَيْنِفُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ ؟ فَأَجَابَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِهِنْهِ النَّكْتَةِ النَّاسِيقِ النَّورِينَ ﴾ تَقْدِيرُ الْكَلَامِ أَنَ السَّيِّةِ النَّورِيمَ ، وَأَنْما يَعْرِفُ قَدْرَهَا مَنْ أَقْبَلَ بِنَفْسِهِ وَقَلْبِهِ وَقَلْبِهِ وَقَلْ فِي عَلْمَ عَلَى غَيْرِهَا ، وَلاَ يَعْبَا بِمَا تَحَمَّلَ مِنْ أَعْبَاءِ المُؤْنَةِ فِي تَحْصِيلِهَا ؛ ثُمَّ اللَّهُ عَلَى غَيْرِهَا ، وَلاَ يَعْبَا بِمَا تَحَمَّلَ مِنْ أَعْبَاءِ المَوْنَةِ فِي تَحْصِيلِهَا ؛ ثُمَّ اللَّهُ عَلَى عَيْرِهَا ، وَلاَ يَعْبَا إِمْ اللَّهُ عَلَى عَيْرِهَا ، وَلاَ يَعْبَاءِ مَا مَنْ أَعْبَاءِ المُؤْنَةِ فِي تَحْصِيلِهَا ؛ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَيْرِهَا مَنْ أَلْكُوا عِلْمَ اللَّهُ عَلَامِنَا السَّابِقِ أَنْ فَي عَلْمَنَا السَّابِقِ أَنْ هُولاءِ عَلَى عَلْمَنَا السَّابِقِ أَنْ فَي عَلْمَنَا السَّابِقِ أَنْ فَي عَلْمَنَا السَّابِقِ أَنْ فَي عَلْمَنَا السَّابِقِ أَنْ الْعَلَاءِ الْمُؤْلَةِ فَي عَلْمَا السَّابِقِ أَنْ فَي عَلْمَا السَّاعِقُ أَلْمُ الْمُؤْلِاءِ الْمُؤْلِعِ الْمُؤْلِعِ الْمُؤْلِعِ الْمُؤْلِعِ الْمُؤْلِعِ الْمُع

الضُّعَفَاءَ يَعْرِفُونَ هٰذِهِ النَّعْمَةِ ، وَيَقُومُونَ بِشُكْرِهَا ، فَكَانُوا أَوْلَى بِهٰذِهِ النَّعْمَةِ مِنْكُم ؛ فَلاَ أَعْتِبَارَ بِغِنَاكُمْ وَئُرْوَتِكُم ، وَلا جَاهِكُمْ فِي الدُّنْيَا وحَشَّمتكم، ولا/ [٨٨/ب] نَسَبِكُمْ فِي الْأَنْسَابِ ، وَلاَ حَسَبِكُمْ ، إِنَّمَا تَحْسِبُونَ النَّعْمَٰةَ كُلَّهَا ، الدُّنْيَا وَحُكَ طَامُهَا ، وَالْحَسَبَ وَالنَّسَبَ وَعُلُوهُ ، لاَ اللَّينَ ( والعلم )(١) وَالْحَتَّى ا وَمَعْرِفَتُهُ ؛ وَإِنَّمَا تُعَظِّمُونَ ذٰلِكَ وَتَتَفَاخَرُونَ بِهِ ؛ أَلَا تَرَوْنَ أَنَّكُمْ لَا تَكَادُونَ تَقْبَلُونَ هٰذَا(٢) الدِّينَ وَالْعِلَم وَالْحَقِّ إِلَّا بِمَنَّةِ عَلَى مَنْ أَتَاكُمْ بِهِ ، وَذٰلِكَ لِاسْتِحْقَارِكُمْ ذٰلِكَ وَقِلَّةِ مُبُالَاتِكُمْ بِهِ ؟ وَأَنَّ هٰؤُلَاءِ الضُّعَفَاءَ يَقْتُلُونَ أَنْفُسَهُمْ عَلَى ذٰلِكَ ، وَيَبْذُلُونَ مُهْجَتَهُم فِيهِ ، وَلاَ يُبَالُونَ بِمَا فَاتَهُمْ وَلاَ بِمَنْ عَـادَاهُمْ مَعَ ذٰلِكَ ، لِتَعْلَمُوا أَنَّهُم هُمُ الَّذِينَ عَرَفُوا قَدْرَ هٰذِهِ النَّعْمَةِ ، وَرَسَخَ في قُلُوبِهِمْ تَعْظِيمُهَا ، وَهَانَ عَلَيْهِمْ فَوْتُ كلِّ شَيْءٍ دُونَهَا ، وَطَابَ لَهُمُ آحْتِمَالُ كُلِّ شِدَّةٍ ، وَيَسْتَغْرَقُونَ جَمِيعَ الْعُمُر في شُكْره ، فَلِذٰلِكَ آسْتَأْهَلُوا هٰذِهِ المِنّة الْكَرِيمَةَ ، وَالنُّعْمَةَ ( العَظيمة )(٣) في سَابِقِ عِلْمِنا وَخَصَّصْنَاهُمْ بِهَا دُونَكُمْ ، فَهٰذه هٰذه .

لا يُقدِّر النعمة إلا أملها

ثُمَّ أَقُولُ: وَكَذٰلِكَ كُلُّ فَرِيقٍ مِنَ النَّاسِ ، خَصَّهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِنِعْمَةٍ مِنْ نِعَمِ ٱلْدِّينِ ، عِلْم أَوْ عَمَل ، فَإِنَّكَ تَجِدُهُمْ بِالحَقِيقَةِ أَعْرَفَ النَّاسِ بِقَدْرِها ، وَأَشَـدُّهُمُ تَعْظِيماً لَّهَا ، وَأَجَـدُّهُمْ في تَحْصِيلِهَا ، وَأَعْظَمَهُمْ في إِكْرَامِهَا ، وَأَقْومَهُمْ بِشُكْرِهَا ؛ وَالَّذِينَ حَرَمَهُمُ ذَٰلِكَ ، فَلِقِلَّةِ آحْتِفَالِهمْ وَتَعْظِيمِهِمْ لِحَقِّهَا بَعْدَ الْقَدْرِ السَّابِقِ ؛ فَلُو كَانَ تَعْظِيمُ الْعِلْمِ وَالْعِبَادَةِ في قُلُوبِ السُّوقَةِ وَالْعَامَّةِ مِثْلَ مَا هُو في قُلُوبِ الْعُلَمَاءِ وَالْمُتَعَبِّدِينَ ، لِمَا آشُرُوا سُوقَهُمْ عَلَيْهِ ، وَهَانَ عَلَيْهِمْ تَرْكُهُ . أَلَا تَرَى أَنَّ فَقِيهاً إِذَا ظَفِرَ بِتَعْلِيم مَسْئَلَةٍ كَانَتْ مُلْتَبِسَةً عَلَيْهِ ، ثُمَّ ظَهْرَ بِهَا ، كَيْفَ يَرْتَاحُ قَلْبُهُ وَيَعْظُمُ سُرُورُهُ ، وَيَجلُّ مَوْقِعُهَا مِنْ قَلْبِهِ، حَتَّى رُبُّمَا لَوْ وَجَدَ أَلْفَ أَلْفَ دِينار مَا كَانَ يَعْدِلُ ذٰلِكَ، وَرُبَّمَا يَهُمُّهُ أَمْرٌ مَسْئَلَةٍ فِي بَابِ الدِّينِ فَيَتَفَكَّرُ فِيهَا، سَنَةً، بَلْ عَشْراً بَلْ عِشْرِينَ

وَأَكْثَرَ، لاَ يَسْتَكْثِرْ ذٰلِكَ وَلاَ يَمَلُّ ، حَتَّى رُبَّمَا يَرِزُقَهُ اللَّهُ فَهْمَ ذٰلِكَ ، فَيَعُدُهُ اعْظَمَ مِنَّةٍ وَأَكْبَرَ نِعْمَةٍ ، وَيَرَى نَفْسَهُ بِذٰلِكَ ، أَغْنَى كُلِّ غَنِيٍّ ، وَأَشْرَفَ كُلِّ شَرِيفٍ ؛ بَلْ رُبَّمَا يَتَبَيَّنُ مِثْلَ هٰ ذِهِ الْمَسْئَلَةِ لِسُوقِيٍّ ، أَوْ لِمُتَعَلِّمٍ كَسْلانَ ، شَرِيفٍ ؛ بَلْ رُبَّمَا يَتَبَيَّنُ مِثْلَ هٰ ذِهِ الْمَسْئَلَةِ لِسُوقِيٍّ ، أَوْ لِمُتَعَلِّمٍ كَسْلانَ ، يَرَى مِنْ نَفْسِهِ أَنَّهُ مِثْلُهُ فِي الرَّغْبَةِ فِي الْعِلْمِ وَالمَحَبَّةِ لَـهُ ، فَلا يَسْتَمِعُ إلَيْهِ يَرَى مِنْ نَفْسِهِ أَنَّهُ مِثْلُهُ فِي الرَّغْبَةِ فِي الْعِلْمِ وَالمَحَبَّةِ لَـهُ ، فَلا يَسْتَمِعُ إلَيْهِ حَقَّهُ ، وَرُبَّمَا إِنْ طَالَ عَلَيْهِ الْكَلامُ يَمَلُّ وَيَنَامُ ، وإن تَبَيَّنَ ذٰلِكَ لَهُ ، فَلا يَعُدُّهُ كَبِيرَ أَمْر .

[1/49]

كَذْلِكَ المُنِيبُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، كَمْ يَجْتَهِدُ وَيَداْبُ بِالرِّيَاضَةِ وَصِيَانَةِ / النَّفْسِ عَنِ الشَّهَـوَاتِ وَاللَّذَّاتِ ، وَإِلْـجَـامِ الأَرْكَـانِ في الْـحَـرَكَاتِ والسَّكَنَاتِ ، عَسَى أَنْ يُتَمَّمَ اللَّهُ تَعَالَى لَه رَجْعَتَيْنِ في آدَابِ وَطَهَارَةٍ ، وَكَمْ وَالسَّكَنَاتِ ، عَسَى أَنْ يُرْزُقَهُ سَاعَةَ مُنَاجَاةٍ بِصَفْوَةٍ وَحَلاَوَةٍ ، فَلَئِن يَتَضَرَّعُ إلى اللَّهِ تَعَالَى ، عَسَى أَنْ يَرْزُقَهُ سَاعَةَ مُنَاجَاةٍ بِصَفْوةٍ وَحَلاَوةٍ ، فَلَئِن طَفِر بِذَٰلِكَ مَرَّةً في شهرٍ ، بَلْ في سَنَةٍ مَرَّةً ، بَلْ في العمْرِ كُلِّهِ مَرَّةً ، عَدَّ ذَٰلِكَ طَفِر بِذَٰلِكَ مَرَّةً في شهرٍ ، بَلْ في سَنَةٍ مَرَّةً ، بَلْ في العمْرِ كُلّهِ مَرَّةً ، عَدَّ ذَٰلِكَ أَكْبَرَ مِنَّةٍ وَأَعْظَمَ مِنَّةٍ ، فَكَمْ يُسَرُّ ، وَكُمْ يَشْكُرُ اللَّهَ تَعَالَى ، وَلاَ يَكْتَرِثُ بِمَا قَاسَاهُ مِنَ المَشَقَاتِ ، وَكَابَدَ مِنَ اللَّيَالِي ، وَهَجَرَ مِنَ اللَّذَاتِ فِيهَا.

جهل البعض بنعم الله

ثُمَّ تَرَى الَّذِي يَزْعُمُ أَنَّهُ رَاغِبُ في الْعِبَادَةِ ، يُحِبُ أَنْ يُحَصِّلَ مِنْهَا شَيئاً ، لَوِ آحْتَاجَ أَحَدُهُمْ في تَحْصِيلَ مِثْلَ هَٰذِهِ الْعِبَادَةِ الصَّافِيَةِ إلى نُقْصَانِ لَقُمَةٍ مِنْ عَشَائِهِمْ وَتَرْكِ كَلِمَةٍ لاَ تَعْنِيهِمْ ، وَدَفْعِ نَوْمِ سَاعَةٍ عِنْ أَعْيُنِهِمْ ، فَلاَ تَسْمَحُ أَنْفُسُهُمْ بِذٰلِكَ ، وَلاَ تَطِيبُ قُلُوبُهُمْ ، وَإِنِ آتَفْقَ لَهُمْ في النَّادِرِ ، حُصُولُ عِبَادَةٍ في صَفْوةٍ ، فَلاَ يَعُدُّونَهُ خَطِيراً ، وَلاَ يُقَدِّمُونَ فِيهِ كَثِيرَ شُكْوٍ ، وَصُولُ عِبَادَةٍ في صَفْوةٍ ، فَلاَ يَعُدُّونَهُ خَطِيراً ، وَلاَ يُقَدِّمُونَ فِيهِ كَثِيرَ شُكْوٍ ، إنّما يَعْظُمُ سُرُورُهُمْ ، وَيَكْثُرُ بِالظّاهِرِ حَمْدُهُم ، إِذَا حَصَلَ لَهُمْ في سَلامَةٍ ، أو طَابَتْ لَهُمْ في سَلامَةٍ ، أو طَابَتْ لَهُمْ في سَلامَةٍ ، في البَدنِ رَقْدَةً ، فَيَقُولُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ : الْحَمْدُ لِلّهِ هَذَا مِنْ فَضْلِ اللّهِ ؛ فَأَنّى البَدَنِ رَقْدَةً ، فَيقُولُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ : الْحَمْدُ لِلّهِ هَذَا مِنْ فَضْلِ اللّهِ ؛ فَأَنّى الْبَدَنِ رَقْدَةً ، فَيَقُولُونَ عِنْدَ ذٰلِكَ : الْحَمْدُ لِلّهِ هَذَا مِنْ فَضْلِ اللّهِ ؛ فَأَنّى مُسَاوِي هُولاءِ الْغَافِلُونَ الْعَاجِزُونَ ، أُولَٰئِكَ السَّعَدَاءَ المُجِدِينَ المُجْتَهِدِينَ ؟ يُسَاوِي هُولاءِ الْعَسَاكِينُ عَنْ هٰذَا الْخَيْرِ مَحْرُومِينَ ، وَأُولُئِكَ المُوقَدُونَ بِهِ لَا المَصَاكِينُ عَنْ هٰذَا الْخَيْرِ مَحْرُومِينَ ، وَأُولُئِكَ المُوقِيلَ المُوقَدِينَ ؟

ظَافِرِينَ فَاثِرْيِنَ ؛ وَكَذْلِكَ قَسَّمَ الْأَمْرَ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ سُبْحَـانَهُ ، هُـوَ أَعْلَمُ بِالْعَالَمِينَ ؛ فَهٰذَا تَفْصِيلُ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعَلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ [ الأنعام : ٥٣ ] فَتَفَهَّمَ وَرَاعِهِ حَقَّهُ ، وَآعْلَمْ أَنَّكَ لَمْ تُحْرَم قَطُّ خَيْراً أَنْت تَتَمَنَّاهُ (١) إِلَّا مِنْ قِبَلِ نَفْسِكَ ، فَابْذُلْ مَجْهُودَكَ لِتَعْرِفَ قَدْرَ نِعْمَةِ اللَّهِ تَعَالَىٰ ، وَتُعَظِّمَهَا حَقَّ تَعْظِيمِهَا، فَتَكُونَ أَهْلًا لَهَا وَلإعْظَائِهَا ؛ ثُمَّ يَمُنُّ عَلَيْكَ بِإِبْقَائِهَا ، كَمَا مَنَّ عَلَيْكَ بِابْتِدَائِهَا ، عَلَى مَا نَذْكُرُهُ فِي الْأَصْلِ الثَّانِي ، إِنَّهُ هُوَ الرُّءُوفُ الرَّحيمُ.

الْأَصْلُ النَّانِي : أَنَّ النِّعْمَةَ إِنَّمَا تُسْلَبُ مِمَّنْ لَا يَعْرِفُ قَدْرَهَا ، وَالَّذِي لَا يَعْرِفُ قَدْرَهَا الْكَفُورُ الَّذِي كَفَرَهَا ، وَلَا يُؤَدِّي شُكْرَها .

وَدَلِيلٌ ذٰلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَآثُلُ عَلَيْهِم نَبَأُ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ . وَلَوْ شِثْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا ﴾ [ الأعراف : ١٧٦ ] الآية ؛ تَقْدِيرُ الْكَلَامِ أَنَّا أَنْعَمْنَا عَلَى هٰ ذَا الْعَبْدِ بِالنَّعَمِ الْعِظامِ ، وَالْأَيَادِي / الْجِسَامِ في بَابِ الدِّينِ ، بِمَا مَكَّنَّاهُ في ذٰلِكَ مِنْ تَحْصِيلِ الرُّتْبَةِ ١٩٩٦-الْكَبِيرَةِ ، وَالمَنْزِلَةِ الرَّفِيعَةِ عَلَى بَابِنَا ويصير رَفِيعاً عِنْدَنَا ، عَظِيمَ الْقَدْرِ ، كَبِيرَ منزلة من لا الْجَاهِ ، وَلٰكِنَّهُ جَهلَ قُدْرَ نِعْمَتِنَا ، فَمَالَ إلى الدنْيَا الْخَبِيسَةِ الْحَقِيرَةِ ، وَآثَرَ بعرف دبّه شَهْوَةَ نَفْسِهِ الدَّنِيثَةِ ( الرَّدِيثَةِ )(٢) ، وَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ الدُّنْيَا كُلُّهَا لَا تَزِنُ عِنْدَ اللَّهِ أَدْنَى نِعْمَةٍ مِنْ نِعَمِ الدِّينِ ، ( ولا تساوي عنده )(٣) جَنَاحَ بَعُوضَةٍ ، وَكَانَ فِي ذٰلِكَ بِمَنْزِلَةِ الْكَلْبِ الَّذِي لا يَعْرفُ الإكْرَامَ مِنَ الإهَانَةِ، وَالرِّفْعَةَ وَالشَّرَفَ مِنَ الْحَقَارَةِ، وَإِنَّمَا الْكَرَامَةُ كُلُّهَا عِنْدَهُ فِي كِسْرَةٍ يُطْعَمُ، أَوْ عُـرَاقٍ ( ) مَائِـدَةٍ يُرْمَى إليْهِ، سَوَاءَ تُقْعِدُهُ عَلَى سَرِيرِ مَعَكَ، أَوْ تُقِيمُهُ فِي التَّـرَابِ وَالْقَذَرِ بَيْنَ يَدَيْكَ ، نَهْمَتُهُ وَكَرَامَتُهُ وَنِعْمَتُهُ كُلُّهَا فِي ذٰلِكَ .

(أ) العَرْق : العظم أُكِلَ لحمه ، وكذلك العُراق .

فَهٰذَا الْعَبْدُ السُّوءُ إِذَا جَهِلَ قَدْرَ نِعْمَتِنَا ، وَلَمْ يَعْرِفْ حَقَّ مَا آتَيْنَاهُ مِنْ كَرَامَتِنَا ، وكَلَّتْ بَصِيرَتُهُ ، وَسَاءَ في مَقَامِ الْقُرْيَةِ أَذَبَهُ بِالالْتِفَاتِ إلى غَيْرِنا ، وَالإِشْتِغَالِ عَنْ ذِكْرِ نِعْمَتِنَا ، بِدُنْيَا حَقِيرَةٍ وَلَـلَّةٍ خَسِيسَةٍ ، فَنَظُرْنَا إِلَيْهِ نَظَرَ السِّيَاسَةِ ، وَأَحْضَرْنَاهُ مَيْدَانَ الْعَدْلِ ، وَأَمَرْنَا فِيهِ بِحُكْمِ الْجَبَرُوتِ ، فَسَلْبْنَاهُ جَمِيعَ خِلَعِنَا وَكَرَامَاتِنَا ، وَنَزَعْنَا مِنْ قَلْبِهِ مَعْرِفَتَنَا ، فَانْسَلَخَ عَارِياً عَنْ جَمِيعِ مَا آتَيْنَاهُ مِنْ فَضْلِنَا ، فَصَارَ كَلْباً طَرِيداً ، أو شَيْطَاناً رَحِيماً ، نَعُوذُ بِاللّهِ ثُمَّ مَا آتَيْنَاهُ مِنْ سَخَطِهِ وَأَلِيم عِقَابِهِ ، إِنَّهُ رَعُوفٌ رَحِيمً .

مثل آخر لمن لاٰيقدَّر نعمة الله عليه

ثُمَّ آقَنَعْ بِمِثَالِ مَلِكِ يُكُرِمُ عَبْداً لَهُ ، فَيَخْلَعُ عَلَيْهِ خَاصَةَ ثِيَابِهِ وَيُقَرِّبُهُ مِنْهُ ، وَيَجْعَلُهُ فَوْقَ سَائِرَ خُدَّامِهِ وَحُجَّابِهِ ، وَأَمَرَهُ بلزوم بَابِهِ ، ثُمَّ أَمَرَ في مَوْضِعِ آخَرَ أَنْ تُبْنَى له الْقُصُورُ ، وتُوضَعُ له الأُسِرَّةَ ، وَتُنْصَبَ لَهُ الْمَوَائِدُ ، وتُرَيَّنَ لَهُ الْجَوارِي وَتُقَامَ لَهُ الْغِلْمَانُ ، حَتَى إِذَا رَجَعَ مِنَ الْخِدْمَةِ ، أَجْلَسَ هُنَالِكَ مَلِكاً مَخْدُوماً مُكَرَّماً ، وَما بَيْنَ حَالِ خِدْمَتِهِ إلى مُلْكِهِ وَوِلاَيْتِهِ إلاَّ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ أَوْ أَقَلُ ؛ فَإِنْ أَبْصَرَ هٰذَا الْعَبْدُ بِجَانِبِ بَابِ المَلِكِ سَائِساً للدَّوابِ يَأْكُلُ مِنْ نَهَارٍ أَوْ أَقَلُ ؛ فَإِنْ أَبْصَرَ هٰذَا الْعَبْدُ بِجَانِبِ بَابِ المَلِكِ سَائِساً للدَّوابِ يَأْكُلُ مِنْ نَهَالِهِ عَلَيْهِ ؛ وَلاَ يَنْفُرِهِ إلَيْهِ في مِثْلُ هٰذِهِ وَإِنْكَ وَعُنْهُ عَظْماً ، فَيَشْتَعِلُ عَنْ خِدْمَةِ المَلِكِ بِنَظْرِهِ إلَيْهِ في مِثْلِ هٰذِهِ السَّائِس ، وَيَمُد يَدَهُ وَيْسَأَلُهُ كِسْرَةً مِنْ رَغِيفِهِ ، أَوْ يُزَاجِمُ الْكُلْبَ عَلَى السَّائِس ، وَيَمُد يَدَهُ وَيْسَأَلُهُ كِسْرَةً مِنْ رَغِيفِهِ ، أَوْ يُزَاجِمُ الْكُلْبَ عَلَى السَّائِس ، وَيَمُد يَدَهُ وَيْسَأَلُهُ كِسْرَةً مِنْ رَغِيفِهِ ، أَوْ يُزَاجِمُ الْكُلْبَ عَلَى السَّائِس ، وَيَمُد يَدَهُ وَيْسَأَلُهُ كِسْرَةً مِنْ رَغِيفِهِ ، أَوْ يُزَاجِمُ الْكُلْبَ عَلَى الْسَلِكَ إِذَا نَظُرَ إِلَيْهِ فِي مِثْلِ هٰذِهِ السَّفِطُ عَظِيمُ الْمَلِكَ إِنَا مَنَا السَفِيهُ ، لَمْ يَعْرِفُ / حَقَّ كَرَامَتِنَا ، وَلَمْ يَرَ قَدْرَ إِعْرَائِنَا ، وَلَمْ يَرَ قَدْرَ إِعْرَائِنَا ، وَلَمْ يَوْ وَشُرُوبِ الْإِيلِ عَضْرَتِنَا ، مَعَ مَا صَرَفَنَا إلَيْهِ مِنْ عِنَايَتِنَا ، وَلَمْ رَاهِ لَلْ مَعْمُ الْمَعْلِ ، فَلِيلُ السَفِطُ عَظِيمُ الْجَهْلِ ، وَطُرُوبُ عَنْ بَابِنا .

[1/4+]

حال العابد والعَالِمُ إِذَا مَالاً إلى الدنيا

ُ فَهٰذَا حَالُ الْعَالِمِ إِذَا مَالَ إِلَى الدُّنْيَا ، وَالْعَابِدِ إِذَا اتَّبَعَ الْهَوَى ، فَبَعْدَمَا أَكْرَمَهُ بِعِبَادَتِهِ وَمَعْرِفَةِ أَيَادِيهِ وَشَرِيعَتِهِ وَأَحْكَامِهِ ، وَلَمْ يَعْرِفْ قَدْرَ ذٰلِكَ ، فَيَصِيرُ

إلى أَحْقَر شَيْءٍ عِنْدَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَأَهْوَنِهِ عِنْدَهُ ، فَيَرْغَبُ فِيهِ وَيَحْرَصُ عَلَيْهِ ، وَيَكُونُ أَعْظَمَ شَيء في قَلْبِهِ وَأَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ جَمِيعٍ مَا يُعْطِيَ مِنْ تِلْكَ النَّعَم الْعَزِيزَةِ مِنَ الْعِلْمِ وَالْعِبَادَةِ وَالْحِكَمِ وَالْحَقَائِقِ .

وَكَذَٰلِكَ مَنْ خَصَّهُ اللَّهُ تَعَالَى بأَنْوَاع تَوْفِيقِهِ وَعِصْمَتِهِ ، وَزَيَّنَهُ بِأَنْوَارِ خِدْمَتِهِ وَعِبَادَتِهِ ، وَيُسدِيمُ النَّظَرَ إِلَيْهِ بِرَحْمتهِ فِي أَكْثَرَ أَوْقَاتِهِ ، وَيُبَاهِي بِهِ مَلَاثِكَتُهُ ، وَأَعْطَاهُ عَلَى بَابِهِ الْقِيَادَةَ وَالْوَجَاهَةَ ، وَأَحَلَّهُ مَحَلَّ الشَّفَاعَةِ ، وَأَنْزَلَهُ مَنْزِلَةَ الْأَعِزْةِ ، حَتَّى صَارَ بِحَيْثُ لَوْ دَعَاهُ لأَجَابَهُ وَلَبَّاهُ ، وَلَوْ سَأَلَهُ أَعْطَاهُ وَأَغْنَاهُ ، وَلَوْ شَفَعَ في عَالَم لَشَفَّعَهُ فِيهِمْ وَأَرْضَاهُ ، وَلَوْ أَقْسَمَ عَلَيْهِ لأَبَرَّهُ وَأُوْفَاهُ ، وَلَوْ خَطَرَ بِبَالِهِ شَيْءٌ لَأَعْطَاهُ قَبْلَ أَنْ يَسْأَلُـهُ بِلِسَانِهِ ، فَمَنْ كَانَتْ هٰذِهِ حَالَهُ ، ثُمَّ لَمْ يَعْرِفْ قَدْرَ هٰذَا المُنْعِم ، ولَمْ يَنْظُرْ إلى قَدْر هٰذِهِ النعمة ، فَيَعْدِلَ عَنْ ذَٰلِكَ إِلَى شَهْ وَقِ نَفْسِ رَدِيئَةٍ لاَ حَيَاءَ لَهَا ، أَوْ لَعْقَةٍ مِنَ الدُّنْيَا الدَّنِيئَةِ الَّتِي لَا بَقَاءَ لَهَا ، وَلَمْ يَنْظُرُ إِلَى تِلْكَ الكرامات وَالْخِلَعِ ، وَالْهَدَايَا وَالْمِنَنِ وَالْعَطَايَا ، ثُمَّ مَا وَعَدَهُ وأَعَـدً لَهُ في الآخِـرَةِ مِنَ الثَّوَابِ الْعَـظِيمِ ، وَالنَّعِيمِ المُقِيمِ ؛ فَمَا أَحْقَرَهَا مِنْ نَفْس ، وَمَا أَسْوَأُهُ مِنْ عَبْدٍ ، وَمَا أَعْظَمَ خَطَرَهُ لَوْ عَلِمَ ، وَمَا أَفْحَشَ صَنِيعَهُ لَـوْ فَهُمَ ؛ نَسْأَلُ آللَّهَ البارّ الرَّحِيمَ ، أَنْ يُصْلِحَنَا بِعَظِيمٍ فَضْلِهِ ، وَسَعَةِ رَحْمَتِهِ ، إِنَّهُ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ .

فَعَلَيْكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ بَبَذْل ِ الْمَجْهُودِ حَتَّى تَعْرِفَ قَدْرَ نِعَم آللَّهِ تَعَالى بذل الجهد عَلَيْكَ؛ فإذَا أَنْعَمَ عَلَيْكَ بنِعَم ٱلدِّينِ، فَإِيَّاكَ أَنْ تَلْتَفِتَ إِلَى ٱلدُّنْيَا وَحُطَامِهَا، فَإِنَّ ذٰلِكَ لَا يَكُونُ مِنْكَ إِلَّا بِضَوْبِ مِنَ التَّهَاوُنِ، بِمَا أَوْلَاكَ رَبُّكَ مِنْ نِعَم آلدِّين ، أمَّا تَسْمَعُ قَوْلَهُ تَعَالَى لِسَيِّدِ أَلْمُرْسَلِينَ عِلْمُ : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيم ، لاَ تَمُدَّنُ عَيْنَكَ إلى مَا مَتَّعْنَا بِهِ / أَرْوَاجاً مِنْهُمُ ﴾ 1٠١/ب] الآية [ الحجر : ٨٨] ؛ تَقْدِيرُهُ ؛ أَنَّ كُلَّ مَنْ أُوتِيَ الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ ، حُقَّ لَهُ

لمعرفة يغم الله

أَنْ لاَ يَنْظُرَ إِلَى الدُّنْيَا الْحَقِيرَةِ نَظَرَةً بِاسْتِحْلاَءٍ ، فَضْلاً عَنْ أَنْ يَكُونَ لَهُ فِيها رَغْبَةً ، وليلزم الشُّكْرَ عَلَى ذٰلِكَ ، فَإِنَّهَا الْكَرَامَةُ الَّتِي حَرَصَ خَلِيلُهُ إِبْرَاهِيمُ ﷺ ، أَنْ يَمُنَّ (بها) (١) عَلَى أَبِيهِ فَلَمْ يَفْعَلْ ، وَحَرَصَ حَبِيبُهُ الْمُصْطَفَى ﷺ أَنْ يَمُنَّ بِهَا عَلَى عَمِّهِ أَبِي طَالِبٍ فَلَمْ يَفْعَلْ .

الدنيا بلاء

وَأَمًّا حُطَامُ الدُّنْيَا فَإِنَّهُ يَصُبُّهُ عَلَى كُلِّ كَافِرٍ وَفِرْعَوْنٍ وَمُلْحِدٍ وَزِنْدِيقٍ وَجَاهِلِ وَفَاسِقٍ ، الَّذِينَ هُمْ أَهْوَنُ خَلْقِهِ عَلَيْهِ ، حَتَّى رَقُوا فِيهِ ، وَيَصْرِفُهُ عَنْ كُلِّ نَبِيًّ وَصَفِيًّ وَصَفِيًّ وَصَدِيقٍ وَعَالِمٍ وَعَابِدٍ ، الَّذِينَ هُمْ أَعَنُّ خَلْقِهِ عَلَيْهِ ، حَتَّى كُلِّ نَبِيًّ وَصَفِيًّ وَصَدِيقٍ وَعَالِمٍ وَعَابِدٍ ، الَّذِينَ هُمْ أَعَنُّ عَلَيْهِمْ بِأَنْ لاَ يُلطِّخَهُمْ كُلُو اللهُمْ لاَ يَكَادُونَ يُصِيبُونَ كِسْرَةً وَخِرْقَةً ، وَيَمُنَّ عَلَيْهِمْ بِأَنْ لاَ يُلطِّخَهُمْ وَلَوْ أَشَاءُ أَنْ أَنْ يَكُونَ اللهُمْ : لهُوسَى ( وهارون عَلَيْهِمَا ) (٢ ) السَّلامُ : « وَلَوْ أَشَاءُ أَنْ أَزِينَكُمَا بِزِينَةٍ ، علمَ فِرْعَوْنُ حِينَ يَرَاهَا أَنَّ مَقْدِرَنَهُ تَعْجِزُ عَنْهَا لَقَعَلُ مَا عَنْهَا ، كَذَلِكَ أَفْعَلُ اللهُ عَنْ الْفَعْلُ بَا وَلَيْسَ ذَلِكَ لِهَوَانِهِمْ عَلَى بَأُولِي عَنْكُمَا الدُّنْيا وَأَرْغَبُ بِكُمَا عَنْها ، كَذَلِكَ لِهُوانِهِمْ عَلَى بَأُولِي الْعُرَّةِ ، وَإِنِّي لأَذُودُهُمْ عَنْ نَعِيمِهَا كَمَا يَذُودُ الرَّاعِي الشَّفِيقُ إِبلُهُ عَنْ مَبلُوكِ الْعُرَّةِ ، وَإِنِّي لأَذُودُهُمْ مِنْ كَرَامَتِي » (أَن يَكُونَ السَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُونَهَا وَعَيْشَهَا ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لِهُوانِهِمْ عَلَيّ ، وَلَكِنْ لِيَسْتَكُمِلُوا حَظَّهُمْ مِنْ كَرَامَتِي » (أَن بَيُكُونَ لِيسَتَكُمِلُوا حَظَّهُمْ مِنْ كَرَامَتِي » (أَن بُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِنْ فَضَةٍ . . . ﴾ وَقَالَ تَعالَى : ﴿ وَلُولًا أَنْ يَكُونَ النَّسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمُنِ لِيُتُوتِهِمْ سُقُفًا مِنْ فَضَةٍ . . . ﴾ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُونُ إِللَّهُمْ اللهُ وَلَوْلَا أَنْ كُنْتَ اللْأَمْرَيْنِ إِنْ كُنْتَ اللْأَسْرَقَ بَيْنَ الأَمْرَيْنِ إِنْ كُنْتَ مُؤْمُولًا وَقُلَ :

الشكر على نعمة الإسلام

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي مَنَّ عَلَيْنَا بِمَنْنِ أَوْلِيَائِهِ وَأَصْفِيائِهِ ، وَصَرَفَ عَنَّا فِتْنَةَ أَعَدَائِهِ ، لِنُخَصَّ بِالشُّكْرِ الأَوْفِي ، وَالْحَمْدِ الأَكْبَرِ ، وَالمَنَّةِ الْكُبْرَى ، وَالنَّعْمَةِ الْعُضْمَى الِّي هِيَ الإِسْلامُ ، فَإِنَّهَا الْأُولَى وَالأَخْرَى ، بِأَنْ لاَ تَفْتُرَ لَيْلَكَ الْعُظْمَى الِّي هِيَ الإِسْلامُ ، فَإِنَّهَا الْأُولَى وَالأُخْرَى ، بِأَنْ لاَ تَفْتُر لَيْلَكَ وَنَهَارَكَ عَنْ شُكْرِهَا ، وَإِنْ كُنْتَ عَاجِزاً عَنْ عِرْفانِ قَدْرِهَا ، فَاعْلَمْ بِالْحَقِيقَةِ وَنَهَارَكَ عَنْ شُكْرِهَا ، وَإِنْ كُنْتَ عَاجِزاً عَنْ عِرْفانِ قَدْرِهَا ، فَاعْلَمْ بِالْحَقِيقَةِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم : ١٠٩ .

أَنَّكَ لَوْ خُلِقْتَ مِنْ أَوَّلِ الدُّنْيَا ، وَأَخَذْتَ في شُكْرِ الْإِسْلَامِ مِنْ أَوَّلِ الْوَقْتِ إِلَى الْأَبَدِ لَمَا كُنْتَ تَقُومُ بِذَٰلِكَ ، وَلَمَا قَضَيْتَ بَعْضَ الْحَقِّ ، لِمَا هُنَالِكَ مِنَ الفوزِ الْعَظِيمِ .

قُلْتُ: وَآعْلَمْ أَنَّ المَوْضِعَ لَا يَحْتَمِلُ ذِكْرَ مَا يَبْلُغُهُ عِلْمِي مِنْ قَدْرِ هٰذِهِ النَّعْمَةِ ، وَلَوْ أَمْلَيْتُ فِيهِ أَلْفَ أَلْفِ وَرَقَةٍ ، لَكَانَ مَبْلَغُ عِلْمِي فَوْقَ ذٰلِكَ ، مَعَ النَّعْمَةِ ، وَلَوْ أَمْلَيْتُ فِيهِ أَلْفَ أَلْفِ وَرَقَةٍ ، لَكَانَ مَبْلَغُ عِلْمِي فَوْقَ ذٰلِكَ ، مَعَ آعْتِرَافِي بِأَنَّ مَا أَعْلَمُهُ ، كَنُقْطَةٍ في بِحَارِ الدُّنْيَا [191] أَعْلَمُهُ ، كَنُقْطَةٍ في بِحَارِ الدُّنْيَا [191] بأَسْرِهَا (١) .

أَمَا تَسْمَعُ وَيْحَكَ قَوْلَهُ تَعَالَى لِسَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ ﷺ: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَدْدِي مَا الْمُحَابُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ [ الشورى: ٢٥] إلى أَنْ قالَ: ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ الْمُحَابُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ [ الشاء: ١١٣] وَقالَ تَعَالَى تَكُنْ تَعْلَمُ ، وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ [ النساء: ١١٣] وَقالَ تَعَالَى لِقَوْمٍ : ﴿ بَلِ آللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾ [ الحجرات: ١٧] الآية .

أَمَا تَسْمَعُ قَوْلَهُ ﷺ ، وَقَدْ سَمِعَ رَجُلاً يَقُولُ : الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى الْإِسْلَامِ فَقَالَ : ﴿ إِنَّكَ لَتَحْمَدُ ٱللَّهَ عَلَى نِعْمَةٍ عَظِيمَةٍ ﴾ (أ) وَلَمَّا قَدِمَ الْبَشِيرُ (٣) عَلَى يَعْقُوبَ عَلَيْهِ السَّلَامِ ، قَالَ : عَلَى أَيِّ دِينٍ تَرَكْتَهُ ؟ قَالَ : عَلَى الْإِسْلَامِ ، قَالَ : الآنَ تَمَّتِ النَّعْمَةُ ۞ .

وَقِيلَ : مَا مِنْ كَلِمَة أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَلاَ أَبْلَغَ عِنْدَهُ في الشُّكْرِ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ١١٠ .

<sup>(</sup>ب) البشير: هو المبشّر بخبر يوسف عليه السلام ، وذكر المفسرون أن اسمه يهوذا، ذهب إلى يعقوب عليه السلام ليبشّره أن ابنه يوسف ما زال حيّاً بعد أن كان أخبره أن الذئب أكله .

<sup>(</sup>ج) هكذا ذكره النسفى في تفسيره . .

مِنْ أَنْ يَقُولَ الْعَبْدُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي مَنَّ عَلَيْبَا وَهَدَانَا إِلَى الْإِسْلَام. وَإِيَّاكَ أَنْ تَغْفُلَ الشَّكْرَ وَتَغْتَرَّ بِمَا أَنْتَ عَلَيْهِ فِي الْحَالِ، مِنَ الْإِسْلَامِ وَالْمَعْرِفَةِ وَالتَّوْفِيقِ وَالْعِصْمَةِ، فَإِنَّ مَعَ ذٰلِكَ لاَ مَوْضِعَ لِلأَمْنِ وَالْغَفْلَةِ، فَإِنَّ الْأَمُورَ بِالْعَوَاقِبِ.

وَكَـانَ سُفْيَانُ رَحِمَـهُ ٱللَّهُ تَعَالَى يَقُـولُ : مَا أَمِنَ أَحَـدٌ عَلَى دِينِهِ إِلاَّ سُلتَ .

وَكَانَ شَيْخُنَا رَحِمَهُ آللَّهُ يَقُولُ: إِذَا سَمِعْتَ بِحَالِ الْكُفَّارِ وَخُلُودِهِمْ فِي النَّارِ، فَلا تَأْمَنْ عَلَى نَفْسِكَ ، فإنَّ الأَمْرَ عَلَى الْخَطِرِ ، وَلا تَلْدِي مَاذَا يَكُونُ مِنَ الْعَاقِبَةِ وَمَاذَا سَبَقَ لَكَ في حُكْمِ الْغَيْبِ ؛ فَلا تَعْتَرَ بِصَفَاوة الأَوْقاتِ ، فَإِنَّ تَحْتَهَا غَوَامِضَ الأَفَاتِ .

وَقَالَ بَعْضُهُمْ : يَا مَعْشَرَ الْمُغْتَرِّينَ بِالْعِصَمِ ، إِنَّ تَحْتَهَا أَنْوَاعَ النَّقَمِ ، زَيِّنَ اللَّهُ إِبْلِيسَ بِأَنْوَاعِ عِصْمَتِهِ ، وَهُوَ عِنْدَهُ في حَقَائِقِ لَعْنَتِهِ ، وَزَيَّنَ بِلْعَامَ (أَنَّ اللَّهُ إِبْلِيسَ بِأَنْوَاعِ عِنْدَهُ في جَقَائِقِ عَدَاوَتِهِ .

وَعَنْ عَلِيّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : كَمْ مِنْ مُسْتَذْرَجٍ بِالْإِحْسَانِ إِلَيْهِ ، وَكَمْ مِنْ مَفْتُونٍ بِلسَّتْرِ عَلَيْهِ . مِنْ مَفْتُونٍ بِالسَّتْرِ عَلَيْهِ .

وَقِيلَ لِذِي النَّونِ : مَا أَقَصَى مَا يُخْدَعُ بِهِ الْعَبْدُ ؟ قَالَ بِالأَلْطَافِ وَالْكَرَامَاتِ . كَذَٰلِكَ قَالَ سُبْحَانَهُ : ﴿ سَنَسْتَدْرِجِهُمْ مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ وَالْكَرَامَاتِ . كَذَٰلِكَ قَالَ سُبْحَانَهُ : ﴿ سَنَسْتَدْرِجِهُمْ مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [ الأعراف : ١٨٢ ] (أي )(١) نُسْبِغُ عَلَيْهِمُ النَّعَمَ وَنُنْسِيهِمُ الشَّكْرَ ؛ (كما قال الشاعر)(٢) : [ البسيط ] :

<sup>(</sup>أ) بلعام بن باعوراء : من علماء بني إسرائيل .

أَحْسَنْتَ ظَنَّكَ بِالأَيْسَامِ إِذْ حَسُنَتْ وَلَمْ تَخَفْ سُوءَ مَا يَأْتِي بِهِ الْقَدَرُ وَسَالَمَتْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَسَالَمَتْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَسَالَمَتْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَسَالَمَتْكَ اللَّيَالِي يَحْدُثُ الْكَدَرُ وَاعْلَمُ أَنْكَ كُلَّمَا صِرْتَ أَقْرَبَ ، فَأَمْرُكَ أَخْوَفُ وَأَصْعَبُ ، وَالمُعَامَلَةُ وَاعْلَمُ أَنْكَ كُلِّمَا كَانَ أَبْلَغَ عُلُوّا إِذَا ١٩١٠] أَشْقُ وَأَدَقُ ، وَالْخَطْرُ عَلَيْكَ / أَعْظَمُ ، فَإِنَّ الشَّيْءَ كُلِّمَا كَانَ أَبْلَغَ عُلُوّا إِذَا ١٩١٠] آنْقَلَبَ كَانَ أَبْلَغَ عُلُوّا إِذَا ١٩١٠] آنْقَلَبَ كَانَ أَصْعَبَ وقُوعاً ، كمَا قِيلَ : [ مجزوء الكامل ] :

مَا طَارَ طَيْرٌ فَارْتَفَعْ إِلَّا كَمَا طَارَ وَقَعْ

فَإِذَنْ لاَ سَبِيلَ إِلَى الأَمْنِ ، وَإِغْفَالِ الشُّكْرِ ، وَتَرْكِ الإِبْتِهَالِ في الْحِفْظِ بِحَالٍ . وَكَانَ إِبْرَاهِيمُ إِنْ أَدْهَمَ رحمه الله تعالى يَقُولُ : كَيْفَ تَأْمَنُ وَإِبْرَاهِيمُ الْخَلِيلُ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَقُولُ : ﴿ وَآجُنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ وَإِبْرَاهِيمُ الْخَلِيلُ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَقُولُ : ﴿ وَآجُنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ وَإِبْرَاهِيم : ٣٥]. وَيُوسُفُ الصَّدِّيقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ : اللَّهُمَّ الْصَنَامَ ﴾ [ إبراهيم : ٣٥]. وَيُوسُفُ الصَّدِّيقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ : اللَّهُمَّ هَنْ مَسْلِماً ﴾ [ يوسف : ١٠١] . وَكَانَ سُفْيَانُ التَّورِيُّ يَقُولُ : اللَّهُمَّ سَلِّمْ مَسْلِماً ﴾ [ يوسف : ١٠١] . وَكَانَ سُفْيَانُ التَّورِيُّ يَقُولُ : اللَّهُمَّ سَلَّمْ ، كَأَنَّهُ في سَفِينَةِ يَخْشَى الغَرَقَ .

وَبَلَغَنَا عَنَ مُحَمَّدِ بِنِ يُوسُفَ أَنَّهُ قَالَ : تَأَمَّلْتُ سُفْيَانَ النَّورِيَّ لَيْلَةً ، فَبَكَى اللَّيْلَ أَجْمَعَ ، قُلْتُ : بُكَاوُكَ هٰذَا عَلَى الذُّنُوبِ ؟ قَالَ: فَحَمَلَ تِبْنَةً ، وَقَالَ : الذَّنْبُ أَهْوَنُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى مِنْ هٰذَا إِنَّمَا أَخْشَى أَنْ يَسْلُبَنِي اللَّهُ الإسْلاَمَ وَالْعِيَاذُ بِاللَّهِ .

وَسَمِعْتُ أَنَا بَعْضَ الْعَارِفِينَ يَقُولُ: إِنَّ بَعْضَ الْأَنْبِياءَ سَأَلَ اللَّهَ تَعَالَى عَنْ أَمْرِ بِلْعَامَ وَطَرْدِهِ بَعْدَ تِلْكَ الآيَاتِ وَالْكَرَامَاتِ ، فَقَالَ اللَّهَ تَعَالَى : لَمْ يَشْكُرْنِي يَوْماً مِنَ الْآيَّامِ عَلَى مَا أَعْطَيْتُهُ ، وَلَوْ شَكَرَنِي عَلَى ذُلِكَ مَرَّةً لَمَا سَلَبْتُهُ .

فَتَيَقَّظُ أَيُّهَا الرَّجُلُ ، وَاخْتَفِظْ بِرُكْنِ الشُّكْرِ جِدًّا جِداً ، وَآحْمَدِ اللَّهِ عَلَى مننه فِي آلدِّينِ ، أَعْلَاهَا الإِسْلَامُ وَالمَعْرَفَةُ ، وَأَدْنَاهَا مَثَلًا تَـوْفِيقٌ

لَتَسْبِيحٍ ، أَوْ عِصْمَةٍ ، عَنْ كَلِمَةٍ لاَ تَعْنِيكَ ، عَسَى أَنْ يُتِمَّ نِعَمَهُ عَلَيْكَ وَلاَ تَسْبِيحٍ ، أَوْ عِصْمَةٍ ، عَنْ كَلِمَةٍ لاَ تَعْنِيكَ ، عَسَى أَنْ يُتِمَّ نِعَمَهُ عَلَيْكَ وَلاَ تَتْتَلِيكَ يِمَرَارَةِ الزَوَالِ ، فَإِنَّ أَمَرَّ الأُمُورِ وَأَصْعَبَهَا ، الإِهَانَةُ بَعْدَ الإِحْرَامِ ، وَالطَّرْدُ بَعْدَ التَّقْرِيبِ ، وَالْفِرَاقُ بَعْدَ الوِصَالِ ، وَاللَّهُ تَعالَى المَاجِدُ الكريمُ ، والطَّرْدُ بَعْدَ الرَّعُونُ الرَّعُونُ الرَّعُونُ الرَّعُونُ الرَّعُونُ الرَّعِيمُ .

## (في وجوب التضرّع إلى الله تعالى)

وَجُمْلَةُ الْأَمْرِ أَنَّكَ إِذَا أَحْسَنْتَ النَّظَرَ في مِنَنِ اللَّهِ تَعَالَى الْعِظَامِ عَلَيْكَ ، وَأَيَادِيهِ الْجِسَامِ الْكَرَامِ لَدَيْكَ ، الَّتِي لاَ يحصرها قَلْبُكَ ، وَلاَ يُحِيطُ بِهَا وَهْمُكَ ، حَتَّى خَلَّفْتَ هٰذِهِ الْعَقَبَاتِ الصِّعَـابَ ، فَوَجَـدْتَ الْعُلُومَ وَالْبَصَائِسَ، وَتَعَطَهَرْتَ مِنَ الْأُوْزَارِ وَالْكَبَائِسِ، وَسَبَقْتَ الْعَـوَائِقَ، وَدَفَعْتُ الْغُوَارِضَ ، وَظَفِرْتَ بِالْبَوَاعِثِ، وَسَلِمْتَ مِنَ القَوَادِحِ ، فَكُمْ حَصَلَ لَكَ فِيهَا مِنْ خَصْلَةٍ شَرِيفَةٍ ، وَرُتْبَةِ مُنِيفَةِ ، أَوَّلُهَا التَّبْصِيرُ وَالتَّعْرِيفُ ، وَآخِرُهَا التَّقْرِيبُ وَالتُّشْرِيفُ ، فَتَأْمُّلْتَ فِيهَا بِمِقْدَارِ عَقْلِكَ وَتَوْفِيقِكَ ، وَشَكَرْتَ اللَّهَ تعالى عَلَى قَدْرِ / طَوْقِكَ ، بأَنْ يَشْغَلَ لِسَانَكَ بِحَمْدِهِ وَثَنَائِهِ ، وَيَمْلاً قَلْبَكَ بِعَظَمَتِهِ ، [١٩٩٧] وَيُبَلِّغَكَ مَبْلَغاً يَحُولُ بَيْنَكَ وَبَيْنَ عِصْيانِهِ ، وَيَبْعَثَكَ عَلَى الْخِدْمَةِ بِمَا أَمْكَنَكَ ، أَوْ بِسَعَةِ طَاقَتِكَ ، مُعْتَرِفًا بِالْقُصُورِ عَنْ حَقِّ إِنْعَامِهِ وَإِحْسَانِهِ ، وَكُلَّمَا أَغْفَلْتَ شُكْرَهُ أَوْ فَتَرْتَ أَوْ زَلَلْتَ ، عَاوَدْتَ وَآجْتَهَـدْتَ وَتَضَرَّعْتَ وَتَوَسَّلْتَ وَقُلْتَ ؛ يَا أَللَّهُ يَا مَوْلَايَ ، كَمَا بَدَأْتَ بِالْإِحْسَانِ بِفَضْلِكَ مِنْ غَيْسر آسْتِحْفَاقِ ، ( فَأَتْمِمْهُ بِفَضْلِكَ أَيْضاً مِنْ غَيْرِ آسْتِحْقَاقِ ) (١)، وَتُنَادِيهِ بِنِدَاءِ أَوْلِيَائِهِ الَّـذِينَ وَجَدُوا تَـاجَ هِدَايَتِـهِ ، وَذَاقُوا حَـلاَوَةَ مَعْرِفَتِـهِ . فَخَافُـوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ حُرْقَةَ الطُّرْدِ وَالْإِهَانَةِ ، وَوَحْشَةَ الْبُعْـدِ وَالضَّلَالَـة ، وَمَرَارةَ الْعَـزْلِ وَالْإِزَالَةِ ، فَتَضَرَّعُوا بِالْبَابِ مُسْتَغِيثِينَ ، وَمَدُّوا إِلَيْهِ الْأَكُفُّ مُبْتَهلِينَ ، وَنَادَوْا

في الْخَلَوَاتِ مُسْتَصْرِخِينَ : ﴿ رَبَّنَا لَا تُمْزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ الْدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ [ آل عمران : ٨ ] .

قُلْتُ أَنَا: تَقْدِيرُهُ - وَآللَّهُ أَعْلَمُ - أَنَّا وَجَدْنَا مِنْكَ نِعْمَةً فَطَمِعْنَا في أَنْتَ الْجَوَاهُ الْوَهَّابُ ، فَكَمَا وَهَبْتَ لَنَا مَزِيَّةَ الْإِنْعَامِ في الْإِبْتِدَاءِ ، فَهَبْ لنَا رَحْمَةَ الْإِتْمَامِ فِي الْإِنْتِهَاءِ . أَمَا تَسْمَعُ - وَيْحَكَ - أَنَّ أَوَّلَ الْإِبْتِدَاءِ ، فَهَبْ لنَا رَحْمَةَ الْإِتْمَامِ فِي الْإِنْتِهَاءِ . أَمَا تَسْمَعُ - وَيْحَكَ - أَنَّ أَوَّلَ دُعَاءِ عَلَّمَهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ عِبَادَهُ الْمُسْلِمِينَ ، الَّذِينَ آصْطَفَاهُم الله مِنْ بَيْنِ خَلْقِهِ ، هٰذَا الدُّعَاءُ: قَوْلُهُ: ﴿ آهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [ الفاتحة : ٦ ] خَلْقِهِ ، هٰذَا الدُّعَاءُ : هٰكَذَا تَتَضَرَّعُ إِلَيْهِ فَإِنَّ الْخَطَرَ عَظِيهُ .

وَقِيلَ : إِنَّ الْحُكَمَاءَ نَنظُرُوا فَرَدُّوا مَصَائِبَ الْعَالَدِ وَمِحَنها (أَ) إلى خمْس :

المَرَضِ فِي الْغُرْبَةِ ، وَالْفَقْرِ فِي الشَّيْبِ ، وَالْمَوْتِ فِي الشَّبَابِ ، وَالْمَوْتِ فِي الشَّبَابِ ، وَالْنَكِرَة (ب) بَعْدَ الْمَعْرِفَةِ .

وَأَحْسَنُ مِنْ ذٰلِكَ قَوْلُ مَنْ قالَ : [ البسيط ] :

لِكُسلَّ شَيْءٍ إِذَا فَسارَقْتَ لَهُ عِسوَضُ وَلَيْسَ لِلَّهِ إِن فَسارَقْتَ مِنْ عِسوَضِ لِكُسلَّ شَيْءٍ إِذَا فَسارَقْتَ مِنْ عِسوَضِ وَلَيْسَ لِلَّهِ إِن فَسارَقْتَ مِنْ عِسوَضِ وَلِغَيْرِهِ : [ الطويل ] :

إِذَا أَبْقَتِ الدُّنْيَا عَلَى المَرْءِ دِينَهُ فَما فَاتَهُ مِنْهَا فَلَيْسَ بِضَائِسِ

وَكَذَٰلِكَ فِي كُلِّ نِعِم أَنْعَمَ الله بِهَا عَلَيْكَ ، وَتَأْلِيدٍ أَيَّدَكَ بِهِ فِي قَطْعِ عَقَبَةٍ مِنَ الْعَقَبَاتِ ، لِيُثَبِّتَ عَلَيْكَ مَا أَعْطَى ، وَيَزيدَكَ فَوْقَ مَا تَوَدُّ وَتَتَمَنَّى ؟

<sup>(</sup>ب) النكرة : أي الإنكار ، والمقصود : إنكار نعم الله تعالى بعد معرفتها .

فَإِذَا فَعَلْتَ ذٰلِكَ ، كُنْتَ قَدْ خَلَفْتَ هٰذِهِ الْعَقْبَةَ الْخَطِيرَةَ ، وَكُنْتَ قَدْ ظَفِرْتَ بِالْكَنْزِيْنِ الْكَرِيمَيْنِ الْعَزِيزَيْنِ ، اللَّذَيْنِ هُمَا : الإِسْتِقَامَةُ وَالإِسْتِزَادَةُ ، فَتَدُومُ لِلْكَانِيْنِ الْكَالِّمَةِ الْمَوجُودَةُ الَّتِي أَعْطَاكُهَا ، فَلاَ تَخْشَى زَوَالَها ، وَيَزِيدُكَ مِنَ النَّعْمِ الْمَفْقُودَةِ الَّتِي لَمْ تُعْطَ بَعْدُ مَا لاَ تُحْسِنُ أَنْ تَسْأَلَهَا وَتَتَمَنَّاهَا / فَلا تَخْشَى فَوَاتَهَا ، وكُنْتَ حِينَفِذٍ مِنَ الْعَارِفِينَ الْعُلَمَاءِ بِالدِّينِ ، التَّائِينَ الطَّاهِرِينَ ، الرَّاهِدِينَ فِي الدُّنْيَا ، المُتَجَرِّدِينَ لِلْخِدْمَةِ ، الْقَاهِرِينَ الطَّاهِرِينَ ، الرَّاهِدِينَ فِي الدُّنْيَا ، المُتَجَرِّدِينَ لِلْخِدْمَةِ ، الْقَاهِرِينَ لِلْشَيْطَانِ ، المُتَقِينَ حَقَّ التَّقُوى بِالْقَلْبِ وَالأَرْكَانِ ، الْقَاصِرِينِ لِللْأَملِ ، السَّاعِينَ المُتَقِينَ الرَّاجِينَ ، المُتَوكِلِينَ المُفَوِّضِينَ ، الرَّاضِينَ السَّاكِرِينَ المُفَوِّضِينَ ، السَّاكِرِينَ المُقَوِّضِينَ ، السَّاكِرِينَ المُقَامِينَ ، السَّاكِرِينَ المُتَواضِعِينَ ، المُتَواضِعِينَ ، المُتَوكِلِينَ المُفَوِّضِينَ ، السَّاكِرِينَ المُنْ المُقَالِمِينَ ، المُتَواضِعِينَ ، المُتَواضِينَ ، المُتَواضِعِينَ ، المُتَواضِعِينَ ، المُتَواضِعِينَ ، المُتَولِينَ المُقَوِينِ المُكَرِينَ المُكَورِينَ المُكَالِينَ المُكَرِينَ المُكَرِينَ المُكَرِينَ المُكَرِينَ المُكَرِينَ المُكَرِينَ المُكَرِينَ المُكَرَّمِينَ الطَّلِينَ ، فَتَأَمَّلُ هٰذَا الْكَلَامَ ، وَاللَّهُ تَعَالَى وَلِيُّ التَّوفِيقِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَإِذَا كَانَ الأَمْرُ كَذَٰلِكَ ، لَقَدْ قَلَّ مِنَ النَّاسِ العَابِدُ لِهٰذَا المَعْبُودِ ، وَمَنِ الَّذِي يَقْوَى عَلَى هٰذِهِ المُؤُنِ وَتَحْصِيل هٰذِهِ الشَّرَائِطِ ؟

فَاعْلَمْ أَنَّ الله تَعَالَى ، كَذْلِكَ يَقُولُ : ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ صعوبة تحصيل [سبأ : ١٣ ] ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّـاسِ لاَ يَشْكُرُونَ ﴾ [يـوسف : ٣٨ ] ﴿ لاَ الشَّكُو يَعْقِلُونُ ﴾ [العنكبوت : ٣٣ ] ، ﴿ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف : ٢١ ، ٤٠ ، ٢٠].

ثُمَّ إِنَّ ذَٰلِكَ يَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ ، وَعَلَى الْعَبْدِ الْإِجْتِهَادُ ، وَعَلَى الله الْهِدَايَةُ . قالَ تَعَالَى : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهْدِيَنَّهُمْ اللهِ الْهِدَايَةُ . قالَ تَعَالَى : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [ العنكبوت : ٦٩] وَإِذَا كَانَ الْعَبْدُ الضَّعِيفُ يَقُومُ بِمَا عَلَيْهِ ، فَمَا ضَلَنًا ﴾ [ العنكبوت : ٦٩] وَإِذَا كَانَ الْعَبْدُ الضَّعِيفُ يَقُومُ بِمَا عَلَيْهِ ، فَمَا ظُنُكَ بِالرَّبِ الْقَدِيرِ الْغَنِيِّ الْكُريمِ الرَّحِيمِ ؟ فَإِنْ قُلْتَ : فَالْعُمْرُ قَصِيرٌ ،

قطع العقبات وَهٰذِهِ عَقَبَاتٌ طَوِيلَةٌ شَدِيدَةٌ ، فَكَيْفَ يَبْقَى الْعُمْرِ حَتَّى تَكْمُلَ هٰذِهِ الشَّرَائِطُ وقصر العمر وَتُقْطَعَ هٰذِهِ الْعَقَبَاتُ ؟.

فَلَعَمْرِي إِنَّ هٰذِهِ الْعَقَبَاتِ طَوِيلَةً ، والشَّرَائِطُ فِيهَا شَدِيدَةٌ ، ولٰكِنْ إِذَا أَرَادَ الله تَعَالَى أَنْ يَجْتَبِي عَبْدَهُ ، قَصَّرَ عَلَيْهِ طَوِيلَهَا ، وَهَوَّنَ عَلَيْهِ شَدِيدَهَا ، حَتَّى يَقُولَ بَعدَ قَطْعِهَا : مَا أَقْرَبَ هٰذِهِ الطَّرِيقَ وَأَقْصَرَهَا ، وَمَا أَهْوَنَ هٰذَا الأَمْرَ وَأَيْسَرَهَا ، وَمَا أَهْوَنَ هٰذَا الأَمْرَ وَأَيْسَرَهُ .

قطع العقبات بتوفيق الله

وفي مِثْل ِ ذٰلِكَ قُلْتُ أَنِا عِنْدَ وُقُوفِي عَلَى هٰذِهِ الْغَايَةِ : [ الكامل ] :

عَلَمُ الْمَحَجَّةِ وَاضِحٌ لِمُرِيدِهِ وَأَرَى الْقُلُوبَ عَنِ الْمَحَجَّةِ فِي عَمَى وَلَقَدْ عَجِبْتُ لِمَنْ نَجَا وَلَقَدْ عَجِبْتُ لِمَنْ نَجَا

حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُ هَذِهِ الْعَقَبَاتِ في سَبْعِينَ سَنَةً، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُهَا في عَشْرِ سِنينَ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُهَا في عَشْرِ سِنينَ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُهَا في شَهْرٍ بَلْ في جُمُعةٍ ، بَلْ في سَنَة ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقْطَعُهَا في شَهْرٍ بَلْ في جُمُعةٍ ، بَلْ في سَاعَةٍ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يُحَصِّلَه في لْحَظَةٍ بِتَوْفِيقِ خَاصٍ وَعِنَايَةٍ سَابِقَةٍ .

[٩٣/أ] أَمَا تَذْكُرُ أَصْحَابَ الْكَهْفِ؟ كَانَتْ(٢) مُدَّتُهُمْ خَطِرَةً حَيْثُ رَأُوا/ التَّغَيَّر في وَجْهِ مَلِكِهِمْ دِقْيَانُوس(أ) فَقَالُوا : ﴿ رَبُّنَا رَبُّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ الآية أصحاب في وَجْهِ مَلِكِهِمْ دِقْيَانُوس(أ) فَقَالُوا : ﴿ رَبُّنَا رَبُّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ الآية الكهف : ١٤ ]. حَصُلَتْ لَهُمُ المَعْرِفَةُ وَأَبْصَرُوا مَا في هٰذِا الطَّرِيقِ مِنَ

<sup>(</sup>أ) في كتب التفسير إنه دقيانوس الجبّار ، وهو ممن عبـد الأصنام وذبـح للطواغيت ، وقتل من خالفه ، وكان ينزل قرى الروم ، فلا يترك في قرية نزلها أحداً إلاّ فتنه عن دينه حتى يعبد الأصنام أو يقتله .

الْحَقَائِقِ ، وَقَطَعُوا هٰذَا الطرِيقَ فَصَارُوا مُفَوَّضِينَ مُتَوَكِّلِينَ مُسْتَقِيمِينَ ، إَذْ قَالُوا : ﴿ فَأُووا إلى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ الآية [ الكهف : 17 ] ، وَكُلُّ ذٰلِكَ إِنَّمَا حَصَلَ لَهُمْ في مِقْدَارِ سَاعَةٍ أَوْ لُحَظَةٍ .

أَمَا تَذْكُرْ سَحَرَةَ فِرْعَوْنَ ؟ مَا كَانَتْ مُدَّتُهُمْ إِلا لْحَظَةً حَيْثُ رَأُوا مُعْجِزَةَ سحرة فرعون مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ قَالُوا : ﴿ آمَنَا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ، رَبِّ مُوسَى وَهُرُونَ ﴾ أَلَاعـراف : ١٢٢] فَأَبْصَرُوا الطَّرِيقَ وَقَطَعُوهُ بِحقَّه ، فَصَارُوا مِنْ سَاعَةٍ إلى سَاعَةٍ ، بَلْ أَقَلَ ، مِنَ الْعَارِفِينَ بِالله ، الرَّاضِينَ بِقَضَاء الله تَعَالى ، الصَّابِرِينَ عَلَى بَلاَثِهِ ، بَلْ أَقَلَ ، مِنَ الْعَارِفِينَ بِالله ، الرَّاضِينَ بِقَضَاء الله تَعَالى ، الصَّابِرِينَ عَلَى بَلاَثِهِ ، المُشْتَاقِينَ إلى لِقَائِهِ ، فَنَادَوْا : ﴿ لاَ ضَيْرَ إِنَّا اللهِ عَلَى بَلاَئِهِ ، المُشْتَاقِينَ إلى لِقَائِهِ ، فَنَادَوْا : ﴿ لاَ ضَيْرَ إِنَّا اللهِ عَلَى بَلاَئِهِ ، الشَعراء : ٥٠ ]

وَلَقَـدْ حَكَيْنَا أَنَّ إِبْـرَاهِيمَ بْنَ أَدْهَمَ ، كَانَ عَلَى مَـا كَانَ عَلَيْهِ مِنْ أَمْرِ ابراهيم بن آلدُّنْيَا ، فَعَدَلَ وَقَصَدَ هٰذَا الطَّرِيقَ ، فَلَمْ يَكُنْ إِلَّا مِقْدَارُ سَيْرِهِ مِنْ بَلْخِ إلى مَرْو ، حَتَّى صَارَ بِحَيْث أَشَارَ إلى رَجُل سَقَطَ مِنَ الْقَنْطَرَةِ في المَاء الْكَثِيـر هُنَالِكَ ، أَنْ قِفْ ، فَوَقَفَ الرَّجُلُ مَكَانَهُ في الْهَوَاء فَتَخَلَّصَ .

وَأَنَّ رَابِعَةَ الْبَصْرِيَّةَ كَانَتْ أَمَةً كَبِيرَةَ السَّنِّ ، يُـطَافُ بِهَا في سُوقِ رابعة البصرية الْبَصْرَةِ ، لاَ يَرْغَبُ فِيهَا أَحَدُ لِكِبَرِ سِنَّهَا ، فَرَحِمَهَا بَعْضُ التَّجَارِ فَاشْتَرَاهَا بِنَحْوِ مِائَةِ دِرْهَم وَأَعْتَقَهَا ، فَاخْتَارَتْ هٰذِا الطَّرِيقَ وَأَقْبَلَتْ عَلَى الْعِبَادَةِ ، فَما تَمَّتْ لَهَا سَنَةً حَتَّى زَارَهَا عُبَادُ الْبَصْرَةِ وَقُرَّاؤها وَعُلَمَاؤها لِعِظَم مَنْزِلَتِهَا .

وَأَمَّا الَّذِي لَمْ تُسْبِقْ لَهُ الْعِنَايَةُ ، وَلَمْ يُعَامَلْ بِالْفَضْلِ فَيُوكَلُ إلى نَفْسِه ، فَرُبَّمَا يَبْقَى في شُعْبةٍ مِنْ عَقَبَةٍ وَاحِدَةٍ سَبْعِينَ سَنَةٍ لاَ يَقْطَعُها، وَكَمْ يَضِيحُ وَيَصْرُخُ ، مَا أَظْلَمَ هٰذَا الطَّرِيقَ وَأَشْكَلَهُ ، وَأَعْسَرَ هٰذَا الأَمْرَ وَأَعْضَلَهُ ،

فَإِنَّ الشَّأْنَ كُلَّهُ إِلَى أَصْلِ وَاحِدٍ ، وَذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ، الْعَدْلِ الْحَكِيمِ . الْحَكِيمِ .

فَإِنْ قُلْتَ : لِمَ آخْتُصَّ هٰذَا بِالتَّوْفِيقِ الْخَاصِّ وَحُرِمَ هٰذَا ، وَكِلاَهُمَا مُشْتَرِكَانِ في رِبْقَةِ الْعُبُودِيَّةِ ؟.

[1/٩٤] فَعِنْدَ هٰذَا السُّؤَالِ تُنَادَى مِنْ سُرَادِقات الْجَلَالِ : أَنِ الْزَمِ الْاَدَبَ ، وَآعْرِفْ سِرَ الرَّبُوبِيَّةِ وَحَقِيقَةَ الْعُبُودِيَّةِ ، فَإِنَّهُ ﴿ لَا يُسْئَلُونَ ﴾ [الأنبياء : ٣٣].

قُلْتُ أَنَا: وَمِثَالُ هَذَا الطَّرِيقِ في آلدُّنْيَا الصَّرَاطُ في الآخِرَةِ، في عَفَبَاتِهَا وَمَسَافَاتِها وَمَقَاطِعِها/، وَاخْتِلَافِ أَحْوَال الخلائق فِيهَا، فَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ عَلَيْهِ كَالرِّيحِ الْعَاصِفِ، وَآخَرُ يَمُرُّ عَلَيْهِ كَالرِّيحِ الْعَاصِفِ، وَآخَرُ كَالْفَرَسِ الْجَوَادِ وَآخَرُ كَالطَّائرِ، وَآخَرُ يَمْشِي، وَآخَرُ يَرْحَفُ حَتَّى يَصِيرَ فَحُمةً، وَآخَرُ يَسْمَعُ حَسِيسَهَا، وَآخَرُ يُوْخَذُ بِكَلَالِيبَ فَيُطْرَحَ في جَهَنَّمَ.

وكَذَٰلِكَ حَالُ هٰذَا الطَّرِيقِ مَعَ سَالِكِيهِ فِي ٱلْدُّنْيَا ، فَهُمَا صِرَاطَانِ : صِرَاطُ ٱلْدُنْيَا ، وَصِرَاطُ الآخِرَةِ ؛ فَصِرَاطُ الآخِرَةِ لِللَّانْفُسِ ، يَرَى أَهْوَالَهَا أَهْلُ الْأَبْصَارِ ، وَصِرَاطُ ٱلدُّنْيَا لِلْقُلُوبِ ، يَرَى أَهْوَالَهَا ذَوُو الْبَصَائِرِ وَالْبَصَائِرِ ، وَإِنَّمَا آخْتَلَفَتِ ٱلأَحْوَالُ لِلسَّالِكِينَ فِي الآخِرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فَي اللَّذِرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِيرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِيرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِيرَةِ لِإِخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِيرَةِ لِاخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِيرَةِ لِاخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِيرَةِ لِلسَّالِكِينَ فِي الآخِرَةِ لِاخْتِلَافِ أَحْوَالِهِمْ فِي اللَّذِيرَةِ لَا فَتَامَّلُ ذَلِكَ خَقَّهُ ، فَهٰذِهِ هٰذِهِ .

# فصـــل ( في أن طريق الآخرة روحاني تسلكه القلوب )

ثُمَّ آعْلَمْ مَا هُوَ التَّحْقِيقُ في هٰذَا الْبابِ ، وَهُو أَنّهُ لَيْسَ هٰذَا الطَّرِيقُ في طُولِهِ وَقَصَرِهِ مِثْلَ المَسَافَاتِ المَكَانِيَّةِ التِي تَسَلُّكُهَا الْأَنْفُس، فَتَقْطَعُهَا بِالأَقْدَامِ فيكون قَطْعُهَا عَلَى حَسَبِ قُوَّةِ الْأَنْفُس وَضَعْفِهَا ، إِنّما هُوَ طرِيقٌ رَوْحَانِيٍّ تَسْلُكُهُ الْقُلُوبُ ، فَتَقْطَعُهُ بِالْأَفْكَارِ عَلَى حَسَبِ الْعَقَائِدِ وَالْبَصَائِرِ ، أَصْلُهُ نُورُ سَمَاوِيُّ وَنَظُرُ الْهِيِّ ، يَقَعُ في قَلْبِ الْعَبْدِ يَنْظُرُ نَظْرَةً فَيَرى بِهَا أَمْرَ الدّارَيْنِ سَمَاوِيُّ وَنَظُرُ الْهِيِّ ، يَقَعُ في قَلْبِ الْعَبْدِ يَنْظُرُ نَظْرَةً فَيَرى بِهَا أَمْرَ الدّارَيْنِ الْحَقِيقَةِ ، ثُمَّ هٰذَا النُّورُ رُبِّمَا يَطْلُبُهُ الْعَبْدُ مِائَةَ سَنَةٍ فَلَا يَجِدُهُ وَلَا أَثَراً مِنْهُ ، وَأَخُرُ فِي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَلَاكُ لِخَطْئِهِ بِعَلْيِقِ ذَلِكَ ، وَأَخُرُ فِي عَشْرٍ ، وَآخَرُ فِي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَآخَرُ بَي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَآخَرُ فِي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَآخَرُ فِي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَالْخَوْرُ يَجِدُهُ فِي خَمْسِينَ وَآخَرُ فِي عَشْرٍ ، وَآخَرُ فِي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَآخَرُ فِي يَوْمٍ ، وَآخَرُ فِي سَاعَةٍ وَلَحْظَةٍ بِعِنَايَةٍ رَبُ العالمين ، وَهُو تَعَالَى وَلِيُّ الْهِدَايَةِ ، لَكِنِ الْعَبْدُ مَأْمُورُ الْعَبْدُ مَامُورً الْعَبْدُ مَا يُولِدُ الْعَبْدُ مَامُورُ ، والرَّبُ حَكَمٌ عَدْلُ ، وَالْحَرْ ، والرَّبُ حَكَمٌ عَدْلُ ، وَلَعْفُلُ مَا يَشَاء وَيَحْكُمُ مَا يُرِيدُ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَمَا أَعْظَمَ هٰذَا الْخَطَرِ وَأَشَدُ هٰذَا الأَمْرِ ، وَأَكْثَرَ مَا يَحْتَاجُ إِلَيهِ هٰذَا الْعَبْدُ الضعِيفُ ، فَكُلُّ هٰذَا الْعَمَلِ وَالْجُهْدِ وَتَحْصِيلِ هٰذِهِ الشَّرَائِطِ لَمَاذَا ؟ لماذًا ؟

فَأَقُولُ لَعَمْرِي : إِنَّكَ لَصَادِقٌ في قَوْلِكَ ، إِنَّ ٱلأَمْرَ شَدِيدٌ ، وَالْخَطَرَ عَظِيمٌ ، وَلِذَلِكَ قالَ تَعَالَى : ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإِنْسَانَ في كَبَدٍ ﴾ [البلد: ٤]

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْأَنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧٧]

وَلِذَٰلِكَ قال سَيِّدُ المُـرْسَلِينَ صَلَوَاتُ آلله وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ « لَـوْ عَلِمْتُمْ مَا أَعْلَمُ لَبَكَيْتُمْ كَثِيراً / وَلَضَحِكُتُمْ قَلِيلًا »(أ).

وَرُوِي أَنَّ المُنَادِي يُنَادِي مِنَ السَّمَاء : « لَيْتَ الْخَلْقَ(١) لَمْ يُخْلَقُوا وَلَيْتَهُمْ إِذْ خُلِقُوا عَلِمُوا لِمَاذَا خُلِقُوا ».

وَكَذَٰلِكَ يَقُولُ السَّلَفُ رَضِيَ الله عَنْهُمْ ، فَعَنْ أَبِيَ بَكْرٍ رَضِيَ الله عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : وَدِدْتُ أَنَّي كُنْتُ خَضْرَاء تَأْكُلُني الدَّوَابُ مَخَافَةَ الْعَذَابِ .

وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُ أَنَّـهُ سَمِعَ إِنْسَاناً يَقْرَأُ: ﴿ هَـلُ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ آلدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَذْكُوراً ﴾[ الإنسان: ١] فقال لَيْتَهَا تَمَّتْ .

وَقَـالَ أَبُو عُبَيْـدَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ : وَدِدْتُ أَنِّي كَبْشُ، فَيَتَفَرَّقَ لَحْمِي وَيَتَحَسَّى مَرَقِي وَلَمْ أُخْلَقْ .

وَعَنْ وَهْبِ بْنِ مُنَّبِّهِ رحمه الله : خُلِقَ آبْنُ آدَمَ أَحْمَقَ ، وَلَوْلَا حَمْقُهُ مَا هَنَاهُ عَيْشٌ .

وَعَنِ الفُضَيْلِ : إِنِّي لَا أَغْبِطُ مِلكاً مُقَرَّباً وَلَا نَبِيًّا مُرْسَلاً وَلَا عَبْداً صَالِحاً ، أَنْسَ هُؤُلاء يُعَاتَبُونَ ( يَوْمَ )(٢) القِيَامَةِ ؟ إِنَّمَا أُغْبِطُ مَنْ لَمْ يُخْلَقْ .

وَعَنْ عَطَاء السُّلَمِيِّ (ب) لَوْ أَنَّ نَاراً أُجِّجَت وَقِيلَ مَنْ ٱلْقى نَفْسَهُ فِيهَا

(أ) راجع تخريج الحديث رقم: ١١١.

(ب) والأصح السليمي ، وهذا القول ورد في الحلية ( ٢١٥/٦ ) .

صَارَ لاَ شَيْء ، لَخَشِيتُ أَنْ أَمُوتَ مِنَ الْفَرَحِ قَبْلَ أَنْ أَصِلَ إلى النَّارِ.

فَالْأَمْرُ إِذَنْ أَيُّهَا الرَّجُلُ شَدِيدٌ كَمَا تَقُولُ، بَلْ هُوَ أَشَدُّ وَأَعْظَمُ مِمَّا تَظُنُّ وَتَتَوَهّمُ ، وَلَكِنَّهُ أَمْرُ سَبَقَ في الْعِلْمِ الْقَدِيمِ ، وَتَدْبِيرٍ أَجْرَاهُ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ، وَتَدْبِيرٍ أَجْرَاهُ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ، وَلَاعْتِصَامَ بِحَبْلِ الله ، وَلَا حِيلَةَ لِلْعَبْدِ إِلَّا بَذْلَ المَجْهُ وِدِ في الْعُبُودِيَّةِ ، وَالإعْتِصَامَ بِحَبْلِ الله ، وَلَا عِيمَالُ وَاللهُ بَعْلَى الله تعالى ، عَسَى أَنْ يَرْحَمَهُ فيسلِمه بفَضْلِه .

وَأَمَّا قَوَلُكَ كُلُّ هٰذَا لِمَاذَا ؟

فَهٰذَا كَلَامٌ يَدُلُّ مِنْكَ عَلَى غَفْلَةٍ عَظِيمَةٍ ، بَلِ الصَّوَابُ أَنْ تَقُولَ : كُلَّ هٰذَا في جَنْبِ مَا يَـطْلُبُهُ الْعَبْدُ الضَّعِيفُ مَاذَا (أ) ؟ أَتَدْرِي مَـا يَـطْلُبُ الْعَبْدُ الضَّعِيفُ ؟ الضَّعِيفُ ؟

أَقَلُ مَا يَطْلُبُهُ عَلَى الْجُمْلَةِ شَيْئَانِ، أَحَدُهُما : السَّلَامَةُ في الدَّارَيْنِ، مطلب العبد وَالثَّانِي : المُلْكُ في الدَّارَيْن .

أمَّا السَّلَامَةُ فَإِن الدُّنْيا وَفِتْنَهَا وْغَوَائِلَهَا (ب) ، بِحَيْثُ لَمْ يَسْلَمْ مِنْهَا المَلَائِكَةُ المُقَرِّبُونَ ، فَقَدْ سَمِعْتُ حَدِيثَ هَارُوتَ وَمَارُوت (ج) ، حَتَّى رُوي الْمَلَائِكَةُ المُصْوَاتِ مُتَعَجِّينَ : أَنَّهُ إِذَا عُرِجَ بِرُوحِ الْعَبْدِ إلى السَّمَاء ، تَقُولُ مَلَائِكَةُ السَّمْوَاتِ مُتَعَجِّينَ : كَيْفَ نَجَا هٰذَا مِنْ دَارٍ فَسَدَ فِيهَا خِيَارُنَا ؟ وَأَنَّ الآخِرَةَ فِي أَهْوَالِهَا وَشَدَائِدِها ، كَيْفُ نَجَا هٰذَا مِنْ دَارٍ فَسَدَ فِيهَا خِيَارُنَا ؟ وَأَنَّ الآخِرَة فِي أَهْوَالِهَا وَشَدَائِدِها ، لِي السَّمَاء وَالرُّسُلُ : نَفْسِي نَفْسِي ، لاَ أَسْأَلُكَ الْيَوْمَ إلاً .

<sup>(</sup> أ ) أي : أي شيء هو ؟

<sup>(</sup>ب) أي : أن الدُّنيا مخلوقة هي وفتنتها وغوائلها ، فإذا طلبت الدنيا أخذتها مع ما فيها وما معها .

<sup>(</sup>ج) هاروت وماروت : من الملائكة العابدين الصالحين. انظر خبرهما في كتب التفسير، تفسير سورة البقرة الآية ٢٠٢ ( وعلى الأخص تفسير الخازن ).

نَفْسِي . حَتى رُوِي إِنَّهُ : لَوْ كَانَ لِرَّجُلِ عَمَلُ سَبْعِينَ نَبِيّاً ، لَظَنَّ أَنَّهُ لَنْ يَنْجُو . فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَسْلَمَ مِنْ فِتَنِ هٰذِهِ ، فَيَخْرُجَ مِنْها بِالْإِسْلَامِ سَالِماً ، لَا تُصِيبُهُ فَتْنَـةٌ مِنْ أَهْوَال ِهٰذِهِ / فَيَدْخُلَ الْجَنَّةَ سَالِماً ، لَا تُصِيبُهُ نَكْبَةٌ ، أَيَكُونُ ذَلِكَ أَمْراً هَيِّناً ؟ 
ذَلِكَ أَمْراً هَيِّناً ؟

وَأَمّا المُلْكُ وَالْكَرَامَةُ ، فَإِنَّ المُلْكَ نَفَاذُ التَّصَرُّفِ وَالمَشِيثَةِ ، وَإِنْ ذَلِكَ بِالْحَقِيقَةِ فِي الدُّنْيا لِأُولِيَاء الله عَزَّ وَجَلَّ وَأَصْفِيَائِهِ ، الرَّاضِينَ بِقَضَائِهِ ، البَرُّ وَالْبَحْرُ وَالأَرْضُ لَهُمْ قَدَمٌ ، وَالْحَجَرُ وَالمَدَرُ لَهُمْ ذَهَبٌ وَفِضَةٌ ، وَالْجَنُّ وَالإِنْسُ، وَالْبَهَائِمُ والطُّيُورِ لَهُمْ مَسَخُرُونَ ، لاَ يَشَاءُونَ شَيْئًا إلاَّ وَهُو كَائنٌ ، وَالإِنْسُ، وَالْبَهَائِمُ والطُّيُورِ لَهُمْ مَسَخُرُونَ ، لاَ يَشَاءُونَ شَيْئًا إلاَّ وَهُو كَائنٌ ، لاَ يَشَاءُونَ شَيْئًا إلاَّ وَهُو كَائنٌ ، وَلاَ يَهَابُونَ أَحَداً مِنَ الْخَلْقِ ، وَيَهَابُهُمْ كُلُ اللهَ عَلَى اللهُ وَيَخْدُمُهُمْ كُلُّ مَنْ الْخَلْقِ ، وَلاَيْ الله وَيَخْدُمُهُمْ كُلُّ مَنْ الْخَلْقِ ، وَلاَيْ الله وَيَخْدُمُهُمْ كُلُّ مَنْ الْخَلْقِ ، وَالْهَ وَيَخْدُمُهُمْ كُلُّ مَنْ الْخَلْقِ ، وَالْهُ وَيَعْدُمُ مُولُ وَاللهُ يَعْشُو مِعْشَارِ هٰذِهِ الرُّبُةِ ، بَلْ هُمْ أَقَلُ وَأَذَلُ ، وَالْمَا مُلْكُ الاَخِرَةِ فَيْقُولُ الله تعالى : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ فَمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكَا كَبِيرً ، وَالْفَ وَالْمَلُكُ عَبِيرً ، وَأَلْفَ وَالْمَلِقُ اللهُ وَالْدُلُ اللهُ وَلِيلَ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِ اللهُ وَلُوحَهُ . حَتَّى يَظُفَرَ بِقَدْمِ أَنَ الدُّنْيَا بِأُسْرِهَا قَلِيلٌ ، فَإِنَّ بَقَاءَهَا مِنْ أَوْلِهَا إلى آخِرِهَا قَلِيلٌ ، وَنَصِيبَ أَحِدِنَا عَلْ اللهُ الْفَالِيلُ فِي مِنَ المَالِ وَالنَفْسِ ، نَحُومًا ذُكِرَ عَنِ آمْرِىء الْقَيْسِ فَي المَالِ وَالنَفْسِ ، نَحُومًا ذُكِرَ عَنِ آمْرِىء الْقَيْسِ فَي المَالِ وَالنَفْسِ ، نَحُو مَا ذُكِرَ عَنِ آمْرِىء الْقَيْسِ فَي المَالِ وَالنَفْسِ ، نَحُو مَا ذُكِرَ عَنِ آمْرِىء الْقَيْسِ فَي المَالِ وَالنَفْسِ ، نَحُو مَا ذُكِرَ عَنِ آمْرِىء الْقَيْسِ فَي المَالِ وَالنَفْسِ ، نَحُو مَا ذُكِرَ عَنِ آمْرِيء الْقَيْسِ فَي المَالِ وَالنَفْسِ ، نَحُو مَا ذُكِرَ عَنِ آمْرِيء الْقَيْسُ فَي المَالِ وَالنَفْسِ وَالْ الْفُولِلُ الْمُؤْمِ اللْفُولِ الْولِلُ الْفُولِ الْمُؤْمِ اللْفَلُ الْمُؤْمِ الْمُلُولُ الْمُؤْمِ الْفُولُ اللهُ الْفُلُولُ وَالْمُؤْمُ اللهُ وَلِلُولُ اللهُ الْفُولُ الْمُؤْمِ اللهُ اللهُ اللهُ الْفُولُ اللهُ ا

[۹۳/ب]

بَكَى صَاحِبِي لَمَّا رَأَى السَّرْبَ دُونَهُ وأيسقس أنسا لآجِقَانِ بِسقَيْسَصَرَا('') فَقُلْتُ لَهُ لاَ تَبْكِ عَيْنُكَ إِنَّمَا نُحَاولُ مُلْكاً أَوْ نَمُوتَ فَنُعْذَرَا فَكَيْفَ حَالُ مَنْ يَطْلُبُ المُلْكَ الْكَبِيرَ فِي دَارِ النَّعِيمِ الْخَالِدِ المُقِيمِ ؟ أَيُسْتَكْثِرُ مَعَ ذَلِكَ أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ للله تَعالَى ، أَوْ يُنْفِقَ دِرْهَمَيْنِ ، أَوْ يَسْهَرَ لَيْلَتَيْنِ ؟ كَلًا ، بَلْ لَوْ كَانَ لَهُ أَلْفُ أَلْفِ نَفْس ، وَأَلْفُ أَلْفِ رُوحٍ ، وَأَلْفُ لَيْنَا وَأَكْثَرَ ، فَبَذْلَ ذَلِكَ كُلّهِ فِي هٰذَا الْفِ عُمْرِ ، كُلِّ عُمْرِ ، مِثْلُ عُمْرِ الدُّنْيَا وَأَكْثَرَ ، فَبَذْلَ ذَلِكَ كُلّهِ فِي هٰذَا المَطْلُوبِ الْعَزِيزِ ، لَكَانَ ذَلِكَ قَلِيلًا ، وَلَئِنْ ظَفِرَ بَعْدَهُ بِما طَلَبَ ، كَانَ ذَلِكَ المُطلُوبِ الْعَزِيزِ ، لَكَانَ ذَلِكَ قَلِيلًا ، وَلَئِنْ ظَفِرَ بَعْدَهُ بِما طَلَبَ ، كَانَ ذَلِكَ عُنْما عَظِيماً ، وَفَضْلًا مِن الَّذِي أَعْطَاهُ كَبِيراً ، فَتَنَبَّهُ أَيُها الْمِسْكِينُ مِن رَقْدَةِ الْغَافِلِينَ .

ثُمَّ إِنِّي تَأَمَّلْتُ مَا يُعْطِي آلله تعالى الْعَبْدَ إِذَا أَطَاعَهُ ، وَلَزِمَ خِـدْمَتَهُ ، وَسَلَكَ هٰذِهِ الطَّرِيقَ عُمْرَهُ ، فَوَجَـدْتُهَا عَلَى الْجُمْلَةَ أَرْبَعِينَ كَرَامَةً وَخِلْعَةً ، عِشْرونَ فِي الْعُقْبَى .

أمًا الَّتِي في الدُّنْيا:

غَ**الْأُولِي** : أَنْ يَذْكُرَهُ آلله سُبْحَانَهُ وَيُثْنِي عَلَيْهِ، وَأَكْرِمْ بِعَبْدٍ يَكُونُ رَبُّ في الدنيا الْعَالَمِينَ في ذِكْرِهِ وَثَنَائِهِ .

وَالثَّانِيَةُ : أَنْ يَشْكُرَهُ جَلَّ جَلَالُهُ وَيُعَظِّمُهُ ، وَلَوْ شَكَرَكَ مَخْلُوقٌ ضَعِيفٌ مِثْلُكَ وَعَظَّمَكَ ، لَشَرُفْتَ بهِ ، فَكَبْفَ بآلِهِ الأَوَّلِينَ وَالأَخِرِينَ ؟

وَالشَّالِثَةُ: أَنْ يُحِبَّهُ، وَلَوْ أَحَبَّكَ رَبِّيسُ مَحَلَّةٍ، أَوْ أَمِيرُ بَلْدَةٍ، لَا فُتَخَرْتَ بِذَاتٍ ، فَكَيْفَ بِمَحَبَّةِ رَبِّ لَا فُتَخَرْتَ بِذَلِكَ ، وَٱنْتَفَعْتَ بِهِ في مَوَاطِنَ عَزِيزَةٍ ، فَكَيْفَ بِمَحَبَّةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ؟

الرَّابِعَةُ : أَنْ يَكُونَ لَهُ وَكِيلًا يُدَبِّرُ أُمُورَهُ(١) .

الْخَامِسَةُ : أَنْ يَكُونَ لِرِزْقِهِ كَفِيلًا يُوَجِّهُهُ إِلَيْهِ مِنْ حَالٍ إِلَى حَالٍ ، مِنْ غَيْرِ تَعَبِ أَوَ زَوَالٍ (٢).

[1/40]

السَّادِسَةُ: أَنْ يَكُونَ لَهُ نَصِيراً يَكْفِيهِ كُلَّ عَدُوٍّ ، وَيَدْفَعُ عَنْهُ كُلَّ قَاصِدٍ بسُوءٍ .

السَّابِعَةُ: أَنْ يَكُونَ لَهُ أَنِيساً ، لَا يَسْتَوْجِشُ بِحَالٍ ، وَلَا يَخَافُ التَّغْيِيرَ وَالاسْتَبْدَالَ .

التَّامِنَةُ : عِزُّ النَّفْسِ (أ) ، فَلاَ يَلْحَقَهُ ذُلُ خِدْمَةِ الدُّنْيَا وَأَهْلِهَا ، بَـلْ لاَ يَرْضَى أَنْ تَخْدُمَهُ مُلُوكُ الدُّنْيَا وَجَبَابِرَتُهَا ،

التَّاسِعَةُ: رَفْعُ الْهِمَّةِ، فَيَتَرَفَّعُ عَنِ التَّلَطُّخِ بِمقادَرِ الدُّنْيَا وَأَهْلِهَا وَلَا يَلْتَفِتُ إِلَى زَخَارِفَهَا وَمَلَاهِبِهَا، تَرَفَّعِ الرِّجَالِ الأولياء(١) عَنْ مَلَاعِبِ الصَّبْيَانِ والنَّسُوانِ.

الْعَاشِرَةُ: غِنَى الْقَلْبِ، فَيَكُونُ أَغْنَى كُلَّ غَنِيٍّ فِي الدُّنْيَا، لَا يَزَالُ طَيِّبَ النَّفْس، فَسِيحَ الصَّدْرِ، لَا يَفْزَعُهُ حَدَثٌ وَلَا يَهُمُّهُ عُدْمُ.

الإَحْدَى عَشَرَةَ: نُورُ الْقَلْبِ، فَيَهْتَدِي بِنُورِ قَلْبِهِ إلى عُلُومٍ وَأَسْرَارٍ وَحِكَم، لاَ يَهْتَدِي إلى بَعْضِهَا غَيْرُهُ إلاَّ بِجُهْدٍ جَهِيدٍ، وَعُمْر مَدِيدٍ.

الثَّانِيةَ عَشَرَةَ : شَرْحُ الصَّدْرِ ، فَلَا يَضِيقُ ذَرْعاً بِشَيء مِنْ مِحَنِ الدُّنْيَا وَمَصَائِبِهَا ، وَمُؤَنِ النَّاسِ وَمَكَايدِهِمْ .

النَّالِثَةَ عَشَرَةَ : المَهَابَةَ وَالمَوْقِعُ في النَّفُوس ، يَحْتَرِمُهُ الأَخْبَارُ وَالْأَشْرَارُ ، وَيَهَابُهُ كُلُّ فِرْعَوُنَ وَجَبَّار .

الرَّابِعَةَ عَشَرَةَ: المَحَبَّةُ في الْقُلُوبِ، يَجْعَلُ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وُدَّاً، فَتَرَى الْقُلُوبَ كُلَّهَا بِأَجْمَعِهَا مَطْبُوعَةً عَلَى الْقُلُوبَ كُلَّهَا بِأَجْمَعِهَا مَطْبُوعَةً عَلَى تَعْظِيمِهِ وَإِكْرَامِهِ.

<sup>(</sup>أ) عِزّ النفس: أي عزيز النفس.

الْخَامِسَةَ عَشَرَةَ : الْبَرَكَةُ الْعَامَّةُ فِي كُلِّ شَيْء ، مِنْ كَلَامٍ أَوْ نَفْسٍ أَوْ فِي فَلِ أَوْ تَوْبٍ (أَ) أَوْ مَكَانٍ حَتَّى يُتَبَرَّكُ بِتُرَابٍ وَطِئَهُ ، وَبِمَكَانٍ جَلَسَ فِيهِ يَوْماً ، وَإِنْسَانٍ رَآهُ وَصِحِبَهُ حِيناً .

السَّادِسَةَ عَشَرَةَ : تَسْخِيرُ الأرْضِ مِنَ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ، حَتَّى إِنْ شَاء سَارَ فِي الْهَوَاء أَوْ مَشَى عَلَى المَاء ، أَوْ قَطَعَ وَجْهَ الأرْضِ ِ / بِأَقَلَ مِنْ سَاعَةٍ . [٥٩/ب]

السَّابِعَةَ عَشَرَةً: تَسْخِيرُ الْحَيَـوَانِ مِنَ السَّبَاعِ وَالْـوُحُوشِ، وَالْهَـوَامِّ وَغَيْرِهَا فَتُجِيبُهُ الْوُحُوشُ وَتُبَصْبِصُ لَهُ الْأُسُودُ.

التَّامِنَةَ عَشَرَةَ : مِلْكُ مَفَاتِيحِ الأَرْضِ ، فَحَيثما يَضْرِبُ يَدهُ فَلَهُ كَنْزُ إِنْ أَرَادَ، وَحَيْثُمَا يَضْرِبُ رِجْلَهُ فَلَهُ عَيْنُ ( مَاء ) (١٠ إِن آحْتَاجَ ، وَأَيْنَمَا نَزَلَ فَلَهُ مَائِدَةٌ تَحْضُرُهُ إِنْ قَصَدَ .

التَّاسِعَةَ عَشَـرَةَ: الْقِيَادَةُ وَالْـوَجَاهَـةُ عَلَى بَابِ رَبِّ الْعِزَّةِ، فَيْبَتَغِي الْخَلْقُ الْـوَسِيلَةَ إلى آلله تَعَالَى بِخِـدْمَتِهِ، وَتُسْتَنْــجَـحُ الْحَاجَـاتُ إلى آلله بِوَجَاهَتِهِ وَبَرَكَتِهِ.

الْعِشْرُونَ : إِجَابَةُ الدَّعْوَةِ مِنَ الله ، وَلاَ يَسَأَلُ الله تَعَالَى شَيْئًا إِلَّا أَعْظَاهُ ، وَلاَ يَشْفَعُ لِأَحَدِ إِلاَّ شُفَّعَ ، وَلَوْ أَقْسَمَ عَلَى الله تَعَالَى لأَبَرَّهُ بِمَا شَاءَ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ لَوْ أَشَارَ إِلَى جَبَلِ لَزَال ، فَلاَ يَحْتَاجُ إِلَى السَّوَالِ مِنْاءَ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ لَوْ أَشَارَ إِلَى جَبَلِ لَزَال ، فَلاَ يَحْتَاجُ إِلَى السَّوَالِ بِاللِّهُ مَنْ لَوْ أَشَارَ إِلَى جَبَلِ لَزَال ، فَلاَ يَحْتَاجُ إِلَى السَّوَالِ بِاللِّهَارَةِ بِالْيَدِ، فَهٰذِهِ بِاللَّسَانِ، وَلَوْ خَطَرَ بِبَالِهِ شَيْءً لَحَضَر، وَلاَ يَحْتَاجُ إلى الإِشَارَةِ بِالْيَدِ، فَهٰذِهِ كَرَامَاتً فِي الدُّنْيَا.

راً) ثاب ثوباً: رَجْعَ، أي فعل فعلاً أو رَجَعَ عن فعلٍ . (س) مكان : أي مكان حُلَّ فيه أو وطئه .

## وَأُمًّا الَّتِي فِي الْعُقْبَى :

ى امات الأولياء في العقبي

فَالإحدى وَالْعِشْرُونَ : أَنْ يُهَوِّنَ عَلَيْهِ أَوَّلًا سَكَرَاتِ المَوْتِ ، وَهِيَ الَّتِي وَجِلَتْ قُلُوبُ الْأَنْبِيَاءِ منها، حَتَّى سَأَلُوا آللَّه أَنْ يُهَوِّنَهَا عَلَيْهِمْ حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ يَكُونُ المَوْتُ عِنْدَهُ مِثْلَ شُرْبَةِ المَاء الزُّلال ِ لِلظَّمْآنِ ، قالَ آلله تَعَالى : ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ المَلَائِكَةُ طَيِّبِينَ ﴾ [ النحل: ٣٢]

وَالنَّانِيَةُ وَالْعِشْرُونَ : التثبيتُ عَلَى المَعْرَفَةِ وَالإيْمَانِ ، وَهُوَ الَّذِي منهُ الْخَوْفُ وَالْفَزَعُ ، وَعَلَيْهِ كُلُّ البُّكَاءِ وَالْجَزَعِ ، قَـالَ عَزَّ مِنْ قَـائِل ِ : ﴿ يُثَبُّثُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ﴾ [ إبراهيم : . [ YV

وَالثَّالِئَةُ وَالْعِشْرُونَ: إِرْسَالُ الرَّوْحِ وَالرَّيْحَانِ بِالبُشْرَى وَالْأَمَانِ، قَوْلُهُ ﴿ أَنْ لَا تَحْافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَــدُونَ ﴾ [ فصّلت : ٣٠ ] فَلَا يَخَافُ مِمّا تَقَدَّمَ عَلَيْهِ في الْعُقْبَى ، وَلَا يَحْزَنُ عَلَى مَا خَلَّفُهُ في الدُّنْيَا .

وَالرَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ : : الْخُلُودُ فَى ٱلْجِنَانِ ، وَمُجَاوَرَةِ الرَّحْمَنِ .

وَالْخَامِسةُ وَالْعِشْرُونَ : الحياة (١) في السِّرِّ لِرُّوحِهِ ، فَيَعْرُجُ عَلَى مَلَائِكَةِ السَّمْوَاتِ بِالْإِكْرَامِ وَالْإِلْطَافِ وَالْإِنْعَامِ ، وَلِبَدَنِهِ في الْعَلَانِيَةِ ، بِتَعْظِيم ِ جَنَازَتِهِ ، وَالمُزَاحَمَةِ عَلَى الصَّلاّةِ عَلَيْهِ ، وَالمُبَاذَرَةِ إِلَى تَجْهِيـزِهِ ، 11/97] يَرْجُونَ ذِٰلِكَ أَكْبَرَ نُوَابٍ وَيَعُدُّونَهُ أَعْظُمَ غُنْمٍ .

وَالسَّادَسَةُ وَالْعِشْرُونَ : الأَمَانُ مِنْ فِتْنَةِ سُؤَالِ / الْقَبْرِ وَتَلْقِين الصَّوَابِ ، فَيَـأْمَنْ مِنْ ذٰلِكَ الْهَوْلِ .

وَالسَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ : تَوْسِيعُ الْقَبْرِ وَتَنْوِيدُهُ ، فَيَكُونُ في رَوْضَةٍ مِنْ رِياضِ الْجَنَّةِ إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ .

الثَّامِنَةُ وَالْعِشْـرُونَ : إِينَاسُ رُوحِهِ وَنَسَمَتِهِ وَإِكْرَامُهَـا ، فَتُجْعَـلُ في أَجْوَافِ طَيْرٍ خُضْرٍ مَعَ الإِخْوَانِ الصالِحِينَ ، فَرِحِينَ مُسْتَبْشِرِينَ بِمَا آتَاهُمُ آلله مِنْ فَضْلِهِ .

وَالتَّاسِعَةُ وَالْعِشْرُونَ : الْحَشْرُ وَالْعِزُّ وَالْكَرَامَةُ ، مِنْ حُلَلٍ وَتَاجٍ وَبُرَاقٍ .

وَالثَّلَاثُونَ : بَيَاضُ الْوَجْهِ وَنُورُهُ ، قَالَ آللهَ تَعَالَى : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَثِهِ مَا فَاضِرَةً . إِلَى رَبِّهَا فَاظِرَةٌ ﴾ [ القيامة : ٣٣] وَقَالَ : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِهِ مُسْفِرَةً . ضَاحِكَةً مُسْتَبْشِرَةً ﴾ [ عبس : ٣٩ ]

وَالْحَادِيَةُ وَالنَّلَاثُونَ : الْأَمْنُ مِنْ أَهْوَالَ ِ يَوْمِ القِيَامَةِ ، قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [ فصّلت : ٤٠ ]

وَالثَانِيَةُ وَالثَّلَاثُونَ : الْكِتَابُ بِالْيَمِينِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَى الْكِتَابَ رَأْساً .

وَالثَّالِئَةُ وَالثَّلَاثُونَ : تَيْسِيرُ الْحِسَابِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَا يَحَاسَبُ أَصْلًا .

وَالرَّابِعَةُ وَالشَّلَاثُونَ : ثِقَلُ الْمِيزَانِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَا يُوقَفُ لِلْوَزْنِ أَصْلًا

وَالْخَامِسَةُ وَالثَّلَاتُونَ : وُرُودُ الْحَوْضِ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ ، فَيَشْرَبُ شَرْبَةً لاَ يَظْمَأُ بَعْدَهَا أَبَداً .

وَالسَّادِسَةَ وَالثَّلَاثُونَ : جَوَازُ الصَّرَاطِ وَالنَّجَاةُ مِنَ النَّارِ ، حَتَّى أَنَّ مِنْهُمْ مَنْ لاَ يَسْمَعُ حَسِيسَهَا ، وَتُخْمَدُ له النَّارُ . وَالسَّابِعَةُ وَالنَّلاَتُونَ: الشَّفَاعَةُ في عَرَصَاتِ (١) الْقِيامَةِ نَحْواً مِنْ شَفَاعَةِ الأَنْبِيَاءِ وَالمرسلين.

وَالثَّامِنَةُ وَالثَّلَاثُونَ : مِلْكُ الْأَبَد في الجَنَّةِ .

وَالتَّاسِعَةُ وَالثَّلَاتُونَ : الرِّضْوَانُ الْأَكْبَرُ .

وَالْأَرْبَعُونَ : لِقَاءُ رَبِّ العَالَمِينَ ، إِلَٰهِ الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ ، بِلَا كَيْفٍ ، جَلَّ جَلَالُهُ .

ثُمُّ أَقُولُ: وَإِنَّمَا عَدَدْتُ ذَٰلِكَ عَلَى حَسَبِ فَهْمِو (٢) وَمَبْلَغِ عِلْمِي وَقَصُورِهِ وَنَقْصِهِ؛ وَمَعَ ذٰلِكَ فَقَدْ أَجْمَلْتُ وَأَوْجَزْتُ، وَذَكَرْت مِن الْأَصُولِ وَالجُمَلِ ، وَلَوْ فَصَّلْتُهُ الْكِتَابُ . أَلاَ تَرَى أَنِي جَعَلْتُ مُلْكَ وَالجُمَلِ ، وَلَوْ فَصَّلْتُهَا الْكِتَابُ . أَلاَ تَرَى أَنِي جَعَلْتُ مُلْكَ اللَّبَدِ خِلْعَةً وَاحِدَةً ، وَلَـوْ فَصَّلْتُهَا لاَرْتَفَعَتْ عَلَى أَرْبَعِينَ خِلْعَةً وَاحِدَةً ، وَلَـوْ فَصَّلْتُهَا لاَرْتَفَعَتْ عَلَى أَرْبَعِينَ خِلْعَةً مَنْ نَوع الحُورِ وَالقُصُورِ وَاللّبَاسِ وَغَيْرِ ذٰلِكَ ؛ ثُمَّ كُلُّ نَوع يَشْتَمِلُ عَلَى مَنْ نَوع الحُورِ وَالقُصُورِ وَاللّبَاسِ وَغَيْرِ ذٰلِكَ ؛ ثُمَّ كُلُّ نَوع يَشْتَمِلُ عَلَى تَفَاصِيلَ لاَ يُحِيطُ بِهَا إِلاَّ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَاوَةِ ، اللّذِي هُو خَالِقُهَا وَمَالِكُهَا ، وَأَيُّ مَطْمَع لَنَا فِي مَعْرِفَةِ ذٰلِكَ ، وَاللّهُ سُبْحَانَهُ يَقُولُ : ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَنْ مُ مَعْرَفَةِ ذٰلِكَ ، وَاللّهُ سُبْحَانَهُ يَقُولُ : ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَنْ مُ مَعْرَفَةِ ذٰلِكَ ، وَاللّهُ سُبْحَانَهُ يَقُولُ : ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَنْ مُسْولُ اللّهِ عِنْ : ( اللهُ عَنْ رَأَت ، وَلا أَذُنُ سَمِعَتْ، وَلا خَطَرَعَلَى رَسُولُ اللّهِ عَنْ : ( المُفَسِّرِينَ يَقُولُونَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لَنَهِدَ الْبُحْرُ قَبْلَ أَنْ رَسُومَ لَكَلِمَاتُ النّبِي يَقُولُ وَلَى المُفَسِّرِينَ يَقُولُونَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ لَنَهُ لَعَلَى الْمُعَلِي الْمُعْتَ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعْلِقِ وَالْإِكْرَامِ ؛ وَمِن تَكُونُ حَالُهُ مَنْ مَنْ يَسُلُعُ مُ خُرْءًا مِن أَلْفِ أَلْفِ جُرْءً وَهُمُ بَشَرٍ ، وَيُحِيطُ بِهِ عِلْمُ مَلْكُونَ عَلْمُ الْحَالَةُ عَلْمَ الْمُعَلِّ وَلَا أَنْفُ جُرْءً وَهُمُ بَشَرٍ ، وَيُحِيطُ بِهِ عِلْمُ مَنْ مَنْ يَكُونُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْرَامِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْمَلِقُ وَالْمُ الْمُعْلَى الْمُعْمِ الْمُعْلِقُ وَلَا أَنْفُ الْفُو الْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُعْلَى وَمُن تَكُونُ حَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ وَلَا أَلْهُ عَلَى الْمُلْهُ الْمُعَلَّى الْمُولِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ وَلَا الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ وَلَا الْمُعْلَى الْمُعْلِ

<sup>(</sup>أ) راجع تخريج الحديث رقم : ١١٢ .

كَلَّا بَلْ تَقَاعَدَتِ الْهِمَمُ ، وَتَقَاصَرَتْ دُونَهُ الْعُقُولُ ، وَحَقَّ أَنْ يَكُونَ وَلِكَ كَذَٰلِكَ ، وَهُوَ عَطَاءُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ، عَلَى مُقْتَضَى الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ، وَحَسَبِ الْجُودِ الْقَدِيمِ . أَلَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ ، وَلْيَبْذُلِ الْمُجْتَهِدُونَ جُهْدَهُمْ لِهٰذَا الْمَطْلُوبِ الْعَظِيمِ ، وَلْيَعْلَمُوا أَنَّ ذَٰلِكَ كُلِّهِ أَقَلُّ قَلِيلٍ فِي جَنْبِ مَا هُمْ إِلَيْهِ مُحْتَاجُونَ ، وَإِيَّاهُ يَطْلُبُونَ ، وَلَهُ يَتَعَرَّضُونَ .

وَلْيَعْلَمُوا أَنَّ الْعَبْدَ لَا بُدَّ لَهُ فِي الْجُمْلَةِ مِنْ أَرْبَعَةٍ : الْعِلْمُ ، وَالْعَمَلُ ، وَالإِخْلَاصُ ، وَالْخَوْفُ ، فَلْيَعْلَمْ أَوَّلًا الطَّرِيقَ ، وَإِلَّا فَهُوَ أَعْمَى ؛ ثُمَّ يَعْمَلُ بِالْعِلْمِ وَإِلَّا فَهُوَ مَعْبُونُ ، ثُمَّ لَا يَزَالُ بِالْعِلْمِ وَإِلَّا فَهُوَ مَعْبُونُ ، ثُمَّ لَا يَزَالُ يَخَافُ وَيَحْذَرُ مِنَ الآفاتِ إِلَى أَنْ يَجِدَ الْأَمَانَ ، وَإِلَّا فَهُوَ مَعْبُونُ .

وَلَقَدْ صَدَقَ ذُو النونِ رحمه الله حَيْثُ قالَ : الْخَلْقُ كُلُّهُمْ مَوْتَى إِلَّا الْعُلَماءُ ، وَالْعُلَماءُ كُلُهُمْ مُغْتَرُّونَ إِلَّا الْعُلَماءُ ، وَالْعُلَماءُ كُلُهُمْ مُغْتَرُّونَ إِلَّا الْعُلَماءُ ، وَالْعُلَماءُ كُلُهُمْ مُغْتَرُّونَ إِلَّا الْعُلَماءِ ، وَالْمُخْلِصونَ عَلَى خَطَرِ عَظِيمٍ .

قُلْتُ أَنَا: وَالْعَجَبُ كُلِّ الْعَجَبِ مِنْ أَرْبَعَةِ:

أحدُهَا: مِنْ عَامِلِ غَيْرِ عَالِمٍ ؛ أَمَا يَهْتَمُّ بِمَعْرِفَةِ مَا بَيْنَ يَـدَيْهِ ؟ أَمَا يَتَعَرَّفُ مَا هُـوَ مُطَّلِعٌ بَعْدً الْمَوْتِ عَلَيْهِ بِالنَّظْرِ فِي هٰذِهِ آلدَّلَائِسلِ وَالْعِبَرِ وَالاسْتِمَاعِ إِلَى هٰذِهِ الآياَتِ وَالنَّذُرِ وَالانْزِعَاجِ لِهٰذِهِ الْخَوَاطِرِ وَالهَوَاجِسِ فِي وَالاسْتِمَاعِ إِلَى هٰذِهِ الآياَتِ وَالنَّذُرِ وَالانْزِعَاجِ لِهٰذِهِ الْخَوَاطِرِ وَالهَوَاجِسِ فِي النَّفْسِ ؟ قَالَ ٱللَّهُ تَعالَى : ﴿ أَوَ لَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَالنَّفْسِ ؟ قَالَ ٱللَّهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [ الأعراف : ١٨٥ ] وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ أَلا يَـظُنُ أُولِئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [ المطففين : ٥ ]

وَالثَّانِي : مِنْ عَالِم ٍ غَيْرِ عَامِل ٍ ؛ أَمَا يتذكُّر مَا يَعْلَمُ يَقِيناً مِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ

مِنَ الْأَهْوَالِ الْعِظَامِ وَالْعَقَبَاتِ الصَّعَابِ ، وَهٰذَا هُوَ النَّبَأُ الْعَظِيمُ الَّذِي أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ؟

وَّالثَّالِثُ : مِنْ عَامِلِ غَيْرِ مُخْلِص ، أَمَا يَتَأَمَّلْ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ فَمَنْ الْمَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلا / يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ [ الكهف : ١١٠ ].

وَالرَّابِعُ: مِنْ مُخْلِصِ غَيْرِ خَائِفٍ ، أَمَا يَنْظُرُ إِلَى مُعَامَلاَتِهِ جَلَّ جَلَالُهُ مَعَ أَصْفِيَائِهِ وَأُوْلِيَائِهِ وَخَدَمِهِ ، الدَّالَّةِ بَيْنَه وَبَيْنَ خَلْقِهِ ، حَتَّى يَقُولَ لَإِكْرَمِ الْخَلْقِ محمد ﷺ : ﴿ وَلَقَدْ أُوْحِيَ إِلْيُكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ النَّمْر : ٦٥ ] وَنَحْوَهَا . حَتَّى حُكِي أَنَّهُ عَلَيْهِ الصلاة والسَّلامُ يَقُولُ : (شَيَّبَتْنِي هُودٌ وَأَخَوَاتُهَا » (أ).

ثُمَّ جُمْلَةُ الأَمْرِ وَتَفْصِيلُهُ ، مَا قَالَهُ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ فِي أَرْبَعِ آيَاتٍ مِنَ الْكِتَابِ الْعَزِيزِ ، قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنا لاَ تُرْجَعُونَ ﴾ [ المؤمنون ١١٥ ] ثُمَّ قَالَ عزَّ وَجَلَّ ﴿ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَآتَقُوا آللَهُ إِنَّ آللَهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [ الحشر : ١٨ ]. ثُمَّ قَالَ جَلَّ لِغَدِ وَآتَقُوا آللَهُ إِنَّ آللَهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [ الحشر : ١٨ ]. ثُمَّ قَالَ جَلَّ مِنْ قَائِلٍ : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [ العنكبوت : ٦٩ ].

ثُمَّ أَجْمَلَ الكُلَّ فَقَالَ وَهُوَ أَصْدَقُ الْقَائِلِينَ : ﴿ وَمَنْ جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [ العنكبوت : ٦ ].

وَنَحْنُ نَسْتَغْفِرُ آللَّهَ مِنْ كُلِّ مَا زَلَّ بِهِ الْقَدَمُ ، أَوْ أَطْغَى بِهِ الْقَلَمُ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ مِمَّا آدَّعَيْنَاهُ وَأَظْهَرْنَاهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ مِمَّا آدَّعَيْنَاهُ وَأَظْهَرْنَاهُ مِنَ الْعِلْم بِدِينِ اللَّهِ تَعَالَى ، مَعَ التَّقْصِيرِ فِيهِ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ مِنْ كُلِّ خَطْرَةٍ مِنْ اللَّهِ تَعَالَى ، مَعَ التَّقْصِيرِ فِيهِ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ مِنْ كُلِّ خَطْرَةٍ

<sup>(</sup> أ ) راجع تخريج الحديث رقم : ١١٣ .

دَعْتُنَا إِلَى تَصنُّع وَتَزَيَّنِ ، في كِتابِ سَطَّرْنَاهُ أَوْ كَلاَم (١) نَظَّمْنَاهُ ، أَوْ عِلْمِ أَفُدْنَاهُ ؛ وَنَسْأَلُهُ أَنْ يَجْعَلَنَا وَإِيَّاكُمْ مَعْشَرَ الإِخْوَانِ ، بِمَا عَلِمْنَاهُ (٢) عَامِلِينَ ، وَلِيوَجْهِهِ بِهِ مُرِيدِينَ ، وَأَنْ لاَ يَجْعَلُهُ وَبَالاً عَلَيْنَا ، وَأَنْ يَضَعَهُ فِي مِيزَانِ الصَّالِحَاتِ إِذَا رَدَّتْ أَعْمَالُنَا إِلَيْنَا ، إِنَّهُ جَوَادٌ كَرِيمٌ .

فَهٰذَا مَا أَردَنَا أَنْ نَذْكُرَهُ فِي شَرْحِ كَيْفِيَّةِ سُلُوكِ طَرِيقِ الآخِرَةِ ، وَقَد وُفِينَا بِالْمَقْصُودِ ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى خَيْرِ مَوْلُودٍ دَعَا إِلَى أَفْضَل مَعْبُودٍ ، مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عليهِ وَعَلى آلِهِ وَصَحْبِه وَسلَّمَ تَسليماً كَثِيراً .

تمّ كتاب «منهاج العابدين» بحمد الله تعالى وعونه، وحسن توفيقه

## الملاحق والفهارس العامة

### الملاحيق

١ ـ الملحق الأول : تخريج الأحاديث .

٢ ـ الملحق الثاني : تراجم الأعلام .

٣ ـ الملحق الثالث : هوامش التحقيق .

## الفهارس العامة

١ ـ الفهرس الأول : فهرس الأحاديث .

٢ ـ الفهرس الثاني : فهرس الأعلام .

٣ ـ الفهرس الثالث : فهرس أسماء الكتب الواردة في المنهاج .

إلفهرس الرابع : فهرس القوافي والأشعار .

ه ـ الفهرس الخامس: فهرس أهم مصادر التحقيق.

٦ - الفهرس السادس : فهرس الموضوعات .

## الملحق الأول

## تخريج الأحاديث

## ١ ـ ( إن الجنة خُفَّت بالمكاره، وان النار خُفِّت بالشهوات ).

- رواه مسلم (٢١٧٤/٤)، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، بلفظ (حُفّت النار بالشهوات). (الحديث رقم ٢٨٢٢).
- ورواه البخاري ( ١٢٧/٨ ) في الرَّقاق ، باب حجبت النار بالشهوات ، عن أبي هريرة بلفظ : ( حجبت النار بالشهوات ، وحجبت الجنة بالمكاره ).
  - \_ ورواه الحاكم في المستدرك ( ٢٦/١ ) .
- وفي سنن أبي داود (كتاب السنة ، باب في خلق الجنة والنار) ( ١٠٨/٥) عن أبي هـريرة بـرواية أخـرى طويلة تبـدأ بـ (لمّا خلق الله الجنة قـال لجبريل . . . ) ( الحديث رقم ٤٧٤٤ ) .
- \_ وفي سنن الدارمي (٢/ ٣٣٩) عن أنس قال رسول الله على : (حفت الجنة مالمكاره وحفت النار بالشهوات).
- \_ وفي مسند ابن حنبل رواية أخرى عن أبي هريرة بلفظ (حفت الجنة بالشهوات وحفت النار بالمكاره) ( ٢٦٠/٢). وهذه الرواية فريدة . كما أورد ابن حنبل هذا الحديث مرات عدة مع استبدال لفظ حفت بلفظ ححت.

راجع ابن حنبل (۲/۰۲، ۳۲۳، ۲۵۶، ۳۷۳، ۳۵۴ و ۲۸۶، ۱۵۸/۳).

## ٢ ــ ( ألا وإنَّ الجنة حَزَنٌ بربوة ، ألا وإنَّ النار سَهْل بسهوةٍ ) .

\_ رواه ابن حنبل ( ٣٢٧/١ ) عن ابن عباس، وهذا جزء من حديث ، وتمامه

كالتالي : ( من أَنْظَرَ مُعْسِراً أو وضع له ، وَقاهُ الله من فيح جهنم، آلا إنَّ عمل الجنة حَزَنٌ بربوة ثلاثاً ، ألا إن عمل النار سهل بسهوة ، والسعيد من وقي الفتن، وما من جرعة أحب إلي من جرعة غيظ يكظمها عَبْدٌ ما. كَظَمَها عَبدٌ لله ، إلا مَلاً الله جَوْفَه إيماناً ).

- وأورد السيوطي ( الجامع الصغير ٢ / ٥٠٤ ) القسم الاول من هذا الحديث بلفظ: (من أَنْظَرَ مُعْسِراً أو وَضَعَ عنه، أظلّه الله في ظِلّه يوم لا ظِلَّ إلا ظله) وقد صححه (الحديث رقم ٨٥٣٧).

راجعْ أيضاً : فيض القدير للمناوي ( ٦/ ٨٩ ) ( الحديث رقم ٨٥٣٧ ).

- وأورد مسلم في صحيحه ( ٥٣/٤ ) من كتاب الزهد والرقائق حديثاً طويلًا لقصة أبي اليسر صاحب رسول الله ﷺ ، وفي آخره قوله : ( من انظر معسراً أو وضع عنه أظله الله في ظله ) ( الحديث رقم ٣٠٠٧ ) .

#### ٣ \_ ( ان النور إذا دخل القلب انفسح وانشرح . . . ) .

رواه الحاكم في المستدرك عن ابن مسعود قال: تلا رسول الله على: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهَ أَنْ يَهِدَيَهُ يَشُرَحُ صدره للإسلام﴾ فقال رسول الله على: (إنّ النور إذا دخل الصدر انفسح . فقيل : يا رسول الله : هل لذلك مِنْ عِلْم يعرف ؟ قال : نعم ، التجافي عن دار الغرور، والأمانية إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل نزوله ).

وفي رواية الذهبي (إذا دخل القلب) والباقي لا خلاف فيه. وتعقّب الذهبي رجال هذا الحديث، فذكر ان عديّ بن الفضل ساقط. راجع المستدرك ٣١١/٤

- وورد هذا الحديث في « الإحياء» بصيغ ثلاث : إن النور إذا دخل الصدر انفسح ( ٤/٠/٤ ) و ( إذا دخل في القلب انشرح له ) (٤/٢٢) . و ( إذا قذف في القلب ) ( ٧٧/١ ).

وقال العراقي : أخرجه ابن ابي الدنيا في قِصَر الأمل، والبيهقي في الزهد والحاكم في المستدرك من حديث ابن مسعود.

## ٤ \_ ( إِنَّ فَضْل العالم على العابد كفضلي على أدنى رجل من أمتي ) .

- ـ ورد هذا الحديث في الإحياء (٦/١) بلفظ : ( فضل العالم على العابـ د كفضلي على أدنى رجل من أصحابي ) .
- ـ وفي سنن ابن ماجه ( ١ / ٨٠ ) باب فضل العلماء، ورد هذا الحديث ضمن حديث طويل عن أبي الدرداء وفيه: (... وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب. .) (الحديث رقم ٢٢٣).
- وفي كشف الخفاء ( فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم). ( ١١١/٢) الحديث رقم ١٨٢٨، وقال في تخريجه: رواه الترمذي وحسنه عن أبي أمامة مرفوعاً. ونقل النجم عن الترمذي أنّه صحيح. وأضاف العجلوني مُتتبعاً رواياته:

وللحارث بن أبي أسامة عن أبي سعيد : ( فضل العالم على العابد كفضلي على امتي ). ورواه الخطيب عن أنس : ( فضل العالم على غيره كفضل النبي على امته ) وابن عساكر عن ابن عباس : ( فضل المؤمن العالم على المؤمن العابد سبعون درجة ).

#### ٥ ـ ( نظرة إلى العالم أحب إليّ من عبادة سنة ، صيامها وقيامها ) .

- جاء في كشف الخفاء (٢ / ٤٢١) في التعليق على الحديث رقم ٢٨١١ ونصه: (نظرة في وجه العالم أحب إلى الله من عبادة ستين سنة صياماً وقياماً).

قال: أورده الديلمي بلا سند عن أنس مرفوعاً بلفظ: (النظر إلى وجه العالم عبادة، وكذا في الجلوس معه والأكل والكلام) ولا يصح شيء من ذلك كله.

#### ـ وورد في ضعيف الجامع الصغير وزياداته (٦ / ١٤):

( نظر الرجل إلى اخيه على شوق، خير من اعتكاف سنة في مسجدي هـذا ) ( الحـديث رقم ٥٩٧١ ) وفيـه أنـه ضعيف، وقــد ورد في كتـاب الأحاديث الضعيفة تحت رقم ٤٦٩٠ .

٦ ( ألا أدلكم على أشرف أهل الجنة ؟ قَالوا : بلى يا رسول الله ، قال : هم علماء أمتى ) .

- قال الكديري: ( ٧٤٠/١) وأورد الفشني: ( العلماء أهل الجنة، خلفاء الأنبياء). ومن مراجعة كتب الحديث المتوفرة لدينا صحيحه وضعيفه لم نعثر على هذا الحديث، ولا على ما يقاربه، ولعل الغزالي جمع في هذا الحديث عدة معان وردت في أحاديث مختلفة منها:

(العلماء ورثة الأنبياء) حديث صحيح عن أبى الدرداء وحديث (العلماء يحشرون مع الأنبياء) حديث موضوع (انظر كشف الخفاء ٢/٨٨، الحديث رقم ١٧٤٧). وحديث (من قرأ القرآن وحفظه أدخله الله الجنة وشفعه في عشرة من أهل بيته، كلهم قد استوجب النار). (انظر سنن ابن ماجه ١/٨٧، الحديث رقم ٢١٦).

- وفي الجامع الصغير للسيوطي : (ألا ادلكم على الخلفاء مني ومن أصحابي ومن الأنبياء قبلي ؟ هم حملة القرآن والأحاديث عني وعنهم في الله ولله ). (الحديث رقم ٢٨٧٥).

وقد ذكر الالباني في تخريج هـذا الحديث أنـه مـوضـوع ، وورد في الأحاديث الضعيفة برقم ٢٣٧٥ ).

#### ٧ - ( العلم أمام العمل ، والعمل تابعه ).

- \_ وتمام هذا الحديث : (يلهمه السعداء ويحرمه الاشقياء ).
  - ـ قال الكديري في سراج الطالبين ( ٧٧/١ ) :

هكذا رواه أبو نعيم في الحلية وأبو طالب المكي في قوت القلوب والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد، وابن القيم وغيرهم موقوفاً، كما رواه ابو نعيم في المعجم. وابن عبد البر مرفوعاً، وقال في آخره: حديث حسن ولكن ليس له إسناد قوي.

### ٨ - ( إن نوماً على علم خَيْرٌ من صلاة على جهل ).

ـ رواه أبو نعيم في الحلية ( ٣٨٥/٤) بلفظ : ( نوم على علم خير من صلاة

- على جهل ) وقال كلذا رواه الأعمش عن أبي البختري ، وارسله أبو البختري عن سلمان أيضاً .
- وذكره الجلال السيوطي في ( اللباب ) بلفظ : ( نوم العالم أفضل من عبادة الجاهل ) ( الكديري ١ / ٨٩ ) .
- وذكره السيوطي أيضاً في الجامع الصغير (٢/٥٨٥) ( الحديث رقم ٩٢٩٤) برواية الحلية عن سلمان ، وأشار إلى ضعفه . وقال المناوي ( فيض القدير ٣٩١/٦) ذكره الذهبي في الضعفاء .
- وذكره الالباني في ضعيف الجامع الصحيح (رقم ٥٩٨٥) وأشار إلى ضعفه ، وإنه مروي في الأحاديث الضعيفة برقم ٤٦٩٧ .

#### ٩ - ( إنه يلهمه السعداء ويحرمه الأشقياء ).

- هذا جزء من حديث أوله : ( العلم إمام والعمل تابعه ) وقد سبق تخريجه . انظر الحديث رقم ٧ .

#### ١٠ - ( طلب العلم فريضة على كل مسلم ) .

- رواه ابن ماجه عن أنس بن مالك في باب: فضل العلماء والحث على طلب العلم (١/٨)، الحديث رقم ٢٢٤).
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٢/ ٩٧ ـ ٩٨ ) بروايات عدة وأسانيد متنوعة وقد صححه ( الحديث رقم ٢٦٤ ٥ وما بعده ) .
- وذكر العراقي في تخريجه لهذا الحديث (إحياء ٢/١) أن أحمد بن حنبل والبيهقي وغيرهما ضعفاء.
- وتتبع الإمام السخاوي أسانيد هذا الحديث تتبعاً وافياً وذكر أقوال العلماء فيه كقول البيهقي : ( متنه مشهور وإسناده ضعيف ، وقد روي من أوجه كلها ضعيفة ) . وقول الحافظ النيسابوري : « إنه لم يصح عن النبي على فيه إسناد » .

- ١١ ( من طلب العلم ليفاخر به العلماء ، أو ليماري به السفهاء أو ليصرف بـه وجوه الناس إليه ، ادخله الله النار ).
- رواه ابن ماجه عن ابن عمر، باب الانتفاع بالعلم والعمل به ( ٩٣/١) بلفظ : ( من طلب العلم ليماري به السفهاء أو ليباهي به العلماء. . ) ( الحديث رقم ٢٥٣).
- ـ وذكره السيوطي في الجامع الصغيـ (٥٣٦/٢) عن الترمذي بروايتـه عن كعب بن مالك وأشار إلى أنه حسن.
- وذكر المناوي في فيض القدير ( ١٧٦/٦) في شرحه وتتبعه لهذا الحديث: (وفيه إسحاق بن يحيى بن طلحة ، قال الذهبي في الكبائر: (واهٍ) وقال غيره: مُتَكُلِّمٌ فيه من قِبَل حِفْظه، وقال العلائي: هذه الأحاديث بواطيل، وقال في المهذب عن الدارقطني: إسحاق متروك. وفي رواية ابن ماجه عن هشام بن عمار عن حماد بن عبد الرحمن، عن أبي كرب الأزدي عن نافع عن ابن عمر، قال في الزوائد: إسناده ضعيف لضعف حماد وأبي كرب.
- 17 ـ ( اطلعت ليلة المعراج على النار فرأيت أكثر أهلها الفقراء . قالوا : يا رسول الله من المال ؟ قال لا : بل من العلم . . . ).
- لم يرد هذا الحديث ولا معناه أيضاً في صحيح مسلم عن أهل النار وصفاتهم (٢١٨٦/٤) ، وقد ورد وصفاتهم (٢١٨٦/٤) ، وقد ورد فيه عن عمران بن حصين عن النبي على قال : (اطلعت في الجنة فرأيت أكثر أهلها الفقراء) . وكذلك ورد في صحيح مسلم (٢٠٩٦/٤) في (كتاب الرقاق) .
- والملاحظ ان الحديث الذي ذكره الغزالي يشير إلى فقراء العلم وليس إلى فقراء المال. ولهذا ظهر الالتباس. كذلك لم يرد هذا الحديث في إحياء علوم الدين، ولم يخرجه الكديري في سراج الطالبين. ولم نجد له أصلاً نبينه، والله أعلم.

### ١٣ ـ ( إذا كذب العبد تنحى عنه الملكان من نُثن ما يخرج من فيه ).

- اخرجه أبو نعيم في الحلية ( ١٩٧/٨ ) عن ابن عمر بلفظ : ( إذا كذب العبد كذبة تباعد الملك عنه مسيرة ميل من نتن ما جاء به ) وقال : غريب من حديث عبد العزيز عن نافع ، تفرّد به عبد الرحيم .
- واخرجه الترمذي في الزهد وقال: جيد غريب. تفرد به عبد الرحيم بن هرون. وقال الدارقطني في عبد الرحيم: متروك الحديث يكذب، وذكر له ابن عدي مناكير. وقد رمز السيوطي لِحُسْنِهِ تبعاً لتجويد الترمذي له. (انظر الجامع الصغير ١/١٠١، الحديث رقم ٨٤٠، وراجع شرح هذا الحديث وتعليق المناوى عليه في فيض القدير ١/٤٣٤ ـ ٤٣٥).

#### ١٤ - ( الندم توبة ) .

- رواه ابن ماجه في سننه ، كتاب النزهد ، بــاب ذكر التــوبة ( ١٤٢٠/٢ ) الحديث رقم ٢٥٢٢ .
- كذلك رواه الحاكم النيسابوري في مستدركه ( ٢٤٣/٤) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجه بهذه اللفظة. وقد وافقه الذهبي على صحته. وراوي الحديث هو عبد الله بن مسعود، وكذلك رواه أنس بن مالك.
- -قال العراقي (إحياء ٣/٤): اخرجه ابن ماجه وابن حبان والحاكم وصحح إسناده من حديث ابن مسعود، ورواه ابن حبان والحاكم من حديث أنس، وقال صحيح على شرط الشيخين.

# ١٥ ـ ( خياركم كُلِّ مُفَتَّنِ تَوَّابِ ).

- رواه أحمد بن حنبل عن محمد بن الحنفية عن أبيه على بن أبي طالب بلفظ: (قال رسول الله ﷺ: إن الله يحب العبد المؤمن المُفَتَّنَ التواب) ( ١٠٣ ، ٢٠١) .
- ـ وقال العراقي : رواه البيهقي في الشعب بسنــد ضعيف عن علي كرم الله

- وجهه ( الإحياء ٤ / ٣٩ ، بيان اقسام العباد في دوام التوبة ).
- وورد هذا الحديث في الجامع الصغير ( ١ /٥٤٢ ) بلفظ : (خياركم كل مُفَتَّنٍ تواب ) عن البيهقي برواية على بن أبي طالب وقد رمز إليه بإشارة ( صح ) ( انظر : الحديث رقم ٣٩٩٦ ) .
- وفي ضعيف الجامع الصحيح للالباني (١٣١/٣) أنه حديث ضعيف ، وأنه ورد في كتاب الأحاديث الضعيفة برقم ٢٢٣٩ ( انظر الحديث رقم ٢٨٧٢ ) .
- ١٦ ـ (مَنْ أَحَبُّ دُنْياه أُخَّرَ بآخرته ، ومن أحب آخرته أُخَّر بدنياه ، فآثروا ما يبقى على ما يفني ) .
- رواه الإمام أحمد (٤١٢/٤) ، والحاكم في المستدرك (٣٠٨/٤) عن أبي مسوسى الاشعري وقسال : صحيح على شسرط الشيخين . ولم يخرّجاه ، وذكر أن فيه انقطاعاً.
- ورواه السيوطي في الجامع الصغير (٢/ ٤٧٨ ، الحديث برقم ٨٣١٣ ) وذكر أنه حديث صحيح .
- وأضاف العراقي أن من رواه أيضاً : البزار والـطبراني وابن حبـان ( إحياء ٢٠٢/٣ ).
- ١٧ ـ (ركعتان من رجل عالم زاهد قلبه ، خير وأحب إلى الله عز وجل من عبادة المتعبدين إلى آخر الدهر أبدأ سرمداً ) .
- روى السيوطي في الجامع الصغير (٢٠٠/١) ما نصه: (ركعة من عالم بالله خير من ألف ركعة من متجاهل بالله) (الحديث ٤٤٦٤) عن الشيرازي في الالقاب عن علي بن أبي طالب، وذكر السيوطي أنه ضعيف. ولكن الالباني لم يذكره في الأحاديث الضعيفة.
- وروى السيوطي أيضاً ( ٦٠٢/١ ) : ( ركعتان من عالم أفضل من سبعين ركعة من غير عالم ) ( الحديث رقم ٤٤٧٦ ) عن ابن النجار عن

- محمد بن على مرسلاً . وذكر السيوطي أنه حسن .
- وذكر السيوطي أيضاً عن الديلمي في مسند الفردوس ما رواه أنس بلفظ: (ركعتان من رجل ورع افضل من ألف ركعة من مخلّط) وذكر السيوطي أنه ضعيف.
  - ( راجع الحديث رقم ٤٤٧٥ في الجامع الصغير ).
- ١٨ (إذا رأيتم الناس قد مرجت عهودهم، وخفّت أماناتهم. . النزم بيتك، وأملك عليك لسائك ، وخذ بما تعرف ، ودع ما تنكر ، وعليك بأمر الخاصة ودع عنك أمر العامة ).
- أخرجه أبو داود في السنن ، كتاب الملاحم، بروايتين عن عبـد الله بن عمرو بن العاص (١٣/٤ و ٥١٥) الحديث رقم ٤٣٤٢ والحديث رقم ٤٣٤٣ .
- وأخرجه ابن ماجه (كتاب الفتن ٢ /١٣٠٧) عن عبد الله بن عمر بن العاص أيضاً مع خلاف بسيط في بعض الألفاظ (الحديث رقم ٢٩٥٧).
- كـذلك رواه السيـوطي في الجامـع الصغير ( ٨٢/١ ) عن ابن عمـرو بن العاص ( الحديث رقم ٦٢٦ ).
- وقد وهم الكديري في سراج الطالبين ( ٢١٨/١ ) فيما نقله عن ابن عبد الحق، عندما ذكر أن هذا الحديث رواه الحاكم ، فرواية الحاكم هي لحديث آخر في ذكر أيام الهرج عن ابن مسعود . (راجع الحديث رقم ١٩).
- وذكره الغزالي في الإحياء ( ٢٣٢/٢ ) عن عبد الله بن عمرو بن العاص . وقال العراقي : أخرجه أبـو داود والنسائي في ( اليـوم والليلة ) بإسنـاد حسن .
- ١٩ (... ذاك أيام الهرج، قيل : وما أيام الهرج ؟ قال : حين لا يأمن الرجل جليسه).

رواه الحاكم في المستدرك (٢٧/٤) وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي على صحته في تلخيص المستدرك.

وهذا الحديث رواه ابن مسعود قال: سمعت رسول الله على يقول: (تكون فتنة النائم فيها خير من المضطجع، والمضطجع فيها خير من القاعد، . . . قلت يا رسول الله: ومتى ذلك؟ قال: ذلك أيام الهرج، حين لا يأمن الرجل جليسه . قلت: فبم تأمرني ان أدركت ذلك الزمان؟ قال: اكفف نفسك ويدك وآدخل دارك . قال: قلت: يا رسول الله: أرأيت انه دخل علي داري؟ قال: فادخل بيتك . قال: قلت: أفرأيت انه دخل علي بيتي ، قال: فادخل مسجدك واصنع هكذا \_ وقبض بيمينه على الكوع \_ وقل: ربّي الله حتى تموت على ذلك).

وذكر الغزالي هذا الحديث في الاحياء (الفائلة الثالثة من فوائد العزلة ٢/٣٣٣) قال العراقي: أخرجه أبو داود مختصراً، والخطابي في العزلة بتمامه، وفي إسناده عند الخطابي انقطاع، ووصله أبو دواد بزيادة رجل اسمه سالم يحتاج إلى معرفته.

## ٢٠ \_ ( إِنْ يُدْفَعْ عن عمرك فسيأتي عليك زمان كثير خطباؤه ، قليل علماؤه . . ) .

- رواه ابن حنبل ( ١٥٥/٥ ) عن أبي ذر بلفظ آخر ، وفيه : ( سيأتي على الناس زمان يقلّ علماؤه ويكثُر خطباؤه ).
- ـ وانظر سنن أبي داود ، كتاب الفتن والملاحم ( ٤/٤٥٤ ) ( الحديث رقم ٤٢٥٥ ).
- ـ وانظر أيضاً الجامع الصغير للسيوطي ( ٢٨/٢ ) الحديث رقم ٤٧٣٥ ، وفيض القدير ( ١١٧/٤ ).
- ويراجع على العموم ما جاء في كتب الحديث في باب الفتن والملاحم والأهوال وأشراط الساعة وعلامات آخر الزمان، ففيها الكثير من الأحاديث المتشابهة والقريبة المعنى من الحديث المذكور.

## ٢١ - ( أكثر وا من معرفة المؤمنين ، فإن لكل مؤمن شفاعة ) .

- أخرج الحاكم في تــاريخه عن أنس ( أكثـروا من المعارف من المؤمنين،

افإن لكل مؤمن شفاعة عند الله يوم القيامة ) عن (سراج الطالبين / ٢٢٥/ ).

كذلك أخرج الحاكم في المستدرك ( ٢٠٠٥ - ٥٩٨ ) في حديث طويل تناول خبر الدَجّال ثم عرض الخلائق على الله تعالى ثم الشفاعة فقال: ( . . . ثم تشفع الملائكة والنّبيّون والشهداء والصالحون والمؤمنون فيشفعهم الله . . فيجيء برجل فيشفع فيقول: من عرف أحداً فليخرجه ، فيجيء فلا يعرف أحداً ، فيناديه رجل فيقول: أنا فلان فيقول: ما اعرفك . . ).

- واحاديث الشفاعة كثيرة في كتب الحديث ، منها ما رواه ابن حنبل ( ٣٠/٣ ، ٦٣ ، ٦٩ ) كقوله على : ( . . . وإن الرجل ليشفع للفئام من الناس فيدخلون الجنة ، وإن الرجل ليشفع للقبيلة ، وإن الرجل ليشفع للعصبة ، وإن الرجل ليشفع للثلاثة وللرجلين وللرجل) .

ـ وانظر الدارمي ( ٢/٣٢٧ ) باب في الشفاعة ، وابن ماجه ( ٢/ ١٤٤٠ ).

### ٢٢ - ( إذا ظهرت البدع وسكت العالِم ، فعليه لعنة الله ).

ورد هذا الحديث في الجامع الصغير للسيوطي ( ٩٩/١) ( الحديث رقم ١ ٧٥١) بلفظ: ( إذا ظهرت البدع ، ولعن آخر هذه الأمة أولها ، فمن كان عنده علم فلينشره ، فإن كاتم العلم يومئذ ككاتم ما أنزل الله على محمد) قال السيوطي : رواه ابن عساكر عن معاذ . وذكر أنه حديث ضعيف ، وذكره الالباني في ضعيف المجامع الصغير ( ٢٠٥/١) ( رقم الحديث ١٨٨ ) وأشار إلى أن رقمه في الأحاديث الضعيفة هو ( ١٥٠٦) .

- ورواه أيضاً الديلمي عن ابن عساكر بلفظ : ( إذا ظهـرت البدع في أمتي وشُتِمَ أصحابي فليُظْهر العالم علمه، فإن لم يفعـل ذلك فعليـه لعنة الله).

ـ وراجع المناوي، فيض القدير (٢/١) في شرح المحديث رقم ٧٥١ .

## ٢٣ - ( عليكم بالجماعة ، فإن يد الله تعالى مع الجماعة ).

- ذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٢/ ٦٥٥ ) عن ابن عباس بلفظ : (يد

الله على الجماعة) (الحديث رقم ٢٠٠٠٤) وذكر المناوي في فيض القدير (٢/ ٤٥٩) أنه في رواية أخرى (مع الجماعة). وكلام المصنف (أي السيوطي) أن هذا هو الحديث بتمامه، والأمر بخلافه، بل بقيته عند مخرجه الترمذي (من شذ شذ إلى النار).

- \_ ورواه الطبراني بلفظ : (يد الله مع الجماعة ، والشيطان مع من خالف يركض ) ورجاله كما قال الهيشمي ثقات.
- ورواه الترمذي في الفتن عن ابن عباس وقال : غريب لا نعرف عن ابن عباس إلا من هذا الوجه، وقد رمز المصنف لحسنه ، قال ابن حجر : لكن له شواهد كثيرة منها موقوف صحيح .

## ٢٤ ـ ( إن الشيطان ذئب الإنسان يأخذ الشاذة والناحية والقاصية والفاذة ).

- رواه أحمد بن حنبل ( ٢٣٢/٥ ) عن معاذ بن جبل بلفظ : ( إن الشيطان ذئب الإنسان كذئب الغنم، يأخذ الشاة ، القاصية والناحية ، فإياكم والشعاب ، وعليكم بالجماعة والعامة ، والمسجد ) .
- وأورده السيوطي في الجامع الصغير ( ١ / ٢٧١ ) وحسنه ( الحديث رقم ٢٠٢٢ )، وذكره المناوي في فيض القدير ( ٢ / ٣٥٠) بلفظه ، ونقل عن الحافظ العراقي أن رجاله ثقات إلا أن فيه انقطاعاً . وأضاف المناوي : وبيّنه تلميذه الهيثمي فقال : العلاء بن زياد لم يسمع من معاذ-، والرجال ثقات
- والجدير بالذكر هنا أن ابن حنبل لم يذكر أن العلاء بن زياد سمعه من معاذ ، بل من رجل حدَّثه يثق به ولم يذكر اسمه.
- \_ وقال العراقي (إحياء ٢٢٤/٢) أخرجه أحمد والطبراني ، ورجاله ثقات إلا أن فيه إنقطاعاً.

## ٢٥ ـ ( إن الشيطان مع الفذ ، وهو من الاثنين أبعد ).

\_ رواه ابن حنبل (۱ / ۱۸ ، ۲۱) عن عمر بن الخطاب وهو جزء من حديث وتمامه :

(استوصوا بأصحابي خيراً ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم

يفشو الكذب، حتى أن الرجل ليبتدىء بالشهادة قبل أن يُسْألها، فمن أراد منكم بحبحة الجنة فليلزم الجماعة، فإن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين أبعد ، لا يَخُلُونَ أحدكم بامرأة فإن الشيطان ثالثهما ، ومن سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن ) ورواه أيضاً ابن حنبل عن عبد الله بن عامر عن أبيه برواية مختلفة أولها : ( من مات وليست عليه طاعة مات ميئة جاهلية ) وفيها : ( إن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين ابعد ) ( ابن حنبل ٤٤٦/٣).

- وفي مستدرك الحاكم ( ٥٥٥/٤) عن عبد الله بن مسعود : ( الزموا هذه الطاعة والجماعة . . . وإن ما تكرهون في الجماعة خير مما تحبون في الفرقة . . . ) وقال : صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه .

## ٢٦ ـ ( الزم بيتك وعليك بالخاصة ، ودع أمر العامة ).

ـ هذا جزء من حديث ورد سابقاً ( راجع تخريج الحديث رقم ١٨ ).

الأبدال يكونون بالشام وهم أربعون رجلًا ، كلما مـات رجل أبـدل الله مكانه رجلًا يسقي بهم الغيث ، وينتصر بهم على الاعـداء ، ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب ).

رواه ابن حنبل في مسنده ( ١١٢/١ و ٣٢٢/٥) وقد أورد الترمذي حديث الابدال في نوادر الأصول من قول أبي الدرداء عن جماعة من الصحابة مرفوعاً وموقوفاً.

## ٢٨ - ( رهبانية أمتي الجلوس في المساجد ).

- ـ ورد في الإحياء ( ٣٧١/٤ ) بلفظ : (رهبانية أمتي القعود في المساجد). وقال العراقي : لم أجد له أصلًا.
- ـ وورد هـذا الحـديث في كتـاب كشف الخفـاء ( ٢٦/١ ) وذكـر انـه لم يوجد ، أي لا يوجد له أصل ( الحديث رقم ١٤٠٦ ).

٢٩ - (زُرْ غَيّاً تزدد حُبّاً).

- رواه السيوطي في الجامع الصغير (٣/٢) الحديث رقم ( ٤٥٥) عن أبي هريرة في شعب الإيمان للبيهقي والمعجم الأوسط للطبراني. كما روى هذا الحديث عن ابن عمر وعن عائشة وعن ابن عمرو وعن حبيب بن مسلمة الفهرى.

وقد تتبع العلماء أسانيده ورجاله ، ووجد البعض فيه ضعفاً ، وقبله البعض الآخر. فالسيوطي مثلاً ذكر أنه حسن، والألباني لم يذكره في الأحاديث الضعيفة ، وتابع الإمام السخاوي أسانيده في المقاصد الحسنة (ص ٢٣٢ ـ ٢٣٣) وأشار إلى كثرة رواته وطرقه وقال : ( وبمجموعها يتقوى الحديث ).

- وقد رواه أيضاً أبو نعيم في الحلية (٣٢٢/٣) عن طلحة بن عمرو عن عطاء بن رباح عن أبي هريرة ، وطلحة هذا هو سبب ضعف الحديث عند العلماء الذين ضعفوه ، لأنه غير قوي على حد قول البيهقي في شعب الإيمان. وقد أورده الذهبي في الضعفاء .

ـ وقد ذكره أيضاً المناوي في فيض القدير ( ٢٢/٤ ) وتابع طرقه ورواتـه . وذكره العجلوني في كشف الخفاء ( ٢٨/١ ) وتابع طرقه ورواته أيضاً.

# ٣٠ ـ ( إِنَّ ذِكْرَ الله في جنب الشيطان كالآكلة في جنب ابن آدم ).

- قال الكديري : ( ٢٩٢/١ ) لم اقف عليه أصلًا ، إلا أن معناه صحيح ، فقد أخرج أبو يعلى في مسنده عن أبي بكر الصديق ( عليكم بلا إلّه إلا الله والاستغفار، فأكثروا منها، فإن إبليس قال : أهلكت الناس بالذنوب واهلكوني بلا إلّسه إلا الله والإستغفار ، فلما رأيت ذلك أهلكتهم بالأهواء ).

- وفي صحيح البخاري ( ١٥١/٤) باب بدء الخلق ، قال النبي ﷺ : «تعوَّذ بالله من الشيطان » وفي رواية أخرى ( ١٥٣/٤) أن رسول الله ﷺ قال : ( من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير. . . كانت له حِرزاً من الشيطان يومه ذلك حتى يُمْسِى ) .

- ـ وفي مسند ابن حنبل ( ٢٠/٤ ) رواية شبيهة برواية البخاري لفظاً ومعنى . وكذلك في موطأ مالك ( ١٦٤/١ ).
- وكذلك رواه ابن ماجه (١٢٧٢/٢) في كتاب الدعاء الحديث (٣٨٦٧).
- ٣١ ـ (إذا وُلد لابن آدم مولود ، قرن الله سبحانه به ملكاً وقرن الشيطان به شيطاناً ).
- ـ هذا الحديث لم نجد له أصل بهذا اللفظ ، لكن معناه صحيح . فقد ورد في مسند ابن حنبل ( ٣٨٥/١) عن عبد الله بن مسعود أن رسول الله على قال : (ما منكم من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الجن وقرينه من الملائكة. قالوا: وإياك يا رسول الله؟ قال: وإياي، ولكن الله أعانني عليه فلا يأمرني إلا بحق).

وفي رواية أخرى عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: (ليس منكم من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الشياطين. قالوا: وأنت يا رسول الله؟ قال: نعم، ولكن الله اعانني عليه فأسلم) ( ابن حنبل ٢٥٧/١).

- وفي صحيح البخاري (١٥١/٤) كتاب بدء الخلق ، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال النبي ﷺ : (كل ابن آدم يطعن الشيطان في جنبيه باصبعيه حين يولد. . ).

### ٣٢ ـ ( للشيطان لمّة بابن آدم وللملك لمة ).

- قال العراقي (الإحياء ٢٧/٣): أخرجه الترمذي وحسنه ، والنّسائي في السنن الكبرى من حديث ابن مسعود . (راجع الترمذي ، كتاب التفسير ، عند ذكر تفسير الآية ٣٥ من سورة آل عمران : ﴿ . . . وإني سميتها مريم ، وإني أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم . ﴾ .

وقد ورد هذا الحديث بتمامه في الاحياء ( ٢٧/٣ ) بهذا النص : ( في القلب لمتان : لمَّة من الملك ، إيعاز بالخيـر وتصديق بـالحق ، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله سبحانه ، وليحمد الله ، ولمة من العدو ، إيعاز بالشر وتكذيب بالحق ونهي عن الخير ، فمن وجد ذلك فليستعذ بالله من الشيطان الرجيم . ).

#### ٣٣ ـ ( العجلة من الشيطان إلا في خمس . . . )

- ورد هذا الحديث في الإحياء (٣٣/٣) بلفظ: (العجلة من الشيطان والتأتّي من الله تعالى) وذكر العراقي تخريجه من حديث سهل بن سعد بلفظ الأناة. وقال حسن.
- وقد ذكره الإمام السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ١٥١) بلفظ: ( التأني من الله والعجلة من الشيطان) وتتبع رواته ورواياته وذكر أنه مرفوع عن أنس وذكر رواية الغزالي عن حاتم الأصم وهي بلفظ: (العجلة من الشيطان إلا في خمسة فإنها من سنة رسول الله على: إطعام الطعام، وتجهيز الميت، وتزويج البكر، وقضاء الدين، والتوبة من الذنب).
- وكذلك فعل العجلوني في كشف الخفاء ( ١ / ٣٥٠) الحديث رقم ( ٩٤٣ ) . ويلاحظ أن نص الحديث في المنهاج ورد باستبدال عبارة ( وقرى الضيف إذا نزل ) بعبارة ( وتزويج البكر ) .

## ٣٤ - ( إنما سمي المتقون متقين لتركهم ما لا بأس به حذراً عما به بأس ) .

- رواه ابن ماجه (١٤٠٩/٢) في باب الورع والتقوى بلفظ: قال رسول الله على : (لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع ما لا بـأس به، حذراً لما به الباس). (الحديث رقم ٤٢١٥).
  - ورواه الترمذي وقال : حسن غريب.
- ورواه الحاكم في المستدرك (٣١٩/٤) عن عطية بن سعد أنه قال: قال رسول الله ﷺ : (إن الرجل لا يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به حذراً لما به بأس) قال: هذا حديث صحيح الإسناد، لم يخرجاه. ووافقه الذهبي على صحته.

- ٣٥ ـ ( إن النظر إلى محاسن المرأة سهم مسموم من سهام إبليس ، فمن تركه ابتغاء مرضاة الله ، أعطاه الله إيماناً في قلبه يجد حلاوته ).
- \_قال العراقي ( الإحياء ١ / ٢٣٤ ) : أخرجه الحاكم وصحح إسناده من حديث حذيفة.
- وقد ورد هذا الحديث في الإحياء بلفظ : ( النظرة سهم مسموم من سهام إبليس لعنه الله ، فمن تركها خوفاً من الله آتاه عز وجل إيماناً يجد حلاوته في قلبه ) ( الإحياء ٢٣٤/١، ٢٣٤/١).
- وقد ورد في مسند ابن حنبل ( ٢٦٤/٥ ) عن رسول الله ﷺ أنه قال : ( ما من مسلم ينظر إلى محاسن امرأة أول مرة ثم يغض بصره إلا أحدث الله له عبادة يجد حلاوتها ) .
- ـ وفي سنن ابن داود ( ٦١١/٢ ) أن رسول الله ﷺ قال : ( إن العرأة تقبل في صورة شيطان. . . ) ( الحديث رقم ٢١٥١ ).
- وقد ورد هذا الحديث كما رواه ابن حنبل عن ابن أمامة في الجامع الصغير للسيوطي (٢/ ٤٥١) الحديث رقم ٨٠٩٥ مع اختلاف بسيط في بعض الفاظه ، وذكر أنه ضعيف وقد شرحه وخرَّجَهُ المناوي (فيض القدير ٥/ ٤٩٦) وقال : ضعّفه المُندري ولم يبيّن، وبيّن الهيثمي فقال : فيه على بن زيد ، وهو متروك.
- كذلك خرَّجه الالباني (ضعيف الجامع الصغير. ١٢٦/٥) وقال إنه ضعيف ، وأورده في الأحاديث الضعيفة برقم ١٠٦٤ ، راجع تخريج هذا الحديث ورقمه ٥٢٢٥ .
- وفي مستدرك الحاكم (٣١٤/٤) عن حذيفة : (النظرة سهم من سهام إبليس مسمومة، فمن تركها من خوف الله أثابة جل وعزّ إيماناً يجد حلاوته في قلبه (قال الحاكم : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرّجاه (أي مسلم والبخاري) وعلّق الذهبي عليه فقال : إسحاق وام ، وعبد الرحمن هو الواسطى ضعّفوه ، وذلك عند تتبعه رجال هذا الحديث.

## ٣٦ ـ ( قل ربي الله ثم استقم ).

- مذا قسم من حديث رواه ابن حنبل من حديث سفيان بن عبد الله الثقفي بأكثر من لفظ وكلها في المعنى ذاته . (مسند ابن حنبل ٤١٣/٣) وتسامه : (عن سفيان بن عبد الله الثقفي قال : قلت يا رسول الله حدّثني بأمر أعتصم به ، قال : قل ربي الله ثم استقم ، قال : قلت يا رسول الله : ما اخوف ما تخاف على ؟ قال : فأخذ بلسان نفسه ثم قال : هذا ) .
- \_ كذلك رواه ابن ماجه ( ١٣١٤/٣ ) عن سفيان بن عبد الله أيضاً ( الحديث رقم ٢٩٧٢ ).
- ـ ورواه أيضاً مسلم في صحيحه ( ( ٦٥/١ ) كتاب الإيمان ، لكنه توقف عنـ القسم الاول من الحديث وبرواية : (قل آمنت بالله ثم استقم ) وهذه الرواية عن سفيان بن عبد الله الثقفي أيضاً.
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير (٢١٦/٢) وصححه ، وأشار إلى رواته وهم : ابن حنبل ومسلم والترمذي والنسائي والبيهقي (راجع الحديث رقم (٦١٤٣) وراجع أيضاً فيض القدير ٥٢٣/٤).
- ٣٧ ـ ( إنّ ابن آدم إذا اصبح بكرت الأعضاء كلها إلى اللسان . وقلن له : ننشدك أن تستقيم فإنك إن استقمت استقمنا ، وإن أعوججت أعوججنا ) .
- دذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٦١/١ ) برواية : ( إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تكفّر اللسان فتقول : اتق الله فينا ، فإنما نحن بك ، فإن استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا (الحديث رقم ٤٥٤).
- وشرح المناوي ألفاظ هذا الحديث وقال: تكفر اللسان بمعنى تـذل وتخضع له. وأضاف: رواه الترمذي في الزهد وابن خزيمة في صحيحه والبيهقى عن أبي سعيد الخدرى.
- ـ قـال العراقي : ( احياء ٢٠٩/٣ ) ووقع في الاحياء عن سعيد بن جبير مرفوعاً ، وإنما هـو عن سعيد بن جبير عن أبي سعيـد رفعـه . ورواه الترمذي موقوفاً على عمـار بن زيد وقال : هذا اصح .

وأضاف المناوي: ومع ذلك إسناد الرفع جيد، لكن الموقوف أجود والله أعلم (راجع فيض القدير ١/٣٨٦ ـ ٢٨٧، رقم الحديث ٤٥٤). ولفظ الحديث في الإحياء: (إذا أصبح ابن آدم أصبحت الأعضاء كلها تذكر اللسان أي تقول: اتق الله فينا فإنك ان استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا).

#### ٣٨ - ( من كثر لغطه كثر سقطه ).

- اورده السيوطي في الجامع الصغير بلفظ: (من كثر كلامه كثر سقطه ، ومن كثر سقطه كثرت ذنوبه ، ومن كثرت ذنوبه كانت النار أولى به ) عن رواية الطبراني في المعجم الأوسط عن ابن عمر . ولم يذكر صفته ( الحديث رقم ، ٨٩٩ ، ج ٢٠ ص ٥٥١ ) وذكر السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ٤٢٦ ) إن هذا الحديث رواه الطبراني وأبو نعيم في الحلية والعسكري وغيرهم من حديث ابن عجلان وبعضهم من حديث يحيى بن أبي كثير كلاهما عن نافع عن ابن عمر مرفوعاً . وقال العسكري : حسبه وهماً ، وإن الصواب إنه عن عمر من قوله وساقه من جهة مالك بن دينار عن الأحنف قال : قال لي عمر : يبا احنف : من كثر ضحكه قلت عن الأحنف قال : قال لي عمر : يبا احنف : من كثر ضحكه قلت كلامه كثر سقطه ، ومن كثر سقطه كثرت ذنوبه ، ومن قل حياؤه قل ورعه ، ومن قبل ورعه مات قلبه ، وكذا أورده من جهة معاوية بن أبي سفيان ويضيف المناوي (٢١٣/٦ - ٢١٤ ) في شرح هذا الحديث والتعليق ويف عليه : قال الهيشمي : وفيه من لا أعرفهم ، واعاده في موضع آخر وقال : فيه جماعة ضعفاء وقد وثقوا ، وفي الميزان انه خبر ساقط .

- وقال العراقي ( الاحياء ١١١/٣ ) : أخرجه أبو نعيم في الحلية من حديث ابن عمر بسند ضعيف، وقد رواه أبو حاتم بن حبان في روضة العقلاء البيهقي في الشعب موقوفاً على عمر بن الخطاب.

وقال أبو نعيم في الحلية عندما ذكر هذا الحديث ضمن ترجمة يحيى بن أبي كثير (٧٤/٣): هذا حديث غريب من حديث يحيى ونافع مرفوعاً ومتصلاً.

- ٣٩ ـ ( ليلة أسريَ بي رأيت في النار قوماً يأكلون الجيف ، فقلت : يا جبريل من هؤلاء ؟ قال : هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ).
- مناك اختلافات في رواية هذا الحديث وهو من المشاهد التي شاهدها رسول الله على عندما عرج به إلى السماء ورأى النار ومن فيها ، فقد ورد عن ابن عباس عندما ذكر هذا الحديث : (... ورأيت رجالاً يُرمَوْن بشُهُبٍ من نارٍ، فتقع في افواههم وابصارهم وتخرج من أقفيتهم ، فقلت : من هؤلاء يا أخي جبريل؟ قال : هؤلاء الذين كانوا يبهتون الناس، ويرمون بينهم الفتنة ).
- (راجع معراج الإمام ابن عباس، ص ١٩، ط ١ مصطفى البابي الحلبي ـ مصر ١٩٦٥).
- ٤٠ ( اقطع لسانك عن حملة القرآن وطلاب العلم، ولا تمزّق الناس بلسانك فتمزقك كلاب النار ).
  - ـ لم أجد له أصلًا .
- وقال الكديري في سراج الطالبين (٣٨٨/١): هذا الحديث رواه ابن المبارك عن خالد بن معدان .
- ٤١ ـ (إن الله تعالى لا ينظر إلى صوركم وأبشاركم ، وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم).
- رواه مسلم عن أبي هريرة ( ١٩٨٧/٤ ) بروايتين الأولى : ( إن الله لا ينظر إلى أجسادكم ولا إلى صوركم ولكن ينظر إلى قلوبكم ) . والثانية : ( إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم ) ( الحديث رقم ٢٥٦٤ ) .
- \_ كذلك رواه ابن ماجه ( ١٣٨٨/٢ ) عن أبي هريرة أيضاً . والملاحظ أن لفظة أبشاركم غير موجودة فيما ذكرنا .
  - وقال العراقي ( إحياء ٣٦٢/٤ ) : أخرجه مسلم من حديث أبي هريرة.

## ٤٢ - ( إن في الجسد مُضْغَةً إذا صلحت صلح الجسد كله . . . ).

- ـ هذا هو الجزء الأخير من حديث مشهور رواه النعمان بن بشير عن رسول الله ﷺ وبدايته : ( الحلال بين والحرام بين . . . ).
- وقد رواه البخاري ( ۲۰/۱) كتـاب الإيمـان ، بـاب فضـل من استبـرأ لدينه .
- ورواه أيضاً مسلم في صحيحه ( ٣/ ١٢٢٠ ) كتاب المُساقاة ، باب أخــذ الحلال وترك الشبهات الحديث رقم ١٥٩٩ .
- ورواه ابن حنبـل في مسنـده (٤/ ٢٧٠) بلفظ : (ألا وان في الإنسـان مضغة...).
- ورواه ابن ماجه في سننه ( ١٣١٨/٢ ـ ١٣١٩ ) بىاب الـوقـوف عنـــد الشبهات، في كتاب الفتن ، رقم الحديث ٣٩٨٤ .
- ـ كذلك رواه الـدارمي في سننه ( ٢٤٥/٢ ) من كتـاب البيوع ، بــاب في الحلال بيّن والحرام بيّن ) .
  - وكلهم رووه عن النعمان بن بشير مع توافق في معظم ألفاظه .
- ٤٣ (إن أُخُوفَ مما أخاف عليكم اثنتان: طول الأمل، واتباع المهوى، الا وإن طول الأمل ينسي الآخرة، واتباع المهوى يصد عن الحق. ألا وأن الدنيا قد ولّت فداء ، فلم يبق منها إلا صبابة كصبابة الاناء ، اصطبها صاحبها ، ألا وأن الآخرة قد أقبلت ، ولكل منهما بنون ، فكونوا من ابناء الآخرة ولا تكونوا من ابناء الدنيا ، فإن كل ولد سيلحق بأمّه يوم القيامة . (وإنّا اليوم عمل ولا حساب وغداً حساب ولا عمل).
- ذكر البخاري بعضاً من هذا الحديث لعلي بن أبي طالب في باب الرقاق ( ١١٠/٨ ) .
- وقال العراقي : أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب قصر الأمل . ورواه أيضاً من حديث جابر بنحوه ، وكلاهما ضعيف ( احياء ٤٥٣/٤ ) .
- وقال الكديسري في سراج الطالبين ( ٢٧/١ ) : هكذا بطول ذكره الشريف الموسوي في نهج البلاغة ( راجع نهج البلاغة ١ /٧٢ شرح محمد عبده ) .

- ورواه الحاكم النيسابوري في التاريخ ، والديلمي من حديث جابر . ورواه ابن النجار ، وقال العقيلي فيه يحيى بن مسلمة بن قعنب ، حدّث بالمناكير ، وقد رواه ابن عساكر في التاريخ من حديث على موقوفاً .
- ٤٤ ـ (أما تعجبون من أسامة المشتري الوليدة بصبر شهر ؟ إن أسامة لطويـل الأمـل ، والله ما وضعت قـدّماً فـظننت أني أرفعها ، ولا لقمـة فظننت إني الموت ).
- قال العراقي : أخرجه ابن أبي الدنيا في قصر الأمل ، والطبراني في مسند الشاميين ، وأبسو نعيم في الحليسة ، والبيهقي في الشعب ، بسند ضعيف . ( احياء ٤٥٣/٤ ) .
- ٥٤ ـ (ستة يدخلون النار بستة : العرب بالعصبية ، والامراء بالجور ،
   والدهاقين بالكبر، والتجار بالخيانة، وأهل الرساتيق بالجهل ، والعلماء بالحسد) .
- ـ قال العراقي ( احياء ١٨٨/٣ ) أخرجه أبو منصور الديلمي من حديث ابن عمر وأنس بسندين ضعيفين .

## 13 - ( الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب ) .

- رواه أبو داود في سُنَنِه ، كتاب الأدب ، باب في الحسد ( ٢٠٨/٥ ) عن أبي هريرة ، ان النبي ﷺ قال : (إيّاكم والحسد ، فإن الحسد يأكل الخطب) .
- وذكر المعلّق على هذا الحديث في الحاشية أن أحد رواته وهو إبراهيم بن ابي اسيد ذكره البخاري في التاريخ الكبير وقال : لا يصح .
- ورواه أيضاً ابن ماجه في سننه ( ١٤٠٨/٢ ) عن أنس بن مالك ان رسول الله ﷺ قال : ( الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب ، والصدقة تطفىء الخطيئة كما يطفىء الماء النار . والصلاة نور المؤمن ، والصيام جُنّة من النار ) وذُكر في التعليق على هذا الحديث عن كتاب

الزوائد أن إسناد حديث أنس بن مالك فيه عيسى بن أبي عيسى وهـو ضعيف .

ـ وورد هـذا الحديث في الجامع الصغير للسيوطي ( ١٨/١٥) برواية أنس بن مالك ، وذكر أنه حسن . ( الحديث رقم ٣٨١٧) وكذلك ذسره المناوي في فيض القدير (٤١٣/٣) .

- وقال الحافظ العراقي في تخريج هذا الحديث: قال البخاري لا يصح، وهو عند ابن ماجه من حديث أنس بإسناد ضعيف، وفي تاريخ بغداد بإسناد حسن. (إحياء ١/٥٤) وقد ورد هذا الحديث في الإحياء ثلاث مرات ( ١/٥٤، ٣/٩٧٣) ، ٣٨٩/٣).

٤٧ - ( إن ديننا هذا متين فأوغل فيه برفق ، فإن المُنْبَتَ لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى ) .

روى ابن حنبل هذا الحديث في قسمه الاول عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله على : (إن هذا الدين متين فأوغلوا فيه برفق). وصححه السيوطي في الجامع الصغير ( ٢٣٨/١ ، الحديث رقم ٢٠٥٨). أما رواية النزّار في مسنده عن جابر، وهي الرواية التي يذكرها الغزالي بلفظ (إن هذا الدين متين...) فقد ضعّفها السيوطي ، كذلك قال المنّاوي في تعليقه على هذا الحديث (فيض القدير ٢/٤٥) ، الحديث رقم وي تعليقه على هذا الحديث (فيض المتركل أبو عقيل وهو كذاب.

- ورواه البيهقي في السنن من طرق وفيه اضطراب ، روي موصولاً ومرسلاً ومرفوعاً وموقوفاً ، واضطرب في الصحابي أهو جابر أم عائشة أم عمر ؟ ورجّح البخاري في التاريخ إرساله .

- ويورد الغزالي نصين لهذا الحديث: الاول ذكره بلفظ: (لا تُشَادُوا هذا الدين فإنّه متين ، فمن يشادّه غلبه ، فلا تبغّض إلى نفسك عبادة الله ). قال العراقي في تخريجه: أخرجه البخاري من حديث أبي هريرة ، (لن يشادّ هذا الدين أحداً إلا غَلَبه ، فسَدّدوا وقاربوا ) وللبيهقي من حديث جابر: (إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق ، ولا تُبغض إلى نفسك جابر: (إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق ، ولا تُبغض إلى نفسك

عبادة الله ) ولا يصحّ إسناده ( انظر الاحياء ٢٤٤/١ ) .

والثاني: ذكره بلفظ: (إن هذا الدين متين ، فأوغل فيه برفق ، ولا تُبغَض إلى نفسك عبادة الله ، فإن المنبت لا أرضاً قطع ، ولا ظهراً أيقى ).

وقال العراقي في تخريجه : أخرجه أحمد من حديث أنس ، والبيهقي من حديث جابر ، ( انظر الاحياء ٤ / ٧٩ ) .

- ٨٤ ـ ( الكبرياء ردائي ، والعَظَمَة إزاري ، فمن نازعني في واحد منهما أَدْخُلْتُه نار جهنم ).
- رواه ابن حنبل عن أبي هريرة عن رسول الله ﷺ وفيه : (ألقيته في النار) و (أدخلته جهنم) و (قدفته في النار) و (ألقيته في جهنم) (راجع مسند ابن حنبل ٢ / ٢٤٨، ٣٧٦، ٤١٤، ٤١٤، ٤٤٣).
- ـ كذلك رواه أبو داود في سننه (٤/ ٣٥٠) كتاب اللباس ، باب ما جاء في الكِبُر . الحديث رقم ٤٠٩٠ .
- ورواه أيضاً ابن ماجه ( ١٣٩٧/٢ ) كتاب الزهد ، باب البراءة من الكبر ( الحديث رقم ٤١٧٤ ، ٤١٧٥ ).
- ٤٩ ـ ( لا حَسَد إلا في اثنين : رجل آتاه الله مالاً فسلّطه على هَلَكَتِهِ في الحق ،
   ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها ).
- رواه البخاري ( ٢٨/١ ) كتاب العلم ، باب الاغتباط في العلم والحكمة .
- ـ ورواه ابن مـاجه في سننـه ( ١٤٠٧/٢ ) كتاب الـزهد ، بـاب الحسد ، الحديث رقم ٢٠٨٨ ).
- وكذلك رواه أبن حنبل (٩/٢) : (لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل والنهار ، ورجل آتاه الله مالاً فهو ينفقه في الحق آناء الليل والنهار) . وله رواية أخرى مشابهة مع خلاف بسيط في اللفظ (٣٦/٢) .
  - ٥٠ ــ (كُلُّ لحم نَبَتَ من سُخْتِ فالنار أولى به ).
  - \_ رواه أبو نعيم في الحلية (١/٣١) من حديث أبي بكر بلفظ: (كل جسد).

- وذكره السيوطي في الجامع الصغير (٢/ ٢٣٥) عن الطبراني في المعجم الصغير والحلية بلفظ: (كل جسد) (الحديث رقم ٦٢٩٦).
- وذكر المِنَاوي ( فيض القدير ٥ / ١٨ ) إن سنده ضعيف ، ففيه عبد الواحد ابن واصل ، أورده الـذهبي في الضعفاء ، وضعّفه الأزدي ، وقال البخاري والنسائي : متروك .
- وورد هذا الحديث في الاحياء بلفظ : (كل لحم نبت من حرام فالنار أولى به ) ( ٦/٢ ، ٩٠ ، ٦/٢ ).
- وقال العراقي: هو في شعب الإيمان من حديث كعب بن عجرة بلفظ: (سحت) وهو عند الترمذي، وحسنه، بلفظ: ( لا يربو لحم نبت من سحت إلا كانت النار أولى به).
- وقال الكديري في سراج الـطالبين ( ٤٨٢/١ ) ورواه أيضاً ابن عبـاس ، كما في المعجم الصغير للطبراني .
- وفي سنن الـدارمي (٣١٨/٢) عن جابـر بن عبد الله ان رسـول الله ﷺ قال : (يا كعب بن عجرة ، لن يدخل الجنة لحم نبت من سحت ).
- ٥١ (كم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر ، وكم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والظمأ) .
- رواه ابن حنبل عن أبي هريرة بلفظ : (رُبَّ صائم حظَّه من صيامه الجوع والعطش ، ورب قائم حظه من قيامه السهر) ( ٣٧٣/٢ ) وفي رواية أخرى له عن أبي هريرة أيضاً : (كم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع ، وكم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر ( ٤٤١/٢ ) .
- كذلك رواه ابن ماجه ( ١/ ٥٣٩ ) الحديث رقم ٦٩٠ ) وذكر في تخريجه عن الزوائد أن إسناده ضعيف .
- ـ كذلك رواه الدارمي ( ٣٠١/٢ ) بلفظ : (كم من صائم ليس له من صيامه إلا الظمأ ، وكم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر ) .
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٥٩٣/١ ) بروايتين متشابهتين في الألفاظ ، عن أبي هريرة وعن ابن عمر، وصححه في الروايتين . ( الحديث رقم ٤٤٠٤ و ٤٤٠٥ ) .

- ـ وذكره المناوي ( ١٦/٤ ) وروي عن الحافظ العراقي قوله : إسناده حسن ، وقال الهيثمي : رجاله موثقون .
- ٥٢ ـ ( لا تُميتوا القلب بكثرة الطعام والشراب ، فإن القلب يموت كالورع إذا
   كَثُر عليه الماء ).
  - \_قال العراقي ( الاحياء ٨١/٣ ) : لم أقف له على أصل.
- وذكر الكديري في سراج الطالبين ( ١ / ٤٨٥ ) حديثاً لوسول الله على المفظ : ( ثلاث تورث قسوة القلب : حُبّ النوم ، وحبّ الراحة ، وحبّ الأكل ) ، وقال : هكذا ذكره السيوطي في اللباب .
- ٥٣ ـ (ما فضلكم أبو بكر بفضل صوم أو صلاة ، وإنما هو بشيء وَقَرَ في صدره ).
- ـ ورد هذا الحديث في الاحياء ( ٢٣/١ ) بلفظ : (ما فضل أبو بكر رضي الله عنه الناس بكثرة صيام ولا صلاة ولا بكثرة رواية ولا فتوى ولا كلام ، ولكن بشيء وقر في صدره ).
- \_ وفي رواية أخرى أوردها الغزالي ( الاحياء ١٠٠/١ ) : ( ما فضلكم أبـ و بكر بكثرة صيام ولا صلاة ولكن بسر وقر في صدره ).
- \_قال العراقي : (إحياء ( ٢٣/١ ): أُخرجه الترمذي في النوادر من قسول أبي بكر بن عبد الله المزني ولم أجده مرفوعاً .
  - ٥ ( الحلال لا يَأْتِيكَ إلا قوتاً ، والحرام يأتيك جُزَفاً جُزَفاً ).
     ـ لم نجد له أصلًا في ما بين أيدينا من كتب الحديث .
    - ه ٥ ـ ( أصل كل داء البَّرَدَة ، وأصل كل دواء الأزْمة ).
- ورد في الاحياء ( ٨٧/٣ ) حديث : ( البطنة أصل الداء والحمية أصل الدواء ، وعودوا كل بدن بما اعتاد ) قال العراقي : لم أجد له أصلًا .
- وفي الجامع الصغير للسيوطي ( ١/٠١١ ) ورد النصف الاول من الحديث ( أصل كل داء البردة ) رواه الدارقطني في العلل عن أنس ، وابن السني وأبو نعيم في الطب النبوي عن علي بن أبي طالب وعن أبي سعيد الخدري وعن الزهري مرسلاً . ولم يشر السيوطي إلى درجته من الصحة أو الضعف ( راجع الحديث رقم ١٠٨٧ ).

- وذكر المناوي في فيض القدير ( ١ / ٥٣٢ ) في الشرح والتعليق على هذا الحديث إن مخرّجه الدارقطني تعقبه بتضعيفه ، فهو مروي من حديث محمد بن جابر عن تمام بن نجيح عن الحسن البصري عن أنس بن مالك .
- وقال ابن الجوزي: قال ابن حيان: تمّام مُنْكَرُ الحديث، يروي أشياء موضوعة عن الثقات، كان يعتمدها. قال ابن عدي والعقيلي حديثه منكر، وعامة ما يرويه لا يتابع عليه، وفي الميزان: محمد هذا \_ أي محمد بن جابر \_ لعل البلاء منه.

وفي الطب النبوي لابن السني وأبي نعيم والمستغفري كلهم رووه عن علي بن أبي طالب وفيه إسحق بن نجيح الملطي كان يضع الحديث . وقال بعضهم : ولا يصح شيء من طرقه وقال ابن عدي : باطل بهذا الاسناد .

( راجع فيض القدير: الحديث رقم ١٠٨٧ ) .

## ٥٦ ـ ( ولا انقبص من آخرتك شيئاً ).

- ـ قال العراقي ( احياء ٢١٢/٣ ) : أخرجه ابن أبي الدنيا هكذا مرسلاً ورواه أحمد والطبراني متصلاً من حـديث أبي مويهبـة في أثناء حـديث فيه : ( إني قد أعطيت خزائن الدنيا والخلد ثم الجنة . . . ) وسنده صحيح .
- وفي مسند ابن حنبل ( ٤٨٩/٣ ) روي هذا الحديث عن أبي مويهبة مولى رسول الله ﷺ بلفظ : ( إني قد أوتيت مفاتيح خزائن الدنيا والحلد فيها ، ثم الجنة ، وخيرت بين ذلك وبين لقاء ربي عنز وجل والجنة قال : قلت : بأبي أنت وأمي فخذ مفاتيح الدنيا والخلد فيها ثم الجنة ، قال : لا والله يا أبا مويهبة لقد اخترت لقاء ربي والجنة ).
- ويلاحظ أن القسم الذي يذكره الغزالي لم يرد في رواية أبي مويهبة كما يذكرها ابن جنبل .
  - ـ راجع أيضاً سراج الطالبين ( ٤٩٦/١ ) للكديري ففيه تفصيل ذلك .
    - ٥٧ ـ ( الدنيا حلالها حساب ، وحرامها عقاب ، وزينتها إلى تُباب ) .
- قال العراقي : أخرَجه ابن أبي الدنيا والبيهقي في الشعب من طريقه موقوفاً على على بن أبي طالب بإسناد منقطع بلفظ ، «وحرامها النار » ولم أجده

مرفوعاً. ( الإحياء ٢٢٠/٣ ).

### ٥٨ \_ ( بُعثتُ بالحنيفية السمحة ).

- قال العراقي ( احياء ١٥١/٤ ) أخرجه أحمد من حديث أبي أمامة بسند ضعيف . وله وللطبراني من حديث ابن عباس ( أحبُّ الدينِ إلى الله الحنيفية السمحة) وفيه محمد بن إسحق رواه بالعنعنة .
- \_ وقد ورد هذا الحديث في الاحياء ( ١٥١/٤ ) بزيادة لفظة ( السهلة ) على آخره . وهي لم ترد في روايات هذا الحديث .
- وقد روى البخاري في صحيحه (كتاب الإيمان) أنه ﷺ قال: (احب الدين إلى الله الحنيفية السمحة) ( ١٦/١ ) .
  - \_ كذلك رواه ابن حنبل في مسنده بلفظ ( الأديان ) ( ٢٣٦٪ ).
- ـ وله رواية أخـرى بلفظ : ( بعثت بالحنيفية السمحة ) ( ٢٦٦/٥ ) وهـذه الرواية تتفق مع رواية الغزالي للحديث الذي نحن بصدده.
- ويروي ابن حنبل أيضاً هذا الحديث بلفظ: (إني أرسلت بحنيفية سمحة ( ٢٣٣ ١١٦/٦ ).
- ٥٩ (من طلب الدنيا حلالاً مباهياً مكاثراً مفاخراً مراثياً لقي الله وهو عليه غضان)
- ورد هذا الحديث في الاحياء بلفظ: (من طلب الدنيا حلالاً مكائراً مفاخراً لقي الله وهو عليه غضبان، ومن طلبها استعفافاً عن المسألة وصيانة لنفسه جاء يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر) (احياء ٣٢١/٣).
- قال العراقي: أخرجه أبو نعيم في الحلية ، والبيهقي في الشعب من حديث أبي هريرة بسند ضعيف.
- وقد رواه أبو نعيم في الحلية (٢١٥/٨، ٢١٥/٨) عن أبي هريرة من حديث مكحول وقال أبو نعيم : غريب من حديث مكحول ، لا اعلم له راوياً عنه إلا الحجاج . ورواية منهاج العابدين تتفقى مع رواية الحلية في جميع ألفاظ الحديث .
- ٦٠ حلالها حساب ، وحرامها عقاب ، وزينتها إلى تباب ).
   ١٠ حورد هـذا الحديث في الاحياء بهـذا اللفظ دون ذكر القسم الأخير منه

(٣/٠٣) ) وورد برواية أخرى بلفظ : (حرامها عذاب ) ( ٣٧١/٤) . قال العراقي ( احياء ٣٢٠/٣ ) أخرجه ابن أبي الدنيا، والبيهقي في الشعب من طريقه موقوفاً على علي بن أبي طالب بإسناد منقطع بلفظ : ( وحرامها النار ) ولم أجده مرفوعاً.

- وذكره السخاوي في المقاصد الحسنة ( ص ١٩٦ ) وأشار إلى انقطاع سنده . وأضاف : وفي مسند الفردوس عن ابن عباس رفعه : يا ابن آدم ما تصنع بالدنيا ؟ حلالها حساب وحرامها عقاب .

وفي حاشية المقاصد ذكر أن محيي الدين بن العربي اسنده في المسامرات عن أبي هريرة. ولعل الزيادة الأخيرة في هذا الحديث هي من عند الغزالي والله أعلم.

٦١ \_ ( من طلب الدنيا حلالًا استعفافاً عن المسئلة ، وتعطفاً عن جاره ، وسعياً على عياله جاء يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر ).

ـ راجع الحديث رقم ٥٩ الذي سبق ذكره وتخريجه.

#### ٦٢ - ( أصل كل دواء الحمية ).

- هذا جزء من حديث سبق ذكره (رقم ٥٥) بلفظ: (.. وأصل كل دواء الأزمة) أي الحمية. وقال العراقي: لم أجد له أصلاً. (راجع التعليق على هذا الحديث).

- وأورد السخاوي في المقاصد الحسنة هذا الحديث بلفظ: ( المعدة أصل الداء والحمية رأس الدواء) وقال: لا يصح رفعه إلى النبي ﷺ ، بل هو من كلام الحارث بن كلدة طبيب العرب أو غيره. وهنو عند ابن أبي الدنيا في الصمت من جهة وهب بن منبه قال: أجمعت الأطباء على أن رأس الطب الحمية.

ثم قال السخاوي : لا يعرف هذا من كلام النبي ﷺ ، إنما هو من كلام عبد الملك بن سعيد بن انجر .

وفي الحاشية : رواه العقيلي من طريق الحميدي عن سفيان عن عبد الرحمن بن عبد الملك عن ابيه .

(انظر المقاصد الحسنة ص ٣٨٩ ، الحديث رقم ١٠٣٥).

#### ٦٣ ـ ( احفظ الله تجده حيث اتجهت ).

- هذا جزء من حديث طويل رواه ابن حنبل (٢٩٣/ ، ٣٠٣ ، ٣٠٣) عن ابن عباس رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : (يا غلام ، إني مُعلَّمك كلمات : احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك ، وإذا سألت فاسأل الله . الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، ولو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك ، وفعت الأقلام وجفت الصحف ) .
  - كذلك رواه الترمذي ( القيامة ٥٩ ) وقال : حديث حسن صحيح .
- 12 ( من سره أن يكون أكرم الناس فليتق الله ، ومن سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله ).
- ذكر السيوطي في الجامع الصغير ( ٢٦/٢ ) النصف الاول من هذا الحديث فقط ، عن ابن أبي الدنيا في كتاب التوكل بروايته عن ابن عباس ، ورَمَزَ لحسنه .
- وقال المناوي (٦/ ١٥٠) ورواه بهذا اللفظ الحاكم والبيهقي وأبو يعلى وإسحاق وعبد بن حميد والطبراني وأبو نعيم كلهم من طريق هشام بن زياد بن أبي المقدام عن محمد القرظي عن ابن عباس . وقال البيهقي في الزهد : تكلموا في هشام بسبب هذا الحديث .
- وقال العراقي ( احياء ٢٤٤/٤ ) : رواه الحاكم والبيهقي من حـديث ابن عماس بإسناد ضعيف .
- ورواه أبو نعيم في الحلية ( ٢١٨/٣ ) بتمامه بلفظ : ( من احب أن يكون أقوى الناس فليتقى الله ، ومن أحب أن يكون أكرم الناس فليتق الله ، ومن أحب أن يكون أغنى الناس فليكن بما في يد الله أوثق منه بما في يديه . . . ) والحديث طويل وله بقية .
  - ٦٥ \_ (كيف بك إذا بقيت بين قوم يُخَبُّون رزق سنتهم لضعف اليقين ).
- قال الكديري ( ٢ / ٨٠ ): رواه أحمد والطبراني والبيهقي من حديث ابن
- ٦٦ ـ ( لو توكلتم على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير ، تغـدو خماصـاً
   وتروح بطاناً )

- رواه ابن حنبـل (۳۰/۱) عن عمـر بن الخــطاب بلفظ: لـو أنكم توكلتم) و ( لو أنكم تتوكلون ) .
- ـ ورواه ابن ماجه في سننه ( ١٣٩٤/٢ ) بناب التنوكل ، الحديث رقم ( ١٦٤ ٤ ) عن عمر بن الخطاب أيضاً .
- ـ ورواه الحاكم في مستدركه ( ٣١٨/٤ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ووافقه الذهبي على ذلك .
  - \_ ورواه الترمذي في الزهد ، وقال : حسن صحيح .
- ونقل الكديري في سراج الطالبين ( ٢ / ٨٧ ) عن الزبيدي قوله: (رواه أيضاً ابن المبارك وأبو داود الطيالسي في الزهد، والنّسائي وأبسو يعلى وابن حبان والبيهقي كلهم من حديث عمر رضي الله عنه.
- ٦٧ (الرزق مقسوم مفروغ منه ، ليس تقوى تَقيِّ بزائدة ، ولا فُجُور فـاجراً بناقصه ).
- دذكره السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ١١٣) بأطول من ذلك برواية العسكري عن ابن مسعود مسرفوعاً ، (الحديث رقم ٢٢٤) وعلق السخاوي على هذا الحديث قائلاً : (وقوله في حديث ابن مسعود : ولا فجور فاجر بناقصه) يعارض ظاهره ظاهر حديث: (أن الرجل ليحرم الرزق بذنب يصيبه) وقد تكلم السخاوي بإسهاب عن ذلك عند ذكره حديث : (إن الله لا يعذب بقطع الرزق) (حديث رقم ٢٣٦) كما بين ان إسناده ضعيف .
- ـ كذلك ذكره العجلوني في كشف الخفاء (١/١٦٦ و١/١١٥ حديث رقم ٥٠٧ و ١٣٨١ ) .
  - ٦٨ ـ ( هاك ، لو لم تأتها لأتتك ) .
  - ـ وفي رواية الاحياء ( ٢٥٧/٤ ) : ( خُذْها ) والمعنى واحد .
- ـ قال العراقي : أخرجه ابن حِبّان في كتاب روضة العقلاء من رواية هذيل ابن شرحبيل ووصله الطبراني عن هـ ذيل عن ابن عمـر ، ورجالـه رجال الصحيح.
  - ٦٩ ـ ( أربعة قد فرغ منهن : الخَلق ، والخُلق ، والرزق ، والأجل ) .
- أورده السيوطي في الجامع الصغير (٢/١٧٢ حديث رقم ٥٨٤٨ ) بلفظ:

( فرغ إلى ابن آدم من أربع : الخُلق، والخُلق، والرزق، والأجل) ونسبه للطبراني في معجمه الأوسط عن ابن مسعود، ورمز لصحته. ونقل العلامة المناوي في فيض القدير ( ٤٢٩/٤) عن الهيثمي قوله : فيه عيسى بن المسيب البجلي ، وهو ضعيف عند الجمهور، ووثقه الدارقطني في سننه ، وضعفه في غيرها .

### ٧٠ - (إياكم والطمع ، فإنه فقر حاضر ).

- دذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٣٩٧/١) برواية الطبراني في المعجم الأوسط عن جابر بلفظ : ( إيّاكم والطمع ، فإنه الفقر الحاضر ، وإياكم وما يُعْتَذَر منه ) وقد أشار السيوطي إلى ضعفه . ( أنظر الحديث رقم ٢٩٢٧ ) وفي فيض القدير للمناوي ( ١٣٢/٣ ) عن الهيثمي قال : فيه ابن حميد ، مُجْمَعٌ على ضعفه .
- وذكر السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ١٣٥) هذا الحديث، وأكد ضعفه بسبب ابن حميد المجمع على ضعفه ، لا سيما وقد رواه القعني .
- ويضيف لكن له شواهد عند العسكري من حديث محمد بن زياد عن ميمون بن مهران عن ابن عباس قال : قيل : يا نبي الله ما الغنى ؟ قال : الياس مما في أيدي الناس، وإياكم والطمع فإنه الفقر الحاضر (راجع المقاصد الحسنة : تخريج الحديث رقم ٢٧٣).
- كذلك أشار الالباني إلى ضعفه (ضعيف الجامع الصغير ٢٥٧/٢) ورقم الحديث عنده (٢٥٧/١) ورواه أيضاً الحاكم النيسابوري في مستدركه (٣٢٦/٤) كتاب الرقاق . عن سعد بن أبي وقاص عن أبيه عن جده قال : جاء رجل إلى النبي على فقال يا رسول الله أوصني وأوجز فقال له : (عليك بالاياس مما في أيدي الناس، وإياك والطمع فإنه الفقر الحاضر، وصل صلاتك وانت مودع، وإياك وما تعتذر منه) قال الحاكم : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . وقال الذهبي في تعليقه على هذا الحديث : صحيح .

٧١ ـ ( اللهم بارك لنا فيه وزدنا منه ).

- \_ أخرجه أبو داود ( ٢١٦/٤ ) ، « كتاب الأشربة » باب ما يقول إذا شرب اللبن ، الحديث رقم ( ٣٧٣٠ ) بلفظ : ( إذا أكل أحدكم طعاماً فليقل : اللهم بارك لنا فيه وأطعمنا خيراً منه ، وإذا سقي لبناً فليقل : اللهم بارك لنا فيه وزدنا منه ، فإنه لا يجزىء من الطعام والشراب إلا اللبن ).
- وأخرجه الترمذي في الدعوات ، حديث ٣٤٥١ ، باب ما يقول إذا أكل طعاماً . وقال حسن .
- كذلك أخرجه ابن ماجه (١١٠٣/٢) في باب اللبن ، الحديث رقم ( ٣٣٢٢ ) ولفظه قريب من لفظ أبي داود .

#### ٧٢ - (أشد الناس بلاء الانبياء ثم الشهداء ثم الأمثل فالأمثل).

- ـ رواه البخاري ( ١٤٩/٧ ) كتاب الطب أو المرض ، وفيه : (أشد الناس بلاء الانبياء ثم الاول فالاول ) .
- ـ ورواه ابن ماجه ( ۱۳۳٤/۲ ) كتاب الفتن ، باب الصبر على البلاء ، من حديث سعد ( الحديث رقم ٤٠٢٣ ) ومن حديث أبي سعيد ( الحديث رقم ٤٠٢٤ ) .
  - ـ ورواه ابن حنبل (۱/۲۷، ۱۷۲، ۱۸۰، ۱۸۰، ۱۸۵، ۳٦۹).
- ورواه الحاكم في المستدرك ( ٣٠٧/٤) عن أبي سعيد قلت : يا رسول الله ، أي الناس أشد بلاء ؟ قال : الانبياء ، قلت : ثم من ؟ قال : ثم الصالحون ) وصححه الحاكم على شرط مسلم .
- ورواه الترمذي في كتاب الزهد بلفظ: (قلت يا رسول الله: أي الناس أشد بلاء قال: الانبياء، ثم الأمشل فالأمشل) وقال الترمذي حسن صحيح.
  - ـ ورواه الدارمي في الرقاق ( ص ٣٢٠ ) باب في أشد الناس بلاء .
- وذكره السيوطي في الجامع الصغير (١٣٦/١). رواه من حديث سعد وصححه (رقم الحديث ١٠٥٤) ومن حديث أخت حذيفة ، وحسنه ، بلفظ : (أشد الناس بلاء الانبياء ثم الصالحون ، ثم الأمثل فالأمثل) . (رقم الحديث ١٠٥٦) .
- وتجدر الإشارة إلى أن جميع روايات هذا الحديث ، والتي أشـرت إلى

- إماكنها لم تذكر لفظة ( العلماء ) كما وردت عند الغزالي في روايته الأخرى.
- ووجدت في المستدرك للحاكم ( ١/ ٠٥ ٤١ ) رواية أخرى له من حديث أبي سعيد الخدري بلفظ: (قال: يا رسول الله من أشد الناس بلاء؟ قال: الانبياء. قال: ثم من؟ قال: العلماء. قال: ثم من؟ قال: الصالحون...).
- وهكذا رواه الذهبي في ذيل المستدرك ( ٢ / ٤١ ) وذكر أنه صحيح على شرط مسلم .

## ٧٣ ـ ( ما أعطى أحدٌ من عطاءٍ خيراً ، وأوسع من الصبر ) .

- هذا هو القسم الأخير من حديث رواه أبو سعيد الخدري أنَّ ناساً من الأنصار سألوا رسول الله على ، فأعطاهم ، ثم سألوه فأعطاهم ، حتى نفد ما عنده فقال (ما يكون عندي من خير فلن أدَّخرَ عنكم ، ومن يستعفف يُعِفُه الله ، ومن يستعن يُعْنِهِ الله ، ومن يتصبَّر يصبَّره الله ، وما أحط أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر).
- رواه البخاري (١٥١/٢ ١٥٢) كتاب الزكاة ، باب الاستعفاف عن المسألة . ورواه أيضاً في كتاب الرقاق باب الصبر (١٢٤/٨) .
- \_ كذلك رواه مسلم ( ٧/٩/٢ ) كتاب الزكاة ، باب فضل التعفّف والصبر ، الحديث رقم ( ١٠٥٣ ) .
- ورواه ابن حنبل ( ١٢/٣ ) بلفظ : ( ما أجد لكم رزقاً أوسع من الصبر ) وبلفظ : ( وما رُزِقَ العبد رزقاً أوسع من الصبر ) ( ٤٧/٣ ) وبلفظ ثالث ( ولن تعطوا عطاء خيراً أوسع من الصبر ( ٩٣/٣ ) .
- ورواه أيضماً أبو داود في سننه ( ٢٩٥/٢ ) كتاب المنزكاة بماب في الاستعفاف .
- كذلك رواه الدارمي في سننه ( ٣٨٧/١) كتاب الزكاة. باب في الاستعفاف عن المسألة.
  - ـ ورواه الترمذي في البِرّ ، ما جاء في الصبر ، حديث رقم ( ٢٠٥٢ ) .
- ورواه أيضاً النَّسائي في الزكاة ، باب الاستعفاف عن المسألة ، حديث رقم ( ٢٥٨٩ ) .

٧٤ ( مكتوب على ظهر الحوت والثور : رِزْقُ فلان بن فلان ، فلا يبزداد الحريص إلا جهداً ).
 لم أجد له أصلاً .

٧٥ ــ ( لِيَقِلُّ همك ، وما قُذَّر يكن ، وما لم تُر زق لم يأتك ).

- دذكره السخاوي في المقاصد الحسنة ( ٤٧١) بلفظ: ( لا يكثر همك ، ما يقدر يكن وما ترزق يأتك) وقال: قاله لابن مسعود ، رواه أبو نعيم من حديث خالد بن رافع وهو مختلف في صحبته ، ورواه الاصبهاني في ترغيبه من رواية مالك بن عمر والمعافري به مرسلاً . ( راجع المقاصد الحسنة الحديث رقم ١٣٢٧).
- وذكر العجلوني في كشف الخفاء ( ٢ / ٥ ° ٥ ) إضافة إلى ما ذكره السخاوي أن لأبي نعيم أيضاً عن أنس قال : خدمت النبي عشر سنين فما لامني فيما نسيت ولا فيما ضيَّعت ، فإن لامني بعض أهله قال دعوه ، فما قدر فهو كائن ، وفي رواية أخرى : فما قدر سيكون ( الحديث رقم ٣١٣٠) . وفي رواية لابن ماجه في سننه ( ١ / ٣٠) في باب القدر ( . . . فتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك ، وأنَّ ما اخطأت لم يكن ليصيبك ) . الحديث رقم ٧٧.
- ٧٦ ( من لم يىرض بقضائي ، ولم يصبىر على بلائي ، ولم يشكر نعمائي ، فليتخذ إلهاً سوائي ).
- رواه الطبراني في المعجم الأوسط عن أنس بن مالك كما جاء في الجامع الصغير للسيوطي ( ٢ / ٥٥٨) الحديث رقم ٩٠٢٧ ولفظه: ( من لن يرض بقضاء الله ، ويؤمن بقدر الله فليلتمس إلها غير الله ) وأشار السيوطي إلى ضعفه .
- وذكره الالباني في ضعيف الجامع الصغير (٥/٥٥) الحديث رقم (٥٨٥٥) وأشار إلى ضعفه أيضاً وإلى وروده في الأحاديث الضعيفة برقم (٥٠٦).
- ـ وقال الكديري في سراج الطالبين ( ١٩٨/٢ ـ ١٩٩ ) : قال العراقي :

رواه الطبراني في الكبير ، وابن حِبّان في الضعفاء من حديث أبي هنــــد الدارى ، وإسناده ضعيف .

- ٧٧ (إنّي لأزودُ أوليائي عن نعيم الدنيا كما يذود الراعي الشقيق إبِلَهُ عن مبارك البرّة).
- قال الكديري في سراج الطالبين (٢١١/٢): هذا الخبر أورده أبو نعيم في الحلية، ومكّي بن طالب في قـوت القلوب، طـويــلاً عن وهب بن منه.

# ٧٨ - ( لَلَّهُ أرحم بعبده المؤمن من الوالدة الشفيقة بولدها ).

- قال العراقي ( احيساء ٥٤٥/٤ : : متفق عليه من حديث عمر بن الخطاب ، وفي أوله قصة المرأة من السّبي إذ وجدت صبياً في السبي فأخذته ببطنها فأرضعته .
- ـ وروى هذا الحديث البخاري ( ٩/٨ ) كتاب الأدب ، باب رحمة الولد ، بلفظ : ( لله أرحم بعباده من هذه بولدها ).
- \_ وهكذا رواه مسلم (٢١٠'٩/٤) كتاب التوبة ، باب في سعة رحمة الله ، الحديث رقم ٢٧٥٤ .
- في سنن ابن ماجه (٢/ ١٤٣٦) خبر آخر عن ابن عمر عن امرأة تحصب تنورها قالت لرسول الله ﷺ : (أو ليس الله بأرحم بعباده من الأم بولدها ؟ قال : نعم ، وفي التعليق على هذا الحديث ذكر في الزوائد أن الإسناد بهذا الحديث ضعيف لضعف إسماعيل بن يحيى (أحد رواته) ، متفق على تضعيفه (الحديث رقم ٤٢٩٧).
- ـ وفي سنن أبي داود ( ٤٦٩/٣ ) كتاب الجنائز ( الحديث ٣٠٨٩ ) رواية أخرى بلفظ : (نله أرحم بعباده من أم الافراخ بفراخها ) .

### ٧٩ ـ ( إذا أحب الله قوماً إبتلاهم ).

- رواه ابن حنبل ( ٤٢٧/٥ ٢٩٤ ) من حديث محمود بن لبيد ، وتمامه : ( . . . فمن صبر فله الصبر ، ومن جزع فله الجزع ) .
- \_ورواه ابن ماجه في سننه ( ١٣٣٨/٢ ) عن أنس بن مالك ، بلفظ :

(عِظَمُ الجزاء من عِظَمِ البلاء وإن الله إذا أحب قوماً ابتلاهم ، فمن رضي فله الرضا ، ومن سخط فله السخط ) ( الحديث رقم ٤٠٣١ ) . وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ٤٨/١ ) وصححه ، الحديث رقم ( ٣٥٤) كما رواه الطبراني في المعجم الأوسط والمعجم الكبير ، والبيهقي ، والضياء المقدسي، عن أنس. قال الهيثمي : رجال الطبراني موثقون . وقال المنذري رواته ثقات . (راجع فيض القدير ١ / ٢٤٦ ) .

٨٠ ( أشد الناس بلاء الانبياء ، ثم الشهداء ، ثم الأمثل فالأمثل ) . ٨٠ راجع تخريج الحديث رقم ٧٢ .

٧١ ( لو أُخِذْنا أنا وعيسى بما كسبت هاتان لَعُذَبْنا عذاباً لم يعذَّبه أحد ) .
 لم أجد له أصلًا .

#### ٨٢ ـ ( شَيِّبتني هود وأخواتها ) .

ـ ذكـر السيوطي في الجـامع الصغيـر ( ٢ / ٥٠ ) هذا الحـديث مع زيـاداته فبلغت ثمـانية أحـاديث بـروايـات ومصـادر عـدة وقـد حسنهـا جميعهـا ( الأحاديث من رقم ٤٩١١ حتى رقم ٤٩١٨ ) .

أما الحديث الذي نحن بصدده فقد رواه الطبراني في المعجم الكبير عن عقبة بن عامر وعن أبي جحيفة ، وأشار السيوطي إلى صحته . (راجع فيض القدير للمناوي ١٦٨/٤ ـ ١٦٩).

### ٨٣ \_ ( أفلا أكون عبداً شكوراً ).

روى الإمام مسلم (٢١٧١/٤) عن المغيرة بن شعبة أنه قال: قام النبي على حتى ورمت قدماه، قالوا: قد غفر الله لك ما تقدَّم من ذنبك وما تأخر. قال: (أفلا أكون عبداً شكوراً) (الحديث رقم ٢٨١٩). وروى هذا الحديث عطاء عن عائشة، أخرجه أبو الشيخ ابن حبان في كتاب اخلاق رسول الله على ومن طريقه ابن الجوزي في الوفاء، وفيه أبو جناب ، ضعّفه الجمهور، ورواه ابن حِبّان في صحيحه من رواية عبد الملك هكذا قاله العراقي (إحياء ٤/١٨).

٨٤ - ( لو اني وعيسى أوخذنا بما كسبت هاتان لعُذَّبْنا عـذاباً لم يُعَـذَّبْه أحـد من العالمين ).

انظر تخريج الحديث رقم ٨١ .

- ٨٥ ـ (أعوذ بعفوك من عقابك ، وبرضاك من سخطك ، وأعوذ بـك منك لا أحصى ثناء عليك أنت كما اثنيت على نفسك ) .
- رواه مسلم ( ٣٥٢/١) كتاب الصلاة ، باب ما يقال في الركوع والسجود ( الحديث رقم ٤٨٦) بلفظ : ( اللهم أعوذ برضاك من سخطك ، وبمعافاتك من عقوبتك . . ).
- ـ كذلك رواه أبو داود في سننه ( ١/٥٤٧ ) كتاب الصلاة ، باب الدعاء في الركوع والسجود الحديث رقم ( ٨٧٩ ) عن عائشة بلفظ مسلم .
- ـ ورواه ابن ماجه في سننه ( ٣٧٣/١ ) كتاب إقامة الصلاة باب ما جاء في القنوت في الوتر الحديث رقم ( ١١٧٩ ) عن علي بن أبي طالب .
- ـ ورواه ابن حنبل في مسنده (٩٦/١، ٩٦/، ١٥٠، ٢٠١، ٢٠١) وذكـر دعاء رسول الله ﷺ في قنوت الوتر وفي دعاء السجود .

# ٨٦ ـ ( لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولبكَيْتم كثيراً )

- \_ أخرجه أحمد بن حنبل من حديث أبي هريرة (٢/٣١، ٣١٢، ٤٥٢) ومن حديث أنس (٣/٠٨، ١٩٣، ١٩٣٠)، ومن حديث عائشة (٢/٨، ١٦٤).
- \_ وأخرجه ابن ماجه ( ١٤٠٢/٢ ) الحديث رقم ١٩٠ بزيادة من حديث أبي ذر.
- وقال العراقي : (احياء ٤ / ١٤٥) متفق عليه من حديث أنس وقد أخرجه ابن حِبان في صحيحه من حديث أبي هريرة . وقال العجلوني في كشف الخفاء : (٢ / ٢ / ٢ الحديث رقم ٢٠٩٦) متفق عليه عن أنس مرفوعاً، وعن أبي هريرة وجماعة . ورواه الحاكم عن أبي ذر وزاد فيه .
  - ٨٧ ( لَلَّهُ أَرحم بالعبد من الوالدة الشفيقة بولدها ) .

سبق ذكره وتخريجه راجع الحديث رقم ٧٨ .

#### ٨٨ \_ ( إن لله مائة رحمة )

- رواه مسلم (٢١٠٨/٤) كتاب التوبة ، باب في سعة رحمة الله تعالى ، عن أبي هريرة وعن سلمان الفارسي بألفاظ متقاربة وبمعنى متشابه . الحديث رقم (٢٧٥٢) ( ٢٧٥٣) .
- كذلك رواه ابن ماجه في سننه (٢/ ١٤٣٥) عن ابي هريرة وعن ابي سعيد (الحديث رقم ٤٢٩٣) و ٤٢٩٤). وفي النزوائد: حديث أبي سعيد صحيح ورجاله ثِقات.
  - ـ وقال العراقي ( إحياء ١٥١/٤ ) : متفق عليه من حديث أبي هريرة .
- ـ ورواه أيضاً الحاكم في مستدركه ( ٥٦/١ ) كتاب الإيمان ، قال : صحيح على شرط الشيخين .
- ٨٩ ﴿ إذا كان يوم القيامة ، يخرج قوم من قبورهم ، لهم نجُبُ يركبونها ، لها اجنحة خضر فتطيربهم في عرصات القيامة ، حتى إذا أتوا على حيطان الجنة ، فإذا رأتهم الملائكة قال بعضهم لبعض : من هؤلاء ؟ فيقول : ما ندري ، لعلهم من أمة محمد ﷺ ، فيأتيهم بعض المملائكة فيقولون من أنتم ؟ ومن أي الأمم ؟ فيقولون : نحن من أمة محمد ﷺ . فتقول الملائكة : هل حوسبتم ؟ فيقولون : لا ، فيقولون : هل وزنتم ؟ فيقولون : لا ، فيقولون : لا ، فتقول الملائكة : إرجعوا ، فكل ذلك وراءكم . فيقولون : هل أعطيتمونا شيئاً فنحاسب عليه ؟ وفي خبر آخر : ما ملكنا شيئاً فنعدل ، ولا نجور ولكن فنحاسب عليه ؟ وفي خبر آخر : ما ملكنا شيئاً فنعدل ، ولا نجور ولكن مبيل ، والله غفور رحيم ﴾ .
  - ٩٠ ـ قال ﷺ فيما يرويه عن ربِّه : ﴿ أَنَا عَنْدُ الْمُنْكُسِرَةُ قَلُوبُهُمْ مِنْ مَخَافَتِي ﴾.
- ذكره السخاوي في المقاصد ( ص ٩٦ حديث رقم ١٨٨ ) بلفظ : ( أنا عند المنكسرة قلوبهم من أجلى ) .
- وكذا ذكره العجلوني في كشف الخفاء (٢٣٤/١) محديث رقم ٦١٤) ونقل قول القاري: (ولا يخفى أن الكلام في هذا المقام لم يبلغ

الغاية. قلت ، وتمامه : ( وأنا عند المندرسة قلوبهم لأجلي ) ولا أصل لهما في المرفوع .

٩١ ـ (الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت ، والعاجز من أتبع نفسه هواها ، وتمنّى على الله عز وجل الأمانى ).

ـ رواه ابن حنبل ( ١٢٤/٤ ) عن شداد بن أوْس .

ورواه أيضاً ابن ماجه ( ١٤٢٣/٢ ) كتاب الـزهـد بـاب ذكـر المـوت والاستعداد له ( الحديث رقم ٤٢٦٠ ) .

- ورواه كذلك الحاكم في مستدركه ( ٥٧/١) كتاب الإيمان ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط البخاري ، ولم يخرجاه . وعلق الذهبي على أحد رواة هذا الحديث وهو أبو بكر بن أبي مريم فقال : أبو بكر واهٍ ، أي ضعيف . وقال ابن ظاهر : مدار الحديث عليه أي على أبي بكر - وهو ضعيف جداً ( فيض القدير ٥٨/٥) .

ويلاحظ أن الغزالي أضاف إلى هذا الحديث لفظه الأخير فالكل توقف عند عبارة: وتمنى على الله . ويلاحظ أيضاً أن الغزالي أورد هذا الحديث في الاحياء (٣٩٦، ٣٧٩، ٣٨٦، ٣٩٦) وفي كل هذه المرات توقف عند عبارة: وتمنى على الله لكنه استبدل لفظة (الاحمق) بلفظة (العاجز).

\_ وذكره السيوطي في الجامع الصغير وصححه ( الحديث رقم ٦٤٦٨ ).

#### ٩٢ ـ قال ﷺ : إن الله سبحانه وتعالى يقول :

(أنـا أغنى الاغنياء عن الشـرك ، من عمل عملًا 'فأشـرك فيه غيـري ، فنصيبي له ، فإنّي لا أقبل إلا ما كان لي خالصاً ) .

- ـ رواه مسلم (٤/٢٨٩) كتاب الزهد والرقائق: باب من أشرك في عمله غير الله . رواه عن أبي هريرة بلفظ: (قال الله تبارك وتعالى: أنا اغنى الشركاء عن المشرك. من عمل عملًا أشرك فيه معي غيري، تركته وشِرْكَه) وفي بعض النسخ: وشريكه (الحديث رقم ٢٩٨٦).
- ـ ورواه ابن ماجه في سننه (٢٠٥/٢) كتاب الزهد ، باب الرياء والسمعة بروايتين الأولى عن أبي هريرة بلفظ : (أنا اغنى الاغنياء عن الشرك ،

فمن عمل لي عملاً أشرك فيه غيري فأنا منه بريء ، وهو للذي أشرك ) . وفي الزوائد : إسناده صحيح ورجاله ثقات (الحديث رقم ٢٠٢٤) . والثانية عن أبي سعد أبي فضالة الأنصاري . وكان من الصحابة ، قال : قال رسول الله على : (إذا جمع الله الأولين والآخرين ، يوم القيامة ليوم لا ريب فيه ، نادى مناد : من كان أشرك في عمل له لله ، فليطلب ثوابه من عند غير الله ، فإن الله اغنى الشركاء عن الشرك ) . (الحديث رقم ٢٠٠٤) .

- ـ وروى هذا الحديث ابن حنبل في مسنده (٢/ ١ ° ٣ و ٤٣٥) عن أبي هريرة بلفظ : (قال الله عز وجل : أنا خير الشركاء ، من عمل لي عملاً فأشرك فيه غيري أنا منه برىء ، وهو للذي أشرك ).
- وروى ابن حنبل أيضاً عن شداد بن أوس ( ١٣٦/٤ ) حديث آخر بمعنى الحديث السابق ولكن بلفظ مختلف يقول فيه : (إن الله عز وجل يقول : أنا خير قسيم لمن أشرك بي ، من أشرك بي شيئاً فإنّ عمله قليله وكثيره لشريكه الذي أشرك به ، وأنا عنه غنى ).
  - ـ وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( الحديث رقم ١٩٣١ ) وحسنه .
- وعلق المنّاوي في فيض القدير على هذا الحديث (٣١١/٢) بقول الهيثمي : فيه شهر بن حوشب وثقه أحمد وغيره ، وضعفه غير واحد ، وبقية رجاله ثقات .
- ٩٣ ـ قيل : إن الله تعالى يقول لعبده يوم القيامة إذا التمس ثواب عمله :
   ( ألم يُوسَع لك في المجالس ؟ ألم تكن الرئيس في الدنيا ؟ ألم يرخص بيعك وشراؤك ؟ ألم تكرم ؟
- ـ هذا القول مأخوذ من حديث رواه أبو هريرة عن رؤية العبد يوم القيامة ربَّه حيث يقول الله تعالى له: ( . . . ألم أكرمك وأسوَّدُكَ وأزوَّجك وأسخَّر لك الخيل والإبل ، وأذرك ترأس وتربع ؟ . . ).
  - ـ رواه مسلم في صحيحه ( راجع الأحاديث القدسية ص ٤١٨ ) .
- وأخرج الترمذي عن أبي هريرة وأبي سعيد الخدري مختصراً لرواية مسلم . وقال الترمذي : حديث صحيح غريب . ( الأحاديث القدسية ص ٤٢٠ ) .

- ورواه البيهقي أيضاً في البعث كما ذكر الكدري في سراج الطالبين ( ٣٥٣/٢ )
  - \_روى إن الملائكة تصعد بعمل العبد مجتهدين فيقول الله تعالى :
    - ٩٤ ـ (رُدُّوهُ إلى سجين ، فإنه لـم يُردْني به ) .
- \_قال العراقي (إحياء ٢٩٤/٣): أخرجه ابن الممارك في النزهد، ومن طريقه ابن أبي الدنيا في الإخلاص . وأبو الشيخ في كتاب العظمة من رواية حمزة بن حبيب مرسلا، ورواه ابن الجوزي في الموضوعات . ورواية الاحياء: (إن الله تعالى يقول للملائكة (إن هذا لم يردني بعمله فاجعلوه في سجين).
- 90 \_ ( إن المرائي يوم القيامة ينادي بأربعة اسماء : يا كافر ، ي فاجر ، يا غادر ، يا خادر ، يا خادر ،
- \_قال العراقي ( احياء ٢٩٤/٣ ) : أخرجه ابن أبي الدبيا من رواية جبلة اليحصبي عن صحابي لم يسمّ ، وزاد ( يا كافر يا خاسر ) ولم بقل ( يا مرائي ) وإسناده ضعيف
- ٩٦ ـ روي أنه ينادي منادٍ يوم القيامة يُسمع الخلائق :
   ( أين الذين كانوا يعبدون الناس ؟ خذوا أجـوركم ممن كنتم عملتم له ،
- ( این الدین کاموا یعبدول الناس ؛ محدور البحورهم محل محلم ، ا فإنی لا أقبل عملاً خالطه شیء ) .
- روى ابن ماجه في سننه ( ١٤٠٦/٣ ) كتاب الزهد ، باب الرياء والمعة قول رسول الله على : ( إذا جمع الله الأولين والأخرين يوم القيامة ليوم لا ريب فيه نادى مناد : من كان أشرك في عمل له لله ، فليطلب ثوابه من عند غير الله ، فإني أغنى الشركاء عن الشرك ) ( الحديث رقم ٣٠٣٤ ) راجع الحديث رقم ٣٠٠ .
  - ٩٧ \_ ( إنّ الجنة تكلّمت وقالت : أنا حرام على كل بخيل ومراء ) .
     لم أجد له أصلًا .
- ٩٨ \_ ( إن أول من يدعى يوم القيامة رجل جمع القرآن ، ورجل قاتل في سبيل الله ورجل كثير المال ) .

- رواه مسلم ( ١٥١٤/٣ ) في كتاب الإمارة ، باب من قاتل للرياء عن أبي هريرة بلفظ : ( إنّ أول الناس يقضى يوم القيامة عليه . . . )
- ـ ورواه ابن حنبل ( ٣٢٢/٢ ) عن ابي هريرة بلفظ : ( إنَّ أول الناس يقضي فيه يوم القيامة ثلاثة . . . ) .

كذلك رواه الترمذي ( باب الزهد ٤٨ ) والنَّسائي ( باب الجهاد ٢٢ ).

- ٩٥ ( إن النار وأهلها يَعُجّون من أهل الرياء، قيل: يا رسول الله، وكيف تَعجّ النار؟ قال: من حَرّ النار التي يعذبون بها ).
  - ـ لم أجد له أصلًا.

# ١٠٠ ـ ( تقول: ربي الله تعالى ، ثم تستقيم كما أُمرت ) .

- روى مسلم في صحيحه ( ١ / ٦٥ ) كتاب الإيمان ، عن سفيان بن عبد الله الثقفي ، قال ، قلت يا رسول الله : قل لي في الإسلام قولاً لا اسأل عنه أحداً بعدك ، قال : (قل آمنت بالله ثم استقم ) ( الحديث رقم ٦٨ ).
- وذكره الغزالي في الاحياء ( ٣٨٢/٤ ) وخرجه العراقي فقال : لم أره بهذا اللفظ، وللترمذي وصححه ، وابن ماجه ، من حديث سفيان بن عبد الله الثقفي قلت : يا رسول الله حدثني بأمر اعتصم به قال : (قل ربي الله ثم استقم ) .

# ١٠١ ـ ( ثلاث مهلكات : شح مُطاع ، وهوى مُتَّبع ، وإعجابُ المرء بنفسه ).

- رواه أبو نعيم في الحلية عن أنس بن مالك من حديث قتادة بلفظ: ( ثلاث مهلكات وشلاث منجيات. . ) قال أبو نعيم : حديث غريب ( ٣٤٣/٢ ) .
- ورواه أيضاً برواية ثانية عن أنس بن مالك من حديث زياد النميري بلفظ : (ثلاث كفارات ، وثلاث درجات ، وثلاث منجيات وثلاث مهلكات ، . . . فأما المهلكات ، فشح مطاع ، وهوى متبع وإعجاب المرء بنفسه ) ( ٢٦٩/٢ ) .

وفي رواية ثالثة يذكرها أبو نعيم عن ابن عباس بلفظ : ( ثلاث مهلكات :

شح مطاع، وهوى متبع، وعجب كل ذي رأي برأيه) (٣/ ٢١٩).

- وذكره السيوطي في الجامع الصغير ( ١ / ٤٦٩ ) ( الحديث رقم ٣٤٧١ و ٣٤٧٢) عن أبي الشيخ في التوبيخ ، وعن المعجم الأوسط للطبراني بروايته عن أنس ، وأشار إلى ضعفه كذلك في المعجم الأوسط أيضاً بروايته عن ابن عمر . وأشار إلى ضعفه أيضاً.

- وقال المنّاوي في فيض القدير (٣٠٨/٣) في تعقّبه هذا الحديث: قال العلاء: سنده ضعيف، وعده في الميزان من المناكير، قال الهيثمي: فيه ابن لهيعة ومن لا يُعرف.

- وتجدر الإشارة هنا إلى أن الالباني في (ضعيف الجمامع الصغيس) لم يذكر هذا الحديث فهو لم يعتبره ضعيفاً .

- وقد ذكر الغزالي هذا الحديث مرات عديدة . وقال الحافظ العراقي في تخريجه : أخرجه البَزّار والطبراني وأبو نعيم والبيهقي في الشعب من حديث أنس ، بإسناد ضعيف (إحياء ١٥/١) ووافقه العجلوني في كشف الخفاء (ص ٣٨٦) .

١٠٢ ـ ( إن الله ليعطي الدنيا بعمل الآخرة ، ولا يعطى الآخرة بعمل الدنيا ).

رواه ابن المبارك في كتاب الزهد عن أنس ، وهكذا نقله عنه السيوطي في الجامع الصغير (٢٥٧/١) بلفظ : (إن الله تعالى يعطي الدنيا على نيّة الآخرة ، وأبى أن يعطي الآخرة على نيّة الدنيا) وأشار إلى ضوفه

- وقد ذكره الالباني في (ضعيف الجامع الصغير) برقم ( ١٧٤٤ ) وأشار إلى ضعفه أيضاً وذكر رقمه في الأحاديث الضعيفة ( ٣١٥٦ ) .

\_ ويذكر المنَّاوي في فيض القدّير (٣٠٤٤/٢) أن الديلمي خرّجه في مسنده الفردوس ، مسنداً عن أنس بهذا اللفظ .

ـ وفي سراج الطالبين ( ٢/ ٣٩٤ ) أن الديلمي رواه بإسناد ضعيف .

\_قال رسول الله ﷺ فيما يرويه عن ربه :

1. . .

A.

١٠٣ ـ (أعددت، لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر).

ـ رواه مسلم ( ٢١٧٤/٤ ) : كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها بلفظ :

- (قال الله عز وجل : اعددت لعبادي الصالحين . . ) حديث رقم ٢٨٢٤ ).
- ـ ورواه البخاري ( ١٤٣/٤ ) باب صفة الجنة ، وفي تفسير سورة السجدة ( ١٤٥/٦ ).
- وفي سنن ابن ماجه (١٤٤٧/٢) باب صفة الجنة: (يقول الله عزّ وحمّل: أعددتُ لعبادي الصالحين. . ) (حديث رقم ٤٣٢٨).
  - ـ وأخرجه الترمذي ( ٢ / ٢٢٥ ) في تفسير سورة الواقعة باللفظ نفسه .

#### ١٠٤ ـ كان رسول الله ﷺ يدعو ويقول :

- ( لا أحصى ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك ).
- ـ هذا جزء من حديث رواه مسلم ( ٣٥٢/١) كتاب الصلاة : باب ما يقال في الركوع والسجود ، ورقم الحديث ( ٢٢٣) وهو دعاء ولفظه : « اللهم أعوذ برضاك من سخطك ، وبمعافاتك من عقوبتك ، وأعوذ بك منك ، لا أحصي ثناء عليك أنت كما اثنيت على نفسك ).
  - ـ كذلك رواه مالك في الموطأ ( ١٦٧/١ ) باب ما جاء في الدعاء .
- ـ ورواه أيضاً أبو داود في سننه (١/٥٤٧) كتاب الصلاة: باب الدعاء في الركوع والسجود ، الحديث رقم ( ٨٧٩) والروايات الشلاثة السابقة كلها عن عائشة رضى الله عنها .
- كذلك أخرجه ابن ماجه عن علي بن أبي طالب، كواحد من أدعية الوتر ( ٣٧٣/١) كتاب إقامة الصلاة ، باب ما جاء في القنوت والوتر الحديث رقم ( ١١٧٩) ثم عاد ابن ماجه وأخرجه برواية ثانية عن عائشة رضي الله عنها ( ١٢٦٣/٢) في كتاب الدعاء ، الحديث رقم ( ٣٨٤١) .
- وأخرجه الإمام أحمد عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه (١/٩٦، ١٥) وأخرجه الإمام أحمد عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه (١/٩٦، ١١٨ ) وعن عائشة أيضاً ( ٥٨/٦) وتتفق جميع الروايات في جميع كتب السنة على ألفاظ هذا الحديث بلا زيادة ولا نقصان . ورواه أيضاً النسائي في قيام الليل ، والترمذي في الدعوات .

- ١٠٥ ـ (ليس أحد يدخل الجنة بعمله ، قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : لا وأنا ، إلا أن يتغمّدني الله برحمته ).
- رواه البخاري عن أبي هريرة قال : سمعت رسول الله على يقول : ( لن يدخل أحداً عمله الجنة، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله بفضل ورحمة، فسدّدوا وقاربوا، ولا يتمنّينَّ أحدكم الموت، إما محسناً فلعله أن يزداد خيراً، وإما مسيئاً فلعله أن يستعتب » (١٥٧/٧) (كتاب المرضى).
- كذلك رواه البخاري أيضاً (كتاب الرقاق ١٢٣/٨) عن عائسة عن النبي على قال : سددواً وقاربوا وأبشروا ، فإنه لا يدخل أحداً الجنة عمله ، قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : ولا أنا ، إلا أن يتغمدني الله بمغفرة ورحمة ).
- ورواه مسلم في صحيحـه (٤ / ٢١٦٩ ، كتـاب صفـات المنـافقين وأحكامهم ، باب : لن يدخل أحد الجنة بعمله عن أبي هريرة بلفظ : ( لن ينجى أحداً منكم عمله . . ).
- كذلك يرويه بأكثر من لفظ ، أو بتبديل مواضع العبارات ، وكلها بمعنى واحد ( راجع أحاديث الباب المذكور من رقم ٧١ حتى ٧٨ ).
- وكذلك رواه ابن ماجه في سننه عن أبي هريرة (كتاب النزهد ، باب التوقّي على العمل ١٤٠٥/٢ الحديث رقم ٢٠١١ ، وأشار إلى حسن إسناده كما يقول الهيشمي في الزوائد .
- ـ ورواه الدارمي في سننه ( ٣٠٥/٢ ، بـاب لا ينجي أحدكم عمله ) عن جابر ، والمعنى واحد.
- ويروي ابن حنبل هذا الحديث في مسنده خمساً وعشرين مرة عن أبي هريرة وعن أبي سعيد الخدري ، وعن جابر بن عبد الله ، وعن عائشة وبألفاظ متقاربة مع إضافة عبارة ( ولا ينجيه من النار ).
  - \_ راجع ابن حنبل ۲ / ۲۳۵ ، ۲۵۲ ، ۲۲۲ . . ).
- ١٠٦ ـ ( . . إن الله تبارك وتعالى خلق سبعة أملاك قبل أن يخلق السموات والأرض لكل سماء ملكاً . . ).
- \_ أورد الغزالي هذا الحديث بطوله ، وأسند روايته إلى عبد الله بن المبارك

عن خالد بن معدان عن معاذ بن جبل عن رسول الله على . وذكر الغزالي هذا الحديث في الاحياء (٣٩٥/٣) في ربع المهلكات ، باب الرياء وما ورد في ذمه ، وقد ذكره مختصراً عن عبد الله بن المبارك عن رجل لم يسمه عن معاذ بن جبل : وأخرجه الإمام العراقي فقال : (رواه ابن المبارك في الزهد ، وفي إسناده كما ذكر من لم يسم ) إشارة إلى أن الغزالي أغفل في الاحياء ذكر اسم الرجل الذي نقل عنه ابن المبارك رواية معاذ بن جبل ، علماً بأن الغزالي ذكر هنا في منهاج العابدين ان الرجل هو خالد بن معدان ، ولعل العراقي لم يطلع على الموضوعات ) .

## ١٠٧ ـ ( إنَّ للنعم أَوَابِدَ كأوابد الوحش ، فقيِّدوها بالشكر ) .

- ذكر السخاوي في المقاصد حديثاً في المعنى نفسه عند كلامه على حديث ( إن الله لا يعذب بقطع الرزق) ( الحديث رقم ٢٣٦ ) عن السيدة عائشة أنه على قال لها : ( يا عائشة أحسني جوار نعم الله ، فإنها قلما نَفَرَت عن أهل بيت أن ترجع إليهم ) .

وهذا الحديث رواه الخرائطي في كتاب ( فضيلة الشكر لله على نعمته) ص ٥٧ رقم ٦٨ .

## ١٠٨ \_ ( الحمد لله على ما ساء وسر ).

لم أعثر على هذا الحديث بنصّه كما رواه الغزالي ، لكن معناه معروف مشهور . فقد روى الحاكم في مستدركه ( ٥٠٢/١ ) كتاب الدعاء عن ابن عباس أنّ رسول الله على قال : ( أوَّلُ من يُدعى إلى الجنة الذين يحمدون الله في السراء والضراء ).

قال الحاكم : حديث صحيح على شرط الشيخين .

ـ وفي رواية أخرى يذكرها الغزالي ( ٨١/٤ ) :

(ينادى يوم القيامة : لِيَقُم الحمّادون. قيل : ومن الحَمّادون ؟ قال : الله الله الله تعالى على كل حال ) وفي لفظ آخر : (الله ين يشكرون الله على السرّاء والضراء ).

- قال العراقي في تخريج هذا الجديث: أخرجه الطبراني وأبو نعيم في الحلية والبيهقي في الشعب من حديث ابن عباس بلفظ: (أول من يدعى إلى الجنة الحمّادون قال: وفيه قيس بن الربيع ضعّفه الجمهور (انظر الحلية ١٩/٥ وفيه: أول من يدعى إلى الجنة الحمّادون، الذين يحمدون الله على السراء والضراء).

## ١٠٩ ـ قال الله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام :

( لو أشاء أن أُزَيِّنكما بزينةٍ علم فرعون حين يراها أنَّ مقدرته تعجز عنها لفعلت ولكني أزوي عنكما الدنيا وأرغب بكما عنها ، وكذلك أفعل بأوليائي...).

- قال الكديري في سواج الطالبين (٢/ ٤٩٩): أورده صاحب الحلية وصاحب القوت عن وهب بن منبه .
- وذكر الغزالي في الأحياء حديثاً بنفس المعنى تقريباً وهو قوله والله الله الله الله المؤمن من الدنيا وهو يحبه كما يحمي أحدكم مريضه).
- قال العراقي : أخرجه الترمذي وحسنه الحاكم وصححه (احياء ١٢٨/٤).
- ورواية الحاكم في مستدركه عن قتادة بن النعمان بلفظ: ( إذا أحب الله عبداً حماه الدنيا كما يحمي أحدكم مريضه الماء) قال: حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرّجاه ( ٣٠٩/٤ ، كتاب الرقاق ) .

## ١١٠ \_ ( إنك لتحمد الله على نعمة عظيمة ) .

رواه الخرائطي في كتاب فضيلة الشكر لله على نعمته (طبعة دار الفكر ، دمشق ص ٣٨ ، رقم ١٥ ) بلفظ : (مرَّ النبي ﷺ برجل وهو يقول : الحمد لله الذي هداني للإسلام وجعلني من أمة محمد ، فقال رسول الله ﷺ لقد شكرت عظيماً ).

# ١١١ ـ ( لو علمتم ما أعلم، لبكيتم كثيراً ولضحكتم قليلًا ).

\_ رواه البخاري عن عائشة (٢/٢٤) باب الصلاة في كسوف الشمس،

- بلفظ : (إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله . . يا أمة محمد، والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولبكيتم كثيراً ) .
- ورواه البخاري أيضاً في كتاب النكاح، باب الغيرة (٤٥/٧) عن عائشة أيضاً. ورواه في كتاب الرقاق، بـاب قول النبي ﷺ : لـو تعلمون مـا أعـلم (١٢٧/٨) عن أبى هريرة.
- ورواه أيضاً مسلم في صحيحه، كتاب الكسوف، باب صلاة الكسوف (٦١٨/٢) عن عائشة ضمن حديث طويل فيه وصف لصلاة النبي ﷺ في كسوف الشمس.
- ـ ورواه ابن ماجه في الزهد، باب الحزن والبكاء (١٤٢/٢) عن أنس بن مالك (الحديث رقم ٤١٩١) مقتصراً على ما لدينا.
  - \_ورواه الدارمي عن أنس بن مالك أيضاً (٢/٣٠٦).
- روفي موطأ الإمام مالك (١٤٩/١) عن عائشة، يروي حديث الكسوف، وفي ختامه قوله ﷺ (يا أمة محمد، والله لو تعلمون ما أعلم..).
- \_ وفي مسند الإمام أحمد (٣٢٣/٢) ورد هذا الحديث عن أبي هريرة بلفظ: (والذي نفس محمد بيده، لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً).
- كما ورد في الصفحات التالية من هـذا الجزء (٤١٨ ، ٤٣٢ ، ٤٥٣ ، ٤٥٣ ، ٤٦٧ ، ٤٦٧ .

## ١١٢ ـ ( خلق فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ).

رواه مسلم (٢١٧٥/٤): كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها. (الحديث رقم ٢٨٢٥) عن سهل بن سعد الساعدي بلفظ: (شهدت من رسول الله على مجلساً وصف فيه الجنة، حتى انتهى. ثم قال على (فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر).

## ١١٣ ـ ( شيبتني هود وأخواتها ).

ـ راجع تخريج هذا الحديث الذي ورد سابقاً تحت رقم ٨٢ .

الملحق الثاني تراجم الأعلام

# الملحق الثاني

# تراجم الأعلام

## ١ \_ إبراهيم بن أدهم ( ١٦٢٦ هـ ) :

إبراهيم بن أدهم بن منصور ، من كورة بلخ ، القدوة الإمام العارف ، سيّد الزهاد .

كنان ورعاً ، وهنو من رجال الصنوفية الأوائل ، صحب سفينان الشوري ، والفُضَيْل بن عياض بعد أن ترك الدنيا وزينتها ورجع إلى طريقة أهنل الزهند والورع . وتوفي سنة اثنتين وستين ومئة .

سير اعلام النبلاء ٣٨٧/٧

## انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير: ٢٧٣/١، المعرفة والتاريخ: ٢٥٥/١، الجرح والتعديل: ٢٧٣/١، مشاهير علماء الأمصار: ١٨٣، حلية الأولياء: والتعديل: ٢٧/٧ حتى ٥٨/٨، الكامل لابن الأثير: ٢٦/١، عبر النهبي: ٢٣٨/١، فوات الوفيات: ١٣/١-١٤، النوافي بالوفيات: ٢٣٨/١-١٤، النوافي بالوفيات: ٥١٨/٣-١٠٥، البداية والنهاية: ١٠/١٥٠، المقات الأولياء: ٥-١٠، تهذيب التهذيب: ١٠٢/١-١٠٠، خلاصة تهذيب الكمال: ١٥٥، شدارت النهب ١/٥٥١-٢٥٠، تهذيب ابن عساكر: ٢٠٠١، شدارت النهب ١/٥٥١، تهذيب ابن عساكر:

## ٢ \_ إبراهيم التيمي ( ت ٩٢ هـ ) :

إبراهيم بن يزيد بن شريك الكوفي من تيم الرباب ويكنّى أبا أسماء . كان من العُبَّاد ، ثقة صالح الحديث ، قتله الحجاج ولم يبلغ أربعين سنة ، وقد

توفي في حبس الحجاج سنة ٩٢ هـ.

سير اعلام النبلاء ٥/١٥

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٦/٥/٦ ، طبقات خليفة : ١٥٥ ، التاريخ الكبير ١/٣٣٧ ، الجرح والتعديل ١٤٦/٢ ، اللباب ١٩٠/١ ، تهذيب الكمال : ٢٣٨ ، تاريخ الإسلام ٣٣٧/٣ ، العبر ١٠٦/١ طبقات القراء ١٩٩١ ، تهذيب التهذيب ١/٦٧١ ، النجوم الزاهرة ٢/٥/١ ، طبقات الحفاظ : ٢٩ ، خلاصة تهذيب الكمال : ٣٣ .

#### ٣ \_ إبراهيم الخواص (ت ٢٩١ هـ):

أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد الخوّاص ، من اقران الجُنَّيْد ، وله في التوكل والرياضيات حَظّ كبير . توفي بالريّ سنة ٢٩١ هـ.

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية ص ٢٨٤ ، حلية الأولياء ٢٠/٣٢٠ ـ ٣٣١ ، صفة الصفوة ٨٠/٤ ـ ٨٤ ، السرسالة القشيريسة ص ٣١ ، طبقات الشعراني ١١٣/١ ـ ١١٥ ، تاريخ بغداد ٢/٦ ـ ١٠ ، نتائج الأفكار القدسية ج ١ ص ١٧٥ ، طبقات المناوى ١٨٤/١ ـ ١٨٨ .

- إبراهيم بن علي .

را . أبو إسحاق الشيرازي.

- إبراهيم بن محمد .

را . أبو إسحاق الاسفرايني.

## ٤ - إبراهيم النُّخعي (ت ٩٦ هـ)

إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود . . . بن النَّخع ( بفتحتين ) قبيلة من مذحج . توفى سنة ٩٦ هـ . تابعي ، من الأئمة المشاهير .

سير اعلام النبلاء ٤/٥٢٥

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢/٠٧٦ ، طبقات خليفة ت ١١٤٠ ، تاريخ البخاري ٢٣٣/١ ، المعارف ٢٠٤٦ ، المعرفة والتاريخ ٢/٠٢١ و ٢٠٤٦ ، الجرح

والتعديل القسم الأول من المجلد الأول ١٤٤ ، الحلية ١٢٩/٤ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨٦ ، تهذيب الاسماء واللغات القسم الأول من الجزء الأول ١٠٤ ، وفيات الاعيان ١/٥٠ ، تهذيب الكمال ص ٦٨ ، تذكرة الحفاظ ١/٦٩ ، تاريخ الإسلام ٣٣٥/٣ ، العبر ١١٣/١ ، البداية والنهاية ٩٠٤ ، غاية النهابة ت ١٢٥ ، تهذيب التهذيب ١٧٧١ ، طبقات الحفاظ للسيوطى ص ٢٩ ، شذارت الذهب ١/١١١ .

#### ٥ ـ ابن السَّمَّاك (ت ١٨٣ هـ):

هو الزاهد القدوة ، سيد الوُعّاظ ، أبو العباس محمد بن صبيح العجلي الكوفي ، مولى بني عجل ، كان كبير القدر ، دخل على الرشيد فوعظه وقال له : يا أمير المؤمنين : إنّ لك بين يدي الله مقاماً ، وإنّ لك من مقامك مُنْصَرَفاً ، فانظر إلى أين تكون . فبكى الرشيد كثيراً. توفي ابن السماك سنة ثلاث وثمانين ومئة .

سير اعلام النبلاء ٢٩١/٨

#### انظر أخباره وترجمته في :

المعرفة والتاريخ: ٢٠١/٢، الجرح والتعديل: ٢٩٠/٧، حلية الأولياء: ٨/٣٠٨، وفيات الاعيان: ٢٠١/٤-٣٠٠، العبر: ٢٨٧/١، ميزان الاعتدال، ٨٤/٣، الطبقات الكبرى للشعراني: ٥٦، الكواكب الدرية للمناوي: ص: ١٦٨، شذارت اللهب ٢/٣٠١، صفة الصفوة ١٠٥/٣، طبقات المعتزلة ٤٢، الوافي بالوفيات ١٥٨/٣، تاريخ بغداد ٥/٥٠٠.

## ـ ابن شُبرُ مَة

را . عبد الله بن شبرمة .

## ٣ ـ ابن فُوْرَك ( ت ٤٠٦ هـ ) :

الإمام العلامة الصالح ، شيخ المتكلمين أبو بكر ، محمد بن الحسن بن فورك الاصبهاني الأصولي ، والأديب النحوي الواعظ . بلغت مصنفاته في أصول الفقه والدين ومعاني القرآن قريباً من مائة مصنف . وكانت وفاته سنة ٢٦ هـ ودفن بالحيرة .

سير اعلام النبلاء ٢١٤/١٧

#### انظر ترجمته وأخباره في :

الرسالة القشيرية ٣١٠، تبيين كذب المفتري ٢٣٢، إنباه الرواة ٣/١١، الرسالة القشيرية ٣١٠، تبيين كذب المفتري ٢٣٢، إنباه الرواة ٣/٤٤، مرآة الماء وفيات الأعيان ٢/٢/٤، طبقات السبكي ٢/٢٧٤ ـ ١٣٥، طبقات الاسنوي ٢٦٦/٢، ٢٦٧، النجوم الـزاهـرة ٢٤٠/٤، شـذارت الذهب ١٨١/٣، المعروس ١٦٧/٧، هدية العارفين ٢/٠٢.

وفُورَك : ضبطها ابن خلكان والسمعاني وابن الأثير والصفدي والسيوطي وابن العماد بضم الفاء وسكون الواء وبعدها كاف ، وضبطها الزبيدي بضم الفاء وفتحها .

## ٧ \_ ابن مطيع ( ت ٧٣ هـ ) :

هو عبد الله بن مطيع بن الأسود بن حارثة ، القرشي العدوي ، المدني ، ولد في حياة النبي محمد ﷺ ، ولأبيه صُحْبه . كان من رجال قريش ، وقد قتل مع ابن الزبير بمكة عام ٧٣ هـ وكان قد استعمله على الكوفة ، قال النزبير عنه : كان عبد الله بن مطيع من جِلّة قريش شجاعة وجلداً .

## انظر ترجمته وأخباره في :

الوافي بالوفيات ١٧/ ٢٠٠ (ت ٢٣٥)، تاريخ الإسلام ١٨٥/٣ - ١٨٦، الاستيعاب ٩٩٤/٣ المعارف لابن قتيبة ٣٩٥، أُسدالغابة ٢٦٢/٣، البداية والنهاية ٨٥٥/٣، تهذيب التهذيب ٣٦/٦ (ت ٥٩)، شذارت الذهب ٨٠/١.

## ٨ \_ أبو إسحاق الاسفراييني (ت ١١٨ هـ):

الإمام العلامة الأوحد الأستاذ أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم الفقيه العارف المتكلم الأصولي الشافعي ، صاحب التصانيف الجليلة ، واحد المجتهدين في عصره ، ارتحل في طلب الحديث، وقد حدّث عنه البيهقي والقشيري وأبو الطيب الطبري وبنيت له بنيسابور مدرسة مشهورة ، وقد توفي بنيسابور سنة ثماني عشرة واربع مئة ه.

سير اعلام النبلاء ١٧ /٣٥٣

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الشيرازي ١٠٦ ، الأنساب ٢/٣٧ ، تبيين كذب المفتىري ٢٤٣ ، ٢٤٤ ، معجم البلدان ١٧٨/١ ، اللباب ٢/٥٥ ، تهذيب الاسماء واللغات ٢٤٤ ، معجم البلدان ١٧٨/١ ، اللباب ٢/٥٥ ، تهذيب الاسماء واللغات ٢٩٢ ، ١٠٥ ، وفيات الاعيان ٢٨/١ ، المختصر في أخبار البشر ٢/٦٠ ، الوافي بالوفيات ٢/٤٠١ ـ ١٠٥ ، مرآة الجنان ٣١/٣ طبقات السبكي ٢٥٦/٤ - ٢٦٢ ، طبقات الاسنوي ١/٥٥ ، ٦٠ ، البداية والنهاية ٢١/١٤ ، كشف الطنون ٢/٩٥ ، شذارت الذهب ٢٢٠ ، هدية العارفين ١/٨ ، طبقات الأصوليين ٢٨/١ ، ٢٢٩ .

#### ٩ ـ أبو إسحاق الشيرازي (ت ٧٦ هـ )

الشيخ الإمام ، القدوة ، المجتهد ، شيخ الإسلام ، أبو إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف ، الفيروز أبادي الشيرازي الشافعي ، نزيل بغداد . ولد في سنة ثلاث وتسعين وثلاث مئة ، وقدم بغداد سنة خمس عشرة وأربع مئة . قال السمعاني : هنو إمام الشافعية ، ومدرّس النظامية ، وشيخ العصر ، رحل الناس اليه من البلاد وقصدوه ، وتفرد بالعلم الوافر مع السيرة الجميلة ، صنف في الأصول والفروع والخلاف والمذاهب ، وكان زاهداً ورعاً متواضعاً . وقد توفي سنة ست وسبعين وأربع مئة ببغداد .

سير اعلام النبلاء ١٨/١٥٤

#### انظر ترجمة واخباره في :

الأنساب ٢٩١/٩ - ٣٦٢ ، تبيين كذب المفتري : ٢٧٦ - ٢٧٨ ، المنتظم ٢/٩ - ٨ ، صفة الصفوة ٤/٦١ - ٢٧ ، معجم البلدان ٣٨١/٣ ، الكامل لابن الأثير ١٣٢/١ - ١٣٣ ، اللباب ٢/١٥١ ، تهذيب الاسماء واللغات ٢/٢٠ - ١٧٤ وفيات الاعيان ٢/٩١ ، ١٨ ، المختصر في أخبار البشر ٢/١٧١ - ١٧٤ وفيات الاعيان ٢/٩١ ، ١١ ، المختصر في أخبار البشر ٢/١٤ - ١٩٥ ، دول الإسلام ٢/٧ ، العبر ٢/٣٨ - ٢٨٤ ، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد : ٤٦ - ٤٦ ، تتمة المختصر ٢/٣١ - ٥٧٤ ، الوافي ٢/٢ - ٦٦ مسرآة السجنان ٣/١١ - ١١٩ ، طبقات السبكي ١١٥/٢ - ٢٦ ، طبقات الأسنوي ٢/٣٨ - ٨٥ ، البداية والنهاية والنهاية ١١٥/١ ، وفيات ابن قنفذ : ٢٥٦ ، النجوم الزاهرة ١١٧/١ - ١١٠ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما مفتاح السعادة ٢/٨١ - ٣٢١ ، تاريخ الخميس ١١٧/١ ما منتاح السعادة ٢٥٨ ، ٢١١ ، تاريخ الخميس

٢/٣٥٩ ـ ٣٦٠ ، كشف السظنون ١/٣٣٩ ، ٣٩١ ، ٤٨٩ ، ٢/٢٥١ ، ١٥٦٢ ، ١٥٦٢ ، ١٥٦٨ ، ١٧٤٣ . ١٥٩٠ ، هدية العارفين ١/٨٥١ ، ذيل بروكلمان ١/٦٦١ ، الفتح المبين في طبقات الأصوليين ١/٥٥٠ ـ ٢٥٧ ، وانظر «الإمام الشيرازي: حياته وآراؤه الأصولية» للدكتور محمد حسن هيتو ، ومقدمة كتابه «طبقات الفقهاء» (بيروت ـ ١٩٧٠) لإحسان عباس .

## ١٠ أبو بكر الصديق (ت ١٣هـ):

ابن أبي قحافة ، صاحب رسول الله ، ولد سنة ٥٧٣ م بعد عام الفيل بثلاث سنين . وقد تولى خلافة رسول الله ﷺ عام ١١ هـ ـ ٦٣٢ م وبقي فيها حتى عام ١٣ هـ ـ ٦٣٤ م .

انظر ترجمة وأخباره في :

ـ تاريخ الطبري ـ الكامل لابن الأثير ـ تاريخ أبي الفدا ـ أسد الغابة .

ـ تهذيب الاسماء واللغات للنووي ـ طبقات ابن سعد ١٦٩/٣ ـ ١٩٢ .

## ١١ ـ أبو بكر الطُّرطُوشي :

هو أبو بكر محمد بن الوليد بن محمد بن خلف بن سليمان بن أيوب القرشي الفهرى الأندلسي الطُّرطُوشي الفقيه المالكي النزاهد المعروف بابن أبي رندقة ، من أهل طُرطُوشة وهي مدينة في آخر بلاد المسلمين بالأندلس على ساحل البحر .

رحل إلى المشرق سنة ست وسبعين وأربعمائة ،وحج ودخل بغداد والبصرة ومصر وفلسطين ولبنان وأقام مدة في الشام ، كان إماما عائماً عاملاً زاهداً ورعاً دَيناً متواضعاً متقشفاً متقللاً من الدنيا راضياً عنها باليسير .

من كتبه: كتاب كبير عارض به احياء علوم الدين للغزالي . وله من التصانيف « سراج الملوك » وكتاب « بر الوالدين » وكتاب « الفتن » وغير ذلك .

كانت ولادة الطُرطُوشي سنة إحدى وخمسين واربعمائة تقريباً ، توفي سنة عشرين وخمسمائة بثغر الاسكندرية .

انظر ترجمته واخباره في : وفيات الاعبان ٢٦٢/٤ ـ ٢٦٥ ، الديباج الممذهب ٢٧٦ ، نفح الطيب ٢٦٧/١ ، بغية الملتمس ١٢٥ ، حسن المحاضرة ٢/٦٥١ داثرة المعارف الإسلامية ١٧٧ : بروكلمان ٢/٠٠١ .

#### ١٢ \_ أبو بكر محمد بن سابق :

الواعظ الصقلي . كان بالشام ، وله شعر ، ولم نعثر على ترجمته .

### ١٣ ـ أبو بكر المورّاق:

محمد بن عمر الحكيم ، أصله من ترمذ وأقام ببلخ . لقي أحمد بن خضرويه وصحبه وصحب محمد بن سعد بن إبراهيم الزاهد .

له الكتب المشهورة في أنواع الرياضات والمعاملات والأداب. وقد أسند الحديث طبقات الصوفية ص ٢٢١ .

#### انظر ترجمته واخباره في :

- صفة الصفوة ١٦٥/٤، - الرسالة القشرية ١/٥٣٥، - حلية الأولياء ١/٥٥٥، - طبقات الشعراني ١/٦٥/١، - نتائج الأفكار القدسية ١/٦٥/١، - كنوز الأولياء ١١٧، - الكواكب الدرّية ٢/٣٤، - حلية الأولياء ٢٣٥/١٠.

#### ١٤ \_ أبو جعفر الحداد

أبو جعفر الحداد الكبير الصوفي . سافر ودخل دمشق . وهو من أقران الجنيد ورُوَيْم وأبي تراب النخشبي . وهو أستاذ أبي جعفر الحداد الصغير . وكان شديد الاجتهاد معروفاً بالإيثار . من رؤساء الصوفية .

## انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية ص ٢٣٤ ، تاريخ دمشق ٢٩/٤٧ ـ ٣٧ ( مخطوط) تاريخ بغداد ٢٩/٢٤ ، حلية الأولياء ٢٠/٣٩ ـ ٣٤٠ .

## ١٥ ـ أبو حامد الاسفراييني ( ت ٤٠٦ هـ ) :

الأستاذ العلامة شيخ الإسلام أبو حامد أحمد بن أبي طاهر محمد بن أحمد الاسفراييني شيخ الشافعية ببغداد .

ولد سنة أربع واربعين وثلاث مئة ، وقدم بغداد وله عشرون سنة ، وتفقّه على أبي الحسن بن المسرزبان، وبسرع في المسذهب، وأربى على المتقدمين، وعظم جاهه عند الملوك، حدّث عنه من تلامذته القاضي أبو

الحسن الماوردي . وقد توفي في سنة ست واربع مئة. سير اعلام النبلاء ١٩٣/١٧

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات العبادي ۱۰۷، طبقات الشيرازي ۱۰۳، تاريخ بغداد ١٨٥٤ ـ ٣٧٨ ـ ٢٧٧ ، المنتظم ٢٧٧/٧ ـ ٢٧٨، معجم الأنساب ٢٧٧/١ ، المنتظم ٢٧٧/٧ ـ ٢٧٨، وفيات البلدان ١٧٨/١ ، تعذيب الاسماء واللغات ٢٠٨/١ ـ ٢١٠ ، وفيات الاعيان ٢٠٨/١ ـ ٧٤ ، المختصر في أخبار البشر ٢/٢٧ ، العبر ٢/٣٠ ، الوافي بالوفيات ٢٥٧/٧ ، مرآة الجنان ١٥/٣ ، طبقات السنوي ١/٧٥ ، البداية والنهاية طبقات السبكي ١/١٥ ، البداية والنهاية والنهاية النجوم الزاهرة ٤/٢٦ ، طبقات ابن هداية الله ١٢٧ ـ ١٢٨ ، شذارت الذهب ٢/١٢ ، تاج العروس ٢/٣٢ .

#### ١٦ ـ أبو الدرداء (ت ٣٢ هـ) :

الإمام القدوة ، قاضي دمشق وصاحب رسول الله أبو الدرداء ، واسمه عويمر ، وقيل عامر بن زيد بن قيس الخزرجي الأنصاري روى عنه ابن عمر وابن عباس وأنس وغيرهم وكثير من التابعين . كان فقيها حكيماً زاهداً ، شهد ما بعد أحد من المشاهد مع رسول الله على ، توفي عام ٣١ هـ أو ٣٢ هـ وقبره بدمشق .

سير اعلام النبلاء ٢/ ٣٣٥

#### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ٥/٩ و (٣٩٠، ٤٤٥)، طبقات ابن سعد ١٩٩١، ٣٩٣، طبقات خليفة: ٩٥، ٣٠٣، التاريخ الكبير: ١٦٧ ـ ٧٦٧، المعارف: ٢٥٨، ٢٦٨، الجرح والتعديل ٢٦/٧ ـ ٨٨ الاستبصار ١٢٥ ـ ١٢٧، الاستبعاب: ١٦٤٦/٤، تاريخ ابن عساكر ١٢/٣٦٦، أسد الغابة: ١٧٧٨، تهذيب الكمال: ١٠٦٨ ـ تاريخ الإسلام: ١٠٧/٢، العبر: ٣٣/١، تذكرة الحفاظ: ١٠٤/١، معرفة القراء: ٣٨، مجمع الزوائد: ٣٣/١، طبقات القراء: ١٠٢٠، تهذيب التهذيب: ٣٦٧/١، الإصابة: ١٨٢/١، خيلاصة تنذهيب الكمال،

۲۹۸ ـ ۲۹۹ ، كنز العمال : ۱۳/۰۵۰ ـ ۵۰ ، شذارت الذهب: ۱/۳۹، 3٤.

## ١٧ \_ أبو ذَرّ الغفاري ( ت ٣٢ هـ ) :

اسمه جُنْدُب ( بضم الجيم وضم الدال وفتحها ) بن جنادة ، وكان أبو ذر رضي الله عنه من السابقين إلى الإسلام ، ومن الصحابة المشهورين . كان زاهداً متقللًا من الدنيا ، وقد وصفه رسول الله على بأنّه اصدق الناس لهجة أي كلاماً وهو أول من حيًّا رسول الله على بتحية الإسلام ، وهي قوله : السلام عليكم . وقد توفي بالرُّبْذة ( موضع قرب المدينة ) سنة ٣٢ هـ. سير اعلام النبلاء ٢٢ هـ.

## انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ١٤٤/٥، طبقات ابن سعد: ٢١٩/٤ - ٢٣٧، طبقات خليفة: ٣١، تاريخ خليفة: ١٦٦، التاريخ الكبير: ٢١١٧، ٢٦١، التاريخ الكبير: ٣١، ٢٢١، ١١٥٠، ١٥٢، أنساب الأشراف: المعارف: ٢٠ ٢٠، ٢٥١، ١٩٥، ٢٥٢، أنساب الأشراف: ١٤١٥، تاريخ الطبري: ٢٨٣٤، معجم الطبراني الكبير: ٢/١٥٥، الرستبعاب: ١/١٥٦، ١٢٠، الاستيعاب: ١/١٥٦، ١٢٠، عليم الأصول: ٩/٠٥ - ٥، أسد الغابة: ١/٣٥٧ و٦/٩، ١١٠، تهذيب الكمال: ١٦٠٠، تاريخ الإسلام: ١١١/١، العبر ١٩٠١، مجمع الزوائد: ١٦٠٧، تهذيب التهذيب: العبر ١٣٠٧، مجمع الزوائد: ١٦٠٧، تهذيب التهذيب كنز العمال: ٣٢٧، ١١٨، شذرات الذهب: ١٤٢٥، و٥٥ و٥٠.

## ١٨ \_ أبو سعيد الخُدري (ت ٦٤ أو ٧٤ هـ):

الإمام المجاهد ، مفتي المدينة ، سعد بن مالك بن سنان الأنصاري الخزرجي الخُدري ، صحابي جليل ، كثير الرواية عن رسول الله على وعن جماعة من الصحابة كأبي بكر وعمر وغيرهما . وكان أحد الفقهاء المجتهدين ، وقد حدَّث عنه خلق كثير منهم: ابن عمر وأنس وجابر ، توفي سنة ٦٤ أو ٧٤ هـ ودفن بالمدينة .

سير اعلام النبلاء ١٦٨/٣

## انظر أخباره وترجمته في :

طبقات خليفة ت ٢٠١، المحبّر ٢٩١، ٤٢٩، المعارف ٢٦٨، مشاهير علماء الأمصارت ٢٦، جمهرة أنساب العرب ٣٦٢، معجم الطبراني الكبير ٢٠٠٤، الاستيعاب ٢٠٦، تاريخ بغداد ٢٧/٥، طبقات الشيرازي ٥١، الجمع بين رجال الصحيحين ١٥٨/١، أسد الغابة ٢/٨٩٢ و ٢١١/٥ تهذيب الكمال ٢٧٦، تاريخ الإسلام ٣/٢٠٠، تذكرة الحفاظ ١/١١، العبر ١/٤٨، الوافي بالوفيات ١/١٨١، مرآة الجنان ١/٥٥١، البداية والنهاية ٣/٩، الإصابة ٢/٥٣ تهذيب التهذيب ٣/٤٤، النجوم الزاهرة والنهاية ٣/٣، الإصابة ٢/٥٣ تهذيب التهذيب ١٢٩/١، النجوم الزاهرة

## ١٩ ـ أبو سعيد الخَرَّاز (ت ٢٧٧ أو ٢٨٦ هـ):

أحمد بن عيسى البغدادي، العارف، شيخ الصوفية وصاحب التصانيف، وكان من المتوكلين.

ويقال : إنه أول من تكلّم في علم الفناء والبقاء . هو إمام القوم في كل فن من علومهم ، وهو أحسن القوم كلاماً خلا الجُنيَّد فإنّه الإمام .

مات سنة ۲۷۷ هـ وقيل ۲۸٦ هـ .

والخرَّاز : نسبة إلى خُرْز الجلود كالقِرَب وغيرها.

سير اعلام النبلاء ١٣/ ٤١٩

#### انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية: ٢٢٨ - ٢٣٣ ، حلية الأولياء ٢٤٦/١٠ - ٢٤٩ ، تاريخ بغداد ٢٧٦/٤ - ٢٧٨ ، شرح الرسالة القشيرية : ١٦٧/١ - ١٦٨ ، المنتظم ١٠٥/٥ ، اللباب ٢٩٨١ ، العِبَر ٢٧٧٧ ، الوافي بالوفيات ٢٧٥/٧ ، البداية والنهاية ١١٨/٥ ، طبقات الأولياء عـ ٤٠ - ٥٥ ، شذرات الذهب ٢٧٦٢ - ١٩٣ .

#### ٢٠ \_ أبو سعيد الصوفي :

(صديق في العبادة للغزالي ) لم نعثر على ترجمته .

- أبو سليمان الكوفي را . الأعمش .

#### ٢١ \_ أبو الطيب الطبري (ت ٤٥٠ هـ)

الإمام العلامة ، شيخ الإسلام ، القاضي أبو الطيب ، طاهر بن عبد الله بن طاهر بن عمر الطبري ، الشافعي ، فقيه بغداد . ولمد سنة ثمان واربعين وثلاث مئة بآمل ، وسمع الحديث بجرجان وبنيسابور وبغداد حيث استوطن ودرَّس وأفتى وأفاد وولي القضاء . وكان أبو الطيب ورعاً عاقلًا عارفاً بالأصول والفروع ، محققاً ، حسن الخلق ، صحيح المذهب .

سير اعلام النبلاء ١٧ /٦٦٨

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات العبادي ١١٤ ، تاريخ بغداد ٢٥٨/٩ ، طبقات الشيراذي ١٢٧ ، الانساب ٢٠٧/٨ المنتظم ١٩٨/٨ ، اللباب ٢٠٤/٢ ، الكامل في التاريخ ٢٥١/٩ ، تهذيب الأسماء واللغات ٢٤٨/٢ ، ٢٤٧ ، وفيات الاعيان ٢١٢/٥ - ٥١٥ ، المختصر في أخبار البشر ٢/٩٧ ، العبر ٢٢٢/٣ ، دول الإسلام ٢/٥١ ، تتمة المختصر ١/٩٤ الوافي بسالوفيات دول الإسلام ١/٥٢ ، تتمة المختصر ١/٩٤ الوافي بسالوفيات طبقات السبكي ١٢/٥ - ٥٠ ، طبقات السبكي ١٢/٥ - ٥٠ ، النجوم طبقات الاسنوي ٢/٧٥١ - ١٥٨ ، البداية والنهاية ٢١/٩٧ - ٨٠ ، النجوم الزاهرة ٥/٦٢ ، طبقات ابن هداية الله : ١٥٠ ، ١٥١ ، كشف المظنون ٢٤ المنات ١٣٥ ، مدرات الذهب ٢٨٤/٣ ، روضات الجنات ٣٣٨ هدية العارفين ١٢/٥٠ ، تاريخ التراث العربي لسزكين ٢/١٥٠ .

## ٢٢ \_ أبو عبيدة بن الجراح

صحابي جليل ، وقائد إسلامي مشهور ، واسمه عامر بن عبد الله بن الجراح القرشي الفهري المكي . أحد السابقين الأولين، ومن عزم الصديق على توليته الخلافة . شهد له النبي بالجنّة ، وَسمّاه أمين الأمة ، ومناقبه شهيرة جمّة . روى أحاديث معدودة وغزا غزوات مشهورة . وكان أبو عبيدة موصوفاً بحسن الخلق وبالحلم الزائد وبالتواضع . وقد توفي أبو عبيدة سنة سبع عشرة للهجرة .

سير اعلام النبلاء ١/٥

## انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد ١/٥٥٠ مالزهد لابن حنبل ١٨٤ ، طبقات ابن

سعد: ٣٠٠، نسب قريش: ٤٤٥، طبقات خليفة ٢٠، ٣٠٠، تاريخ خليفة: ١٣٨، التاريخ الكبير ٢٥٤٤] و ٤٤٥، التاريخ الصغير: ١٨٤، المعارف: ٢٤٧ - ٢٤٨، تاريخ الطبري ٢٠٢٣، الجرح والتعديل: ٢٥٢٥، مشاهير علماء الامصارت ١٣، البدء والتاريخ ٥/٨٠، معجم السطبراني: ١/١٧١ - ١٠٠، حلية الأولياء: ١/١٠٠ - ١٠٠، الاستيعاب: ١/١٧٠ - ١٠٠، حلية الأولياء: ١/١٠٠ - ١٠٠، الاستيعاب: ٥/٣٠ - ١٩٠، تاريخ ابن عساكر: ١/١٥٠ جامع الأصول: ٩/٥ - ١٨، أسد الغابة: ٣/٨١ - ١٣٠، الكامل في التاريخ: ٢/٥٣٠ ، أسد الغابة: ٣/٨١ - ١٣٠، الكامل في التاريخ: ٢/٣٠ ، تهذيب الاسماء واللغات: ٢/٥٩، الرياض النضرة: ٢/٧٠، تهذيب الكمال: ٥٤٠، دول الإسلام ١/٥١، تاريخ الإسلام: ٢٣/٢، العبر ١/٥١، ٢٤، العقد الثمين: ٥/٨٤، تهذيب التهائيب: ٥/٣٠، الإصابة: ٥/٥٨٠ - ١٨٤، تاريخ الخميس: التهائيب تاريخ دمشق: ٧/٥٠، ١٦٤، صفة الصفوة ١/٤٢،

#### ٢٣ ـ أبو العتاهية : (ت ٢١١ هـ) :

إسماعيل بن قاسم بن سويد بن كيسان العنزي ، مولاهم الكوفي ، نزيل بغداد لُقُب بأبي العتاهية لاضطراب فيه ، وقيل : كان يحب الخلاعة ، فيكون مأخوذ أ من العتق .

سار شعره لجودته وحسنه وعدم تقعّره . وقد تنسَّك في آخر أيامه وقال في المواعظ والزهد فأجاد .

سير اعلام النبلاء ١٩٥/١٠

## انظر ترجمته وأخباره في :

الشعر والشعراء: ٧٩٧ ، طبقات ابن المعتز: ٢٢٨ ، تاريخ السطبيري ١٨٠ / ٢٧٨ ، مسروج السذهب ٨٢/٧ ، المسوشيح: ٢٧٨ / ٢٦٣ ، الأغاني ١/٤ / ١١٢ ، الفهرست: ١٨١ ، تاريخ بغداد ٢/٥٥ - ٢٦٠ ، الأغاني ١/٤ / ٢٩٠ - ٢٢٠ ، المختصر في أخبار البشر ٢/٣٦ ، ميزان الاعتدال ٢/٥١١ ، العبر ٢/٣٦ ، مرآة الجنان البشر ٢/١٩٤ - ٥٦ ، البداية والنهاية ١/٥٠٠ ، لسان الميزان ٢/٢١١ ، شذرات روضات الجنات: ٢٠١ ، ٣٠٠ ، معاهد التنصيص ٢/٥٨٠ ، شذرات

الذهب ٢ / ٢٥ ، دائرة المعارف الإسلامية ١ /٣٧٧ .

#### ٢٤ ـ أبو قِلابة (ت ١٠٦ هـ):

عبد الله بن زيد البصري الجَرَمي ، كان رأساً في العلم والعمل ، طُلِبَ للقضاء فهرب إلى الشام وتوفّى بها سنة ١٠٦ هـ.

سير اعلام النبلاء ٤٦٨/٤

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ١٢٦/٧، طبقات خليفة ت ١٧٣٠، تاريخ البخاري ٥/١٥، المعارف ٤٤٦، المعرفة والتاريخ ٢/٥٦، تاريخ داريا ٦٠، الحلية ٢/٢٨٢، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨٩، تاريخ ابن عساكر ١٥٦/٩، تهذيب الكمال ص ١٦٥، ١٦٤٥، تاريخ الإسلام ٢٢١/٤، تذكرة الحفاظ ١٨٨١، العبر ١/١٢٧، البداية والنهاية ٩/٢٣١ تهذيب التهذيب ٥/٢٢٤، النجوم الزاهرة ١/٢٥٤، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٦، خلاصة تذهيب التهذيب ١٩٨، شذرات الذهب ١/١٢١، تهذيب ابن عساكر ٧/٤٩٤.

## ٢٥ \_ أبو مطيع البلخي ( ت ١٩٩ هـ ) :

واسمه الحكم بن عبد الله صاحب أبي حنيفة ، كان بصيراً بالرأي ، علامة كبير الشأن تولّى قضاء بلخ ، وكان مرجئاً . وقد لقي عبد الرحمن بن حرملة وغيره ، وهو ضعيف عندهم في الحديث ، وكان مكفوفاً . مات سنة ١٩٩ هـ. انظر ترجمته واخباره في طبقات ابن سعد ٣٧٤/٧ ، ميزان الاعتدال ١/٤٧١ . ٥٧٥ ، لسان الميزان ٢٣٤/٣ - ٣٣٣ .

## ٢٦ \_ أبو المعالى الجُوَيْني (ت ٤٧٨ هـ):

هو إمام الحرمين ضياء الدين عبد الملك ابن الشيخ محمد بن عبد الله بن أبي يعقوب . . . الجويني ، نسبة إلى جُوين في نيسابور . ولد عام ١٩٥ هـ وَجاور بمكة والمدينة أربع سنين يفتي ويدرس ويجمع طرق الشافعي . ومن ثمّ لُقّب بإمام الحرمين . ثم عاد إلى نيسابور ، فبنى له الوزير نظام الدين المدرسة النظامية فيها . وبقي قريباً من ثلاثين سنة يخطب ويجلس للمناظرة

والوعظ والتدريس . توفي في سنة ٤٧٨ هـ.

سير اعلام النبلاء ١٨ /٢٦٨

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات العبادي: ١١٢، معية القصر ٢/١٠٠٠، ١٠٠١، الأنساب ٣٨٦/٣ ٢٨٠ تبيين كفب المفتري: ٢٧٨ - ٢٨٥، المنتظم ١٨/١ - ٢٠ معجم البلدان ١٩٣/١، الكامل ١٤٥/١، اللباب ١١٥٥، معجم البلدان ١٩٣/١، الكامل ١٩٥٠، وفيات الأعيان ١١٥/١، فيل تاريخ بغداد لابن النجار: ٥٥ - ٩٥، وفيات الأعيان ٣١٥/١، المختصر في اخبار البشر ١٩٦٢ - ١٩٦، دول الإسلام ٢٨٨، العبر ١٩٦٣، المستفاد من فيل تاريخ بغداد: ١٧٤ - ١٧٥، تممة المختصر ١/٢٥، مرآة الجنان ١٢٣/٣ - ١٣١، طبقات السبكي ١٦٥/١، عبقات البلاية والنهاية تماء ١٢٥٠ - ١٢٥، وفيات ابن قنف ذ: ١٧٥ - ٢٥٨، العقد الشمين ٥/١٥ - ١٢٨، وفيات ابن قنف ذ: ١٧٥ - ٢٥٨، العقد الشمين ٥/١٠ - ١١٠، تاريخ الخميس ٢/ ٣٠٠، طبقات ابن هداية الله: ١١٠٠ ، شذرات الذهب ٣/١٥٠ - ٣٦٢، الفوائد البهية : ٢٤٦، روضات الجنات : ٣٦٤ - ٤٦٤، إيضاح المكنون ١/٨٨١، هدية العارفين وضات الجنات : ٣٤١ - ٤٦٤، إيضاح المكنون ١/٨٨١، هدية العارفين ا/٢٢٦، وانظر «الجويني إمام الحرمين» للدكتورة فوقية حسين محمود من سلسلة اعلام العرب (رقم ٤٠٠) ١٩٦٥.

## ٢٧ ـ أبو معاوية الأسود :

من كبار أولياء الله . صحب سفيان الثوري وإبراهيم بن أدهم وغيرهما وكان يُعَدّ من الأبدال . وه مواعظ وحكم . وهو من رجال القرن الثاني للهجرة . سير اعلام النبلاء ٩/٧٨

وانظر ترجمته وأخباره في : حلية الأولياء ٨/ ٢٧١ .

## ٢٨ ـ أبو ميسرة العابد :

لم نعثر على ترجمته . ولعل أبا ميسرة العابد هـذا من رجال أوائـل القرن الثالث أو أواخر القرن الثاني للهجرة .

#### ٢٩ ـ أبو هريرة (ت ٥٩ هـ)

هو عبد الرحمن بن صخر الدوسي ، أسلم عام خيبر وشهدها مع رسول الله على ، ثم لازمه الملازمه التّامّة رغبة في العلم ، وكان يدور معه حيثما دار . كان أحفظ الصحابة رضي الله عنهم لحديث رسول الله على . توفي في المدينة عام ٥٩ هـ ودفن بالبقيع .

سير اعلام النبلاء ٢/٥٧٨ .

#### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد : ٢/٨٢١ ، ٥ / ١١٤ ، طبقات ابن سعد : ٢/٢٣ ـ ٣٦٤ ، و ٤/ ٣٢٥ ـ ٣٤١ ، تاريخ خليفة : ٢٢٥ ـ ٢٢٧ ، السمعارف : ٣٤١ ـ ٢٨٥ ، تاريخ الفسوي ٢/٨٥ و ٣ السمعارف : ٢٨٥ ٢٧٨ ، تاريخ الفسوي ٢/٨٥ و ٣ / ١٦٠ ، الاستبصار : ٢٩١ ، الإستبعاب : ٤/٨١١ ، الخوار القضاة : ١/١١١ ، الاستبصار : ٢٩١ ، الإستبعاب : ٤/٨٧١ ، حلية الأولياء : ١/٢٧٦ ـ ٣٨٥ ، ابن عساكر : ١/١٠٥ ، جامع الأصول : ٩/٩٥ ، أسد الغابة : ٢/٨١٦ ، تهذيب الكمال : ١٦٥٤ ، تاريخ الإسلام : ٢/٣٣ ، العبر : ١/٣٢ ، معرفة القراء : ٤٠ ، البداية والنهاية : ٨/٣٠١ ، مجمع الووائد : القراء : ٤٠ ، البداية والنهاية : ٢/٢٣ ، تهذيب التهذيب الكمال : ٢/٢٢ ، الإصابة : ٢/٢٢ ، خلاصة تنذهيب الكمال : ٤٢٢ ، شذرات الذهب : ٢/٢١ ، خلاصة تنذهيب الكمال : ٤٦٢ ، شذرات الذهب : ٢/٢١ .

## ٣٠ ـ أبو يزيد البسطامي (ت ٢٣٤ هـ):

أبو يزيد طيفور بن عيس البسطامي ، نسبة إلى بسطام ، بلد بطريق نيسابور كان جده مجوسياً فأسلم . سلطان العارفين وأحد الزهاد المشهورين . ويحكى عنه في الشطح أشياء ، منها ما لا يصح ، أو يكون مقولاً عليه . وتوفي البسطامي عن ثلاث وسبعين سنة ، وذلك في عام احدى وستين ومائتين .

سير اعلام النبلاء ١٣ / ٨٦

#### انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية: ٦٧ ـ ٧٤ ـ ٧٤ ، حلية الأولياء: ٣٣/١٠ ـ ٤٢ ، المنتظم: ١٥٣/ ـ ٢٥٠ ، ١٥٣ ، ١٥٢/١ - ٢٨/٥

وفيات الأعيان: ٥٣١/٢، ميزان الإعتدال: ٣٤٧-٣٤٦، عِبَر الذهبي: ٣٣/٢، البداية والنهاية: ٣٥/١١ طبقات الأولياء: ٢٤٥ ١٤٠٢-٣٩٨، المنجوم المزاهرة: ٣٥/٣، شمذرات المذهب: ١٤٣/٢.

#### ٣١ ـ أبو يعقوب النهرجوري (ت ٣٣٠ هـ):

الأستاذ العارف ، أبو يعقوب إسحق بن محمد النهرجوري . صحب أبا عمرو المكي وأبا يعقوب السوسي والجُنيْد وغيرهم .

جاور مدة ومات بمكة ، وقد توفي سنة ثلاثين وثلاث مئة .

سير اعلام النبلاء ١٥ /٢٣٢

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية: ٣٨٨ ـ ٣٨٨ ، حلية الأولياء: ٣٥٦/١٠ ، المنتظم: ٢٢١/٦ ، العبر: ٢٢١/٦ ، الوافي بالوفيات: ٣٣٦٨ ـ ٤٢٤ ، مرآة الجنان: ٢٩٧/٢ البداية والنهاية: ٢٠٣/١١ ، طبقات الأولياء: ٢٠٣/١١ ، النجوم الزاهرة: ٣٢٥/٢ ، شذرات الذهب: ٣٢٥/٢ .

## \_ أحمد بن أبي طاهر :

را . أبو حامد الاسفراييني .

## ٣٢ \_ أحمد بن أرقم البلخي :

أحد الصالحين . لم نعثر على ترجمته .

## \_ أحمد بن عيس البغدادي:

را . : أبو سعيد الخراز .

## ۳۳ \_ أسامه بن زيد :

مولى رسول الله ﷺ ، ابن حارثة بن شراحيل بن عبـد العُزَّى بن امـرىء القيس .

حِبُّ رسول الله ﷺ ومولاه وابن مولاه .

استعمله الرسول على جيش لغزو الشام، وفي الجيش عمر والكبار فلم يُسِرُ حتى توفى رسول الله على .

كان شديد السواد ، خفيف الروح ، شاطراً ، شجاعاً ، ربّاه النبي ﷺ وأحبّه كثيراً .

سير اعلام النبلاء ٢ / ٤٩٦

#### انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ١١٩/٥ ، طبقات ابن سعد: ١١٢٥ ـ ٢٢ ، التاريخ لابن معين ٢٢ ، طبقات خلفية ٢ و ٢٩٧ ، تاريخ خليفة : ٢٢٦ ، ٢٢٦ ، التاريخ الكبير : ٢٠/٢ ، المعارف لابن قتيبة : ١٤٥ ـ ١٤٥ ، ١٦٤ ، ١٦٦ ، ١٦١ ، تاريخ الفسوي : ١٩٤١ ، ٣٠٤ ، الجرح والتعديل : ٢٨٣/٢ ، معجم الطبراني الكبير : ١/١٠٠ ـ ١٤٤ ، الاستبصار ٣٤ و ٨٧ ، الإستيعاب : ١/٥٧ ، أسد الغابة : ١/٩٧ ، تهذيب الكمال : ٨٧ ، تاريخ الإسلام : ٢٠٨٧ ، العبر: ١/٩٥ ، مجمع الزوائد : ٩/٢٨٢ ، تهذيب التهذيب : ١/٢٠ ، كنيز العمال : الإصابة : ١/٤٥ ، خلاصة تنذهيب الكمال : ٢٠ ، كنيز العمال : ٢٠ ، كنيز العمال : ٢٠ ، تهذيب ابن عساكر : ٢٠٩٢ ، ٣٩٤ ، ٢٠ ، كنيز العمال : ٢٠ ، كنيز العمال : ٢٠ ، كنيز العمال : ٢٠ ، كنيز العمال :

اسحاق بن محمد را. أبو يعقوب النهرجوري .

\_ إسماعيل بن يحيى را . المزني .

### ٣٤ ـ الأعمش (ت ١٤٨ هـ):

سليمان بن مهران الكوفي الإمام شيخ الإسلام ، شيخ المقرئين والمحدِّئين أبو محمد الاسدي ، مولاهم ، الحافظ ، كان ثقة ، عالماً فاضلاً ، رأى أنس بن مالك وحكى عنه وعن كثير من التابعين كما روى عنه خلق كثير منهم أبو حنيفة والأوزاعي وشعبة . قيل عنه : هو علامة الإسلام . توفى سنة ثمانية واربعين ومئة .

سير اعلام النبلاء ٢٢٦/٦

## انظر أخباره وترجمته في :

طبقات ابن سعد ٢/٦ م. تاريخ خلفة ٢٣٢؛ ٢٤٤ ، طبقات خليفة ١٦٤ ، التاريخ الصغير: ٩١/٣ ، الجرح ولتعديل ١٤٦/٤ ، مشاهير علماء الأمصار ١١١ ، حلية الأولياء ٥/٦٥ ـ ٠٠ ، تاريخ بغداد ٣/٩ ، الكامل في التاريخ ٥٨٩/٥ ، وفيات الاعيان ٢/٠٠٤ ـ ٤٠٣ ، تهذيب الكمال ٥٤٨ ـ ٥٤٩ ، تاريخ الإسلام ٢/٥٧ ، ميزان الإعتدال ٢٢٤/٢ ، تذكرة الحفاظ ١٥٤/١ ، غياية النهاية ١٥٥/١ ، تهذيب التهذيب

٢٢٢/٤ ، خلاصة تذهيب الكمال ١٥٥ ، شذرات الذهب ٢٢٠/١ .

ـ إمام الحرمين را . أبو المعالي ، الجويني .

# ٣٥ ـ امرؤ القيس (ت ٨٠ ق . هـ ) :

امسرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي ، أشهر شعراء العرب على الاطلاق ، اشتهر بلقبه ، وكان ابوه ملك أسد وغطفان، وامه اخت المهلهل الشاعر. وقد ثار بنو أسد على أبيه فقتلوه ، فخرج طالباً ثار ابيه ، وقال في ذلك شعراً كثيراً . وقد مات في انقرة على أثر قروح ظهرت في جسمه عندما كان هناك يطلب مساعدة قيصر الروم في القسطنطينية . وقد جمع ما نُسِبَ كان هناك يطلب معادة قيصر طبع بتحقيق عبد السلام هارون . وتوجد إليه من شعر في ديوان صغير طبع بتحقيق عبد السلام هارون . وتوجد دراسات عديدة تناولت حياته وشعره.

## انظر ترجمته وأخباره في :

الأغاني (طبعة دار الكتب ٧٧/٩، تهذيب ابن عساكر ١٠٤/٣، شرح شواهد المغني ٦، جمهرة أشعار العرب ٣٩، شرح المعلقات للزوزني ٢، الشعر والشعراء لابن قتيبة ٣١، خزائة الأدب للبغدادي ١٠٢٠، دائرة المعارف الإسلامية ٢٢/٢،

# ٣٦ ـ أُوَيْس القَرَني ( ت ٣٧ هـ ) :

هو اويس بن عامر القرني ( محرّكة ) روى له مسلم قصة مختصرة في آخر صحيحه . وهو سيد التابعين : قتل بصفّين . وكان يسكن الكوفة .

سير اعلام النبلاء ٤ / ١٩

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ١٦٦/٦، طبقات خليفة ت ١٠٤٤، الحلية ٢٧٩، أسد الغابة ١٠١٨، الإصابة ت ٥٠٠، تهذيب التهذيب ٢٨٦/١، ليان الميزان ٢٨١/١، شرح المقامات الحريرية ٢١٧/٢، تاريخ الإسلام ٢١٣/٢، خلاصة تذهيب الكمال ٤١، تاج العروس مادة (أوس) تهذيب ابن عساكر ١٥٧/٣.

## ٣٧ ـ بلعام بن باعوراء :

من علماء بني إسرائيل في زمن موسى عليه السلام ، وهـ و المعني بقولـ ه

تعالى ﴿ واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا ﴾ (سورة الأعراف الآية ١٧٥) وكان مستجاب الدعوة عند الله .

\_ ثوبان بن إبراهيم :

را . : ذو النون المصري .

## ٣٨ ـ جعفر الضُّبَعي (ت ١٧٨ هـ ) :

جعفر بن سليمان الضَّبَعي (والضبيعي كما في الحلية) الشيخ العالم الزاهد، محدِّث الشيعة ، أبو سليمان الضَّبَعي البصري . كان ينزل في بني ضُبَيْعة فنُسب اليهم . صحب العباد ونقل عنهم وعن الزهاد ، صحب مالك بن دينار وفرقداً السبخي وغيرهما . وقد روى عن مالك أقوالاً عدة ، فقد اختلف إليه عشر سنين يأخذ عنه ويصلّى معه صلاة الليل . كان ثقة .

سير أعلام النبلاء ١٧٦/٨

انظر أخباره وترجمته في :

حلية الأولياء ٦/٧٨٦ ـ ٢٩٦، الترجمة رقم ٣٧٧ ، خلاصة تذهيب الكمال ص ٥٥ ، التاريخ لابن معين ٨٦ ، ابن سعد ٢٨٨/٧ ، طبقات خليفة ٢٢٤ ، الجرح والتعديل ٢/١٨٤ مشاهير علماء الأمصار ت ١٢٦٣ ، تهذيب الكمال ١٩٧٧ ، تذكرة الحفاظ ٢/١٤١ ، ميزان الاعتدال ٢/٨٠٤ ، العبر ٢/١٧١ ، تهذيب التهذيب ٢/٥٩ .

\_ جندب بن جنادة:

را . : أبو ذر الغفاري .

## ٣٩ ـ الحُنيد (ت ٥٤٧ هـ):

الجنيد بن محمد ، الزاهد المشهور ، والإمام القدوة المحدّث ، أبو القاسم شيخ الصوفية . كان مولده سنة ست وستين واربع مئة . ومات في سنة سبع واربعين وخمس مئة .

قيل عنه : كان فقيهاً فاضلًا ومحدِّناً صدوقاً موصوفاً بالعبادة.

سير أعلام النبلاء ٢٧٢/٢٠

انظر ترجمته وأخباره في :

الأنساب ٢٠/١٠ (القايني)؛ التحبير ١٦٧/١ ـ ١٧١ ، الوافي بالوفيات الأنساب ٢٠٤، طبقا الأسنوي ١/٣٦٥،

٣٦٦، حلية الأولياء ٢٥٥/١، جامع كرامات الأولياء ٣٨٣/١، الرسالة القشيرية ١/١٦٦ .

ـ الجويني را . أبو المعالى الجويني .

## ٤٠ ـ حاتم الاصم (ت ٢٣٧ هـ)

هو أبو عبد الرحمن حاتم بن علوان الاصم ، ويقال حـاتم بن يوسف، من أكابر مشايخ خراسان . له كلام جليل في الزهد والمواعظ والحكم . كـان يقال له : لقمان هذه الأمة . وقد توفي حاتم سنة سبع وثلاثين ومئتين .

سير أعلام النبلاء ١١/٤٨٤ .

## انظر ترجمته وأخباره في :

الجرح والتعديل ٣/٠٢٠ ، حلية الأولياء ٨٣٧٣/٨ ، تاريخ بغداد ٢٤٠/٨ ٢٤٥ وفيات الأعيان ٢٤٥ ٢٤١/٨ الأنساب ٢٩٥ ٢٩٤/١ ، اللباب ٢/٧٥ وفيات الأعيان ٢٦/٢ ، العبر ٢/٤٤١ ، مرآة الجنان ٢/١٨١ ، طبقات الأولياء ١١٨١ ، ١٨١ ، النجوم الزاهرة ٢/١٩١ ، شذرات الذهب ٢٧١، طبقات الصوفية ٩١ ، ٩٧، الرسالة القشيرية / ٢٠، طبقات الشعراني ٣/١٨ .

- الحارث بن أسد را. المحاسبي .

٤١ \_ الحارث بن عميرة (ت ٧٠ هـ):

ولدعلى عهدرسول الله عليه ، وروي عن عمر وابن مسعود أحاديث توفي سنة ٧٠ هـ.

## ٤٢ ـ حرملة ( ت ٢٤٣ هـ) :

أبو عبد الله حرملة بن يحيى بن عبد الله ، صاحب الإمام الشافعي ولزمه وتفقّه به ، وحدث عن ابن وهب فأكثر جداً ، وكان أعلم الناس به .

ولد سنة ١٦٦ هـ ومات في سنة ٢٤٣ هـ ).

سير أعلام النبلاء ١١/ ٣٨٩.

## انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير ٣/ ٦٩ ، الجرح والتعديل ٣/ ٢٧٤ ، الفهرست : ٢٦٥ ، طبقات الفقهاء (للشيرازي) : ٨٠ ، اللباب ١٦٩/١ ، تهديب الاسماء واللغات ١/ ١٥٥، ١٥٦ ، وفيات الأعيان ٢/ ٢٤ ، ٥٠ ، العبر ١/ ٤٤ ، تذكرة الحفاظ ٢/ ٤٨٦ ، ميزان الاعتدال : ١/ ٤٧٢ ، ٣٧٥ ، طبقات الشافعية للسبكي ٢/ ١٣١ ، ١٣١١ ، البداية والنهاية ١/ ٣٤٥ ، تهديب التهذيب ٢ / ٢٢٧ ، حسن المحاضرة ٢/ ٧٠٠ ، طبقات الحفاظ : ٢١٠ ، ٢١١ ،

خلاصة تذهيب الكمال : ٧٤ ، طبقات الشافعية ( لابن هداية الله ) : ٥ .

#### ٤٣ \_ حسان بن أبي سنان:

حسان بن أبي سنان البصري ، صدوق ، عابد ، من أتباع التابعين وأحد العباد الورعين .

قال الإمام البخاري : كان من عبّاد أهل البصرة وكان يعمل في التجارة ، ويتصدق بربحه بعد أن يأخذ قوته منه .

انظر ترجمته وأخباره في :

صفة الصفوة ٣٣٦/٣ ـ ٣٤١ ، حلية الأولياء ٣/١١٤ ـ ١٢٠ .

#### ٤٤ ـ الحسن البصري (ت ١١٠ هـ):

هو الحسن بن يسار البصري ، مولى زيد بن ثابت ، وقيل مولى حمل بن قطبة يسار من سبي ميسان أعتقته بنت النضر . ولـد الحسن زمن عمر بن الخطاب ، وسمع عثمان بن عفان وشهد الدار ابن إحدى عشرة سنة .

كان كبير الشأن رفيع الذكر ، رأساً في العلم . توفي سنة ١١٠ هـ.

سير أعلام النبلاء للذهبي ٦٣٥/٤

### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ١٥٦/٧ ، طبقات خليفة ت ١٧٢٦ ، الزهد لابن حنبل ٢٥٨ ، تاريخ البخاري ٢٨٩/٢ ، المعارف ٤٤٠ ، المعرفة والتاريخ ٢٨٣٠ ، ٢٨٨/٣ ، أخبار القضاة ٢/٣ ، الحلية ١٣١/١ ، ذكر أخبار اصبهان ١٠٤/٧ ، فهرست ابن النديم ٢٠٢ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨٧ ، الحسن البصري لأبي الفرج الجوزي تهذيب الاسماء واللغات ١٦١ ، وفيات الأعيان ٢/٩٦ ، تهذيب الكمال ص ٢٥٦ ، تاريخ الإسلام ٤/٨٩ ، تذكرة الحقاظ ١٦٦٢ ، البداية والنهاية ٢٦٢٦٢ ، ٢٦٨ ، غاية النهاية ت ١٠٧٤ وتهذيب التهذيب ٢٦٣/٢ ، النجوز الزاهرة ١٧٦٧١ ، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٢٨ ، طبقات المفسرين ١٧٤٧١ ، شدرات الدهب للسيوطي ص ٢٨ ، طبقات المفسرين ١٧٤٧١ ، شدرات الدهب

#### ٥٤ ـ خالد بن معدان (ت٥٠ هـ):

هو أبو عبد الله الكلاعي الشامي ثقة ، عابد . شيخ أهل الشام ، حدّث عن خلق من الصحابة ، وهو معدود من أئمة الفقه ، وثقه ابن سعد والعجلي

والنسائي . مات سنة خمس ومئة للهجرة .

سير أعلام النبلاء ٤/٣٦٥

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٧/٥٤٤ ، طبقات خليفة ت ٢٩٢٨ ، المعارف ٢٦٥ ، المعرفة والتاريخ ٢/٣٦١ ، الجرح والتعديل ٣٥١ ، الحلية ٥/٢١٠ ، تهذيب الكمال ص ٥٦٥، تاريخ الإسلام ١٠٩/٤ ، تذكرة الحفاظ ١/٨٧ ، العبر ١/٢٦١ ، البداية والنهاية ٩/٣٣ ، تهذيب التهذيب ١١٨/٣ ، النجوم الزاهرة ٢٥٢/١ ، شذرات الذهب ١/٢٦/١ ، تهذيب ابن عساكر ٥٩/٥ .

ـ المخوّاص را . : سليمان المخواص .

#### ٤٦ - الدارائي (ت ٢١٥ هـ):

الإمام الكبير ، زاهد العصر أبو سليمان عبد الرحمن بن أحمد الداراني. أحد رجال الطريقة ، كان من جملة السادات وأرباب الجد في المجاهدات توفي سنة خمس عشرة ومئتين وفي رواية أخرى سنة خمس ومئتين .

سير أعلام النبلاء ١٨٢/١٠

#### انظر ترجمته واخباره في :

الجرح والتعديل ٢١٤/٥ ، تاريخ داريا للقاضي عبد الجبار الحولاني : ص ٥١ ، طبقات الصوفية : ٧٥ - ٨٦ ، حلية الأولياء ٢٥٤/٩ - ٢٨٠ ، تاريخ بغداد ٢/٤٨١ ، نتائج الأفكار القدسية شرح الرسالة القشيرية ١١٣/١ ، الأنساب للسمعاني ٢٤٣/٥ ، صفة الصفوة ٢٢٣/٤ - ٢٣٤ ، معجم البلدان ٢/١٣١ ، اللباب ٢/٨٨٤ وفيات الأعيان ٣/١٣١ ، العبر ١٣٤٧ ، فوات الوفيات ٢/٥٦١ ، مرآة الجنان ٢/٢٩ ، البداية والنهاية والنهاية ر٢٥٥١ ، طبقات الأولياء : ٣٥٠ - ٣٩٧ ، النجوم الزاهرة ٢/١٧٩ ، طبقات الشعراني ٢/٢٥ ، شذرات الذهب ٢/١٠١ .

## ٧٤ ـ داود الطائي ( ت ١٦٢ هـ ) :

هو أبو سليمان داود بن نصير الطائي الكوفي .

الإمام الفقيه القدوة الزاهد ، أحد الأولياء ، ولد بعد المائة بسنوات. كان من كبار أئمة الفقه والرأي ، برع في العلم بأبي حنيفة ، قم أقبل على شأنه ولزم

الصمت وَفَرَّ بدينه . وكان الثوري يُعَظّمه ويقول : أبصر داود أمره . مات سنة اثنتين وستين ومئة ، وقيل سنة خمس وستين .

سير أعلام النبلاء ٢٢/٧

#### انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد: ٦/٧٦، التاريخ الكبير: ٣/٠١، التاريخ الصغير ٢٢٠/ ١٣٦٠ ، المعارف: ٥١٥، مشاهير علماء الأمصار: ٢٠٨١ ، المعارف: ١٣٥ ، مشاهير علماء الأمصار: ١٨٥ - ١٦٩، حلية الأولياء: ٧/٣٥ - ٣٥٧، تاريخ بغداد ٨/٧٤ - ٣٥٠ ، الكامل لابن الأثير: ٦/٠٥، وفيات الأعيان: ٢/٢٥ - ٢٥٣ ، عبر الدهبي: ١/٣٥٠ ، طبقات الأولياء: ٢٠٣٠ ، عبر التهذيب: ٣/٣٠٠ ، خلاصة تذهيب الكمال: ٢٠٣٠ ، شذرات الذهب: ٢٠٣/٢ ، خلاصة تذهيب الكمال: ١١١ ، شذرات الذهب: ٢٠٣/٢ .

## ٤٨ ـ ذو النون المصري (ت ٢٤٥ هـ):

أبو الفيض واسمه ثوبان بن إبـراهيم ، وقيل : الفيض بن إبـراهيم ، أوْحدُ وقته علماً وورعاً وحالاً وأدباً . كان أبوه نوبياً .

وذو النون وهو من جملة من روى الموطأ عن الإمام مالك رضى الله عنه .

سير أعلام النبلاء ١١/٣٢٥

## انظر ترجمته وأخباره في :

حلية الأولياء ٢/ ٣٣١ - ٣٩١ و ٢ / ٣، ٤، تاريخ بغداد ٣٩٣/، الأنساب ٢/ ٣٥ ، ٣١٨ ، العبر ٤٤٤/١ ، البداية والنهاية والنهاية (٣٥/ ، اللباب ٢/ ٣٤٠ ، النجوم الزاهرة ٢ / ٣٢٠ ، ٣٢١ ، طبقات الأولياء : ٢١٨ ، ٣٢٣ ، طبقات الصوفية : ١٥ ٢٦ ، طبقات الشعراني ١ / ٨١ ، ٨١ ، الرسالة القشيرية : ٢١١ ، وفيات الأعيان ١ / ٣١٥ .

#### ٩٤ \_ رابعة العدوية ( ت ١٨٠ هـ ) :

البصرية ، الزاهدة ، العابدة ، الخاشعة ، أم عمرو رابعة بنت إسماعيل

قيل : عاشت ثمانين سنة ، وتوفيت سنة ثمانين ومئة .

سير أعلام النبلاء ١١٥/٨

انظر ترجمتها وأخبارها في :

صفة الصفوة ج ٢٧/٤ ت ٥٨٨ ، وفيات الأعيان: ٣/٥١٦ ، العبسر للذهبي ٢/٥/١، الرسالة القشيرية ٨٦، ١٧٣ ، قوت القلوب ١٠٣/١، ١٥٦ ، التعسرف: للكعلاباذي: ١٠١ ، نفحات الأنس: ٧١٦ ، الطبقات الكبرى للشعراني: ٥٦ ، الكواكب الدرية للمناوي: ص: ١٠٨ ، شذرات الذهب ١٩٣١ ، تذكرة الأولياء للعطار: ١/٩٥ ، سيسر الصالحات ، تاج الدين الحصي: ١٢٦ ، مشاهير النساء للذهبي: ٢٢٥ .

- الرازي را . يحيى بن معاذ .
- \_ الزُّجّاجي را . محمد بن إبراهيم .

#### ۵۰ ـ زرارة بن أوفي ( ت ۱۹۳ هـ ) :

العامري القرشي البصري ، من التابعين ، يكنّى أبا الحاجب ، من العباد ، وثّقه النسائي وابن حبّان قال ابن سعد : مات فجأة في الصلاة سنة ثلاث وتسعين بعد المائة .

سير أعلام النبلاء ١٦/٤

#### انظر ترجمته وأخباره في :

تهذيب الكمال ص ٤٣٩، تاريخ الإسلام ٣٦٨/٣، العبر ١٠٩/، البداية والنهاية ٩٣/٩، تهذيب التهذيب ٣٢٢/٣، طبقات ابن سعد ١٥٠/، مطبقات خليفة ت ١٥٠/، تاريخ البخاري ٤٣٨/٣، أخبار القضاة طبقات خليفة ت ١٥٧١، الجرح والتعديل، ٣٠٣، الحلية ٢٥٨/٢، شذرات الذهب ١٠٢/١.

- زين العابدين را . على بن الحسين .

#### ٥١ ـ السَّجزي (ت ٥٢٨ هـ):

الشيخ أبو محمد السجزي ، (نسبة إلى سجستان على غير قياس) العلامة ، شيخ الحنفية ببلخ ، أبو الحسن علي بن أحمد على السجزي ثم البلخي الزاهد عمّر العمر الطويل حتى حدّث بالكثير ، وحُمِل عنه ، وكان عفيفاً ، حسن السيرة . قيل : مات سنة ثمان وعشرين وخمس مئة .

سير أعلام النبلاء ١٩/ ٦٣٥

انظر ترجمته وأخباره في :

التجبير: ٥٦١/١ ، تاريخ الإسلام: ٢٧٩/٤ ، الجواهر المضية ٥٣٧/٢ ، الطبقات السنيّة : رقم ١٤٤٢ .

\_ سعد بن مالك الأنصاري را . أبو سعيد الخُدري .

#### ٥٢ ـ سفيان بن عبد الله :

سفيان بن عبد الله بن ربيعة بن الحارث الثقفي الطائفي ، صحابي له سماع ورواية كان عامل عمر الفاروق على الطائف . روى له مسلم والترمذي والنسائى وابن ماجه .

انظر ترجمته وأخباره في :

الوافي بالوفيات ١٥/٥٨٥ (تر ٤٠٤) طبقات ابن سعد ٥١٤/٥. الإستيعاب ٢/ ٦٣٠ (تر ١٠٠٣).

## ٣٥ \_ سفيان بن عُينينة (ت ١٩٨ هـ) :

الإمام الكبير وشيخ الإسلام أبو محمد سفيان بن عيينة الهلالي الكوفي ثم المكي ، من تابعي التابعين . وقد اتفق العلماء على جلالته وعظم مرتبته . ولد سنة ٢٠١هـ وطلب الحديث وهو حدّث ، ولقي الكبار وحمل عنهم علماً جماً وأتقن وجوّد ، وجمع وصنّف ، وعمّر دهراً وازدحم الخلق عليه ، وانتهى إليه علو الإسناد وقد مات سنة ثمان وتسعين ومئة .

سير أعلام النبلاء ٨/٢٠٠

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد: ٥٩٧/٥ ، التاريخ الكبير: ٩٤/٤ ، التاريخ الصغير: ٢٨٣/٢ ، المعارف: ٥٠٠ - ٥٠٠ ، المعرفة والتاريخ: ١٨٥/١، ١٨٦ ، ١٨٧ ، المعرفة والتاريخ: ١٠٥١ ، الجرح ١٨٧ ، تاريخ الطبري: ٢٠/١ - ١٢ ، ذيبل المذيبل: ٢٠٥٠ ، الجرح والتعديبل: ٢٢٥/٤ ، رجبال ابن حبان: ١٤٦ ، حليبة الأوليساء: ٢٧٠/٧ ، الفهرست لابن النديم ٢٢٦/١ ، تاريخ بغداد: ١٧٤/٩ ، صفوة الصفوة: ٢/١٣٠ ، وفيات الأعيان: ٢١/١٣٩ - ٣٩٣ ، تهذيب الكمال: ١٧٠٥ ، تذكرة الحفاظ: ٢٢٢/١ ، ميزان الاعتدال: ٢/٠٧١ ، العبر: ١٨٠٠ ، ٢٦٢٨ ، العقد التمين: ١٨٤٥ ، تهذيب

التهذيب: ١١٧/٤ ، خلاصة تذهيب الكمال: ١٤٥ ، الطبقات الكبرى للشعراني: ٤٠ ، شدرات الدهب: ٣٥٤/١ ، إيضاح المكنون للبغدادي: ٣٠٣ ، الرسالة المستطرفة: ٣١ ، خلاصة صفة الصفوة: ١٨٧ ، أعيان الشيعية للعاملي: ١٥٤/٣٥ ـ ١٥٤ .

## ٤٥ - سفيان الثورى (ت ١٦١ هـ):

سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري الكوفي ، كان إماماً في علم الحديث وغيره من العلوم ، وهو من تابعي التابعين . أجمع الناس على دينه وورعه وزهده وثقته ، وهو أحد الأثمة المجتهدين ، ولد سنة ٩٧ هـ، توفي بالبصرة سنة ١٦١ هـ.

سير أعلام النبلاء ٧/٢٩ .

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد: ٢٧١٦ - ٣٧٤ ، طبقات خليفة: ١٦٨ ، تاريخ خليفة: ٣١٩ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٩٠ - ٣٩ ، التاريخ خليفة: ٣١٩ ، ١٩٠ - ٣٩ ، التاريخ الصغير: ١٥٤ ، ١٥٩ - ١٩٩ ، المعرفة والتاريخ الصغير: ١٧٢٠ - ٧٢٧ ، تاريخ الطبري: ١٨٥ ، الجرح والتعديل ١/٥٥ - ١٢٦ ، ١٢٦ - ٢٢٠ ، مشاهير علماء الأمصار: ١/٥٥ - ١٢١ ، ١٢٤ ، ١٢٠ ، مشاهير علماء الأمصار: ١١٩١ - ١٧٠ ، حلية الأولياء: ١/٥٠ حتى ١٤٤/٧ ، الفهرست: المقالة السادسة الفن السادس ، تاريخ بغداد: ١/١٥١ - ١٧٤ ، الكامل لابن الأثير: ٢/٥٥ ، تهذيب الاسماء واللغات: ١/٢٢١ - ٢٢٢ ، وفيات الأعيان: ٢/٢٨٦ - ٢٩١ ، العبر للذهبي: ١/٣٠١ - ٢٩١ ، طبقات القراء لابن الجرزي: ١/٣٠١ ، ١٤٠٠ ، طبقات المدلسين: ٩ ، طبقات المدلسين: ٩ ، طبقات الحفاظ: ١/١٥٠ - ١٩٠ ، شسذرات الخفاظ: ١/٥٠ - ١٩٠ ، شسذرات الذهب: ١/٥٠ - ١٥٠ ، طبقات المفسرين ١/١٨١ - ١٩٠ ، شسذرات الذهب: ١/٥٠ - ١٥٠ .

# ٥٥ ـ سلمان الفارسي (ت ٣٦ هـ):

أبو عبد الله سلمان الخير ، مولى رسول الله ﷺ ، سُئِل عن نَسَبِه فقال : أنا سلمان ابن الإسلام . وقد صحب النبي وخدمه وحدّث عنه ، كان من فضلاء الصحابة وزُهّادهم وعلمائهم وذوي القرب من رسول الله ﷺ ، وهو

الذي أشار عليه بحفر الخندق حين جاءت الاحزاب ( معركة الخندق أو الاحزاب ) . توفى سنة ٣٦ هـ .

سير أعلام النبلاء ١/٥٠٥

## انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ٥٤/٥ ، طبقات ابن سعد: ٥٤/٥ ، طبقات خليفة: ٩٠ ، التساريخ الكبيسر: خليفة: ٩٠ ، التساريخ الكبيسر: ١٣٥/١ - ١٣٦ ، المعسارف: ٢٧٠ - ٢٧١ ، الجسرح والتعديس : ١٣٥/١ - ٢٩٦ ، مشاهير علماء الأمصار: ت ٢٧٤ ، حلية الأولياء ١٨٥/١ - ٢٩٠ ، تاريخ اصبهان: ١٨٨١ - ٥٠ ، الاستيعاب ٢٢١/١ ، تاريخ بغداد: ١٦٣/١ - ١٧١ ، أُسد الغابة: ٢/١٧٤ ، تهذيب الاسماء واللغات: ١٢٦/١ - ٢٢٨ ، تهذيب الكمال: ٣٢٠ ، دول الإسلام: ١٢١٣ ، مجمع الزوائد: ٣٣/١ ، تهذيب الكمال: ٣٢٠ ، دول الإسلام: الإصابة: ٤/٢٢١ ، ٣٣/٥ ، كنوز العمال: ٢١/١٣ ، شذرات الذهب: ١٢١/١٤ ، تهذيب تاريخ ابن عساكر: ٢١/١١ ، ٢١١٠ .

## ٥٦ ـ سلمة بن دينار (ت ١٣٥ هـ):

أبو حازم ، سلمة بن دينار ، التابعي المدني ، مولى بني مخزوم ، شيخ المدينة النبوية ، الزاهد ، الفقيه ، المشهور بالمحاسن .

روى عن سبعيد المسيّب وعبد الله بن أبي قتادة وابن عمر وغيرهم ؛ كما روى عنه ابن شهاب والسفيانان وغيرهم . وثّقه ابن معين وأحمد وأبو حاتم وابن خزيمة توفى سنة ١٣٥ هـ .

سير أعلام النبلاء ٩٦/٦

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة: ٢٦٤ ، تاريخ البخاري ٢ /٧٨ ، التاريخ الصغير ٢ /٤٧ ، البحرح والتعديل ٢٥٩ ، حلية الأولياء ٣ / ٢٢٩ ، تهذيب الكمال ٢٥٥ ، تذكرة الحفاظ ١٣٣/١ ، تهذيب التهذيب ١٤٣/٤ ، تهذيب ابن عساكر ٢٢٦/٦ ، ٢٢٨ .

## ٥٧ ـ سليمان الخواص:

من زهاد القرن الثاني للهجرة ، كان مشغولًا بالعبادة ، وهـو من العابـدين

الكبار بالشام ، سكن بيروت . وكان مجلس الإمام الأوزاعي يضمّه هو ومحمد بن يوسف وسعيد بن عبد العزيز .

سير أعلام النبلاء ١٥٩/٨

## انظر ترجمته وأخباره في :

صفة الصفوة ٢٧٣/٤ (الترجمة رقم ٧٩٨) حليه الأولياء: ٨- ٢٧٦ ـ ٢٧٧ : طبقات الصوفية للسلمي : ٩٨ ، الكواكب الدرية للمناوي : ١١٨ .

# ٥٨ ـ سهل التَّسْتُري (ت ٢٨٣ هـ) .

سهل بن عبد الله التستري ، شيخ العارفين وأحد أئمة القوم . لم يكن له في وقته نظير في المعاملات والورع . وكان صاحب كرامات .

لقي في الحج ذا النون المصري وصحبه . وتوفي التستري في سنة ٢٨٣ هـ. وهو على أصح الأقوال .

سير أعلام النبلاء ١٣٠/١٣

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية: ٢٠٦ - ٢٠١، حلية الأولياء: ١٨٩/١٠، معجم الفهرست؛ المقالة الخامسة: الفن الخامس، المنتظم: ١٦٢/٥، معجم البلدان: «تستر» اللباب: ٢١٦/١، وفيات الأعيان: ٢٩٢١ - ٤٣٠ العبر للذهبي ٢/٠٧، طبقات الأولياء: ٢٢٢ ـ ٢٢٢، النجوم الزاهرة: ٩٨/٣، طبقات المفسرين: ٢١٠/١، شذرات الذهب: ١٨٢/٢ - ١٨٤.

# ٥٩ ـ الشافعي ( الإمام ( ت ٢٠٤ هـ ) :

محمد بن إدريس بن العباس القرشي المطّلبي ، نسب إلى جده شافع . اجتمع فيه من العلوم بكتاب الله وسنة نبيّه والعربية والشعر ما لم يجتمع في غيره ، فصنّف التصانيف ودوّن العلم وردّ على الأثمة متّبعاً الأثرة ، وصنّف في أُصول الفقه وفروعه .

سير أعلام النبلاء ١٠/٥

# انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير ٢/١) ، التاريخ الصغير ٣٠٢/٢ ، الجرح والتعديل

للبيهقي، تاريخ بغداد ٢٠١/ ، الفهرست ٢٦٣، ، مناقب الشافعي للبيهقي، تاريخ بغداد ٢٦/ ٥- ٢٧، طبقات الفقهاء للشيرازي: ٨٤ ـ ٥٠، طبقات الحنابلة ٢٠٨/ ، ترتيب المدارك ٢/٢٥٢، الأنساب ٢٥١/٧ ، تاريخ ابن عساكر ٢٩٥/١٤ و١١٥٥، و١٥/ ٢٥٠، صفة الصفوة ٢٥١/٧ ، مناقب الشافعي للرازي، معجم الأدباء ٢٨١/٧٧ ـ ٢٨٢، تهذيب الاسماء واللغات ٢/٤٤ عـ ٢٧، وفيات الأعيان ١٦٣٤ ـ ٢٦١، المختصر في أخبار البشر ٢/٨٢ ـ ٢٩، تذكرة الحُفّاظ ٢/١٦١ ـ ٣٦٣، الموافي بالوفيات ٢/١٧١ ـ ١٨، مرآة الجنان ٢/٣١ ـ ٢٨، طبقات الشافعية للسبكي : انظر الجزء الأول، البداية والنهاية ١/١٥٦ ـ ٢٥، طبقات الديباج الممذهب ٢/١٥١ ـ ١٦١، طبقات النحاة لابن قاضي شُهبة النجوم الزاهرة ٢/١٥١ ـ ١٦١، طبقات الحفاظ :١٥١، حُسن المحاضرة النجوم الزاهرة ٢/١٧١ ـ ١٧٠، طبقات الحفاظ :١٥٠، حُسن المحاضرة ١/٣٠ ، مفتاح السعادة ٢/٨٨ ـ ٩٤، تاريخ الخميس ٢/٥٣، طبقات المفسرين الشافعية لابن هداية الله : ١١ ـ ١٤، شذرات الذهب ٢/٩ ، طبقات المفسرين الشافعية لابن هداية الله : ١١ ـ ١٤، شذرات الذهب ٢/٩ ، طبقات المفسرين الشافعية لابن هداية الله : ١١ ـ ١٤، شذرات الذهب ٢/٩٠ ، طبقات المفسرين الشافعية لابن هداية الله : ١١ ـ ١٤، شذرات الذهب ٢/٩٠ ، طبقات المفسرين الشافعية لابن هداية الله : ١١ ـ ١٤، شذرات الذهب ٢/٩٠ .

# ٦٠ ـ الشعبي (ت ١٠٥ هـ):

هو أبو عمرو عامر بن شراحيل ، كوفي ، تابعي جليل القدر وافر العلم قيل كان مولده في إمرة عمر بن الخطاب لست سنين خلت منها . ويذكر الذهبي أنه ولد بعد سنة اثنين وثلاثين . وقد حدث عن كبراء الصحابة ، وروى عنه كبار العلماء . قال الواقدي : مات سنة خمس ومثة عن سبع وسبعين سنة . سير أعلام النبلاء ٤/٤/٤

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٠٦٦، طبقات خليفة ت ١١٤٤، تاريخ البخاري ٢/٥٥، المعارف ٤٤٩، المعرفة والتاريخ ٢/٢٥، أخبار القضاة ٤١٣/٢، المنتخب من ذيل المذيل للطبري ٦٣٥، الإكليل ١٤٥/٨، الحلية ٤/٠٢٠، طبقات الشافعية للعبادي ٥٨، تاريخ بغداد ٢٢/٢٢، طبقات الفقهاء للشيرازي ٨١، سمط اللآلي ٧٥١، الجمع بين رجال الصحيحين ٣٧٧، طبقات فقهاء اليمن ٧٠، اللباب ٢١/٢، معجم

البلدان (شعب)، وفيات الأعيان ١٢/٣ ، تهذيب الكمال ص ٦٤٣ ، تاريخ الإسلام ١٢٧/٤ ، تذكرة الحفاظ ٧٤/١ ، العبر ١٢٧/١ ، البداية والنهاية ٩/ ٢٣٠ ، غاية النهاية ت ١٥٠٠ ، طبقات المعتزلة ١٣٠ - ١٣٩ ، تهذيب التهذيب ٥/٥٦ ، النجوم الزاهرة ٢/٣٠١ ، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٢ ، شذرات السذهب ١٢٦/١ ، تهذيب ابن عساكر ١٤١/٧ .

## ٦١ ـ شفيق البلخي :

أبو علي شفيق بن إبراهيم البلخي ، من مشايخ خراسان . كان إماماً في الزهد وهو استاذ حاتم الأصم . وله أقوال وحِكَم ومواعظ جليلة .

سير أعلام النبلاء ٣١٣/٩

# انظر ترجمته وأخباره في :

تاريخ ابن معين ٢٥٩، الجرح والتعديل ٣٧٣/٤، طبقات الصوفية: ٢٦-٦٦، حلية الأولياء ٥٨/٨، صفة الصفوة ١٥٩/٤، وفيات الأعيان ٢/٥٧٠، العبر ١/٣١٥، ميزان الاعتدال ٢/٩٧٠، دول الإسلام ١٢٣١، فوات الوفيات ٢/٥٠١، مرآة الجنان ١/٥٤١، الجواهبر المضية فوات الوفيات ٢/٥٠١، مرآة الجنان ٢/٥٤١، تهذيب تاريخ ابن عساكسر ٢٥٨/١، ٣٣٥.

\_ ضياء الدين عبد الملك:

را . الجويني .

\_ طاهر بن عبد الله :

را. أبو الطيب الطبري.

ـ طيفور بن عيس : را . البسطامي .

# ۹۲ ـ عائشة بنت أبي بكر :

أم المؤمنين ، بنت الصدِّيق ، خليفة رسول الله أبي بكر ، زوجة النبي ، أفقه نساء الأمة على الاطلاق .

تزوجها رسول الله ﷺ بعد وفياة زوجته خديجة بنت خويلد ، وذلك قبـل الهجرة ببضعة عشر شهراً وقيل بعامين .

روت عن رسول الله علماً كثيراً ، وعن أبيها وعن عمر وفاطمة وسعد وحمزة ابن عمرو الأسلمي . وحدّث عنها خلق كثير . سير أعلام النبلاء ٢ / ١٣٥

انظر ترجمتها وأخبارها في :

مسند أحمد: ٢٩/٦، طبقات ابن سعد: ٨١٥٥ ـ ٨١، التاريخ لابن معين: ٧٣، ٧٣١، طبقات خليفة: ٣٣٣، تاريخ خليفة: ٢٢٥، المعارف ٧٣، ١٧٦، ٢٠٥، تساريخ الفسوي: ٣/ ٢٦٨، المعارف: ٤/٤ ـ ١٤، حلية الأولياء: ٢/٣٤، الاستيعاب: المستدرك: ٤/٤ ـ ١٤، حلية الأولياء: ٢/٣٤، الاستيعاب: ٤/٨٨١، جامع الأصول: ١٣/٣، أسد الغابة: ٧/٨٨، تهذيب الكمال: ١٨٨٨، تاريخ الإسلام: ٢/٤٤، البداية والنهاية: ١٨٩٨، ٩١/٥، مجمع النزوائد: ٩/٢٩ ـ ٤٤٤، تهذيب التهذيب: ٤٩، مجمع النزوائد: ٩/٢١ ـ ٤٤٤، تهذيب التهذيب: شذرات الذهب: ١٩/١٨، و١٣ ـ ٣٢/٣٢،

۔ عامر بن زید

را . أبو الدرداء .

## ٣٣ ـ عامر بن قيس ( أبو بردة ) ت ١٠٤ هـ ) :

ابن أبي موسى الأشعري ، عامر بن عبد الله بن قيس الأشعري ، أبو بردة . من سادات التابعين ، كان أبوه صاحب رسول الله على . وكان عامر قاضياً على الكوفة ، وله مكارم ومآثر مشهورة .

توفى سنة ١٠٤ هـ):

سير أعلام النبلاء ٢٤٣/٤

# ـ انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٦٨/٦ ، طبقات خليفة ت ١١٥٣ ، تاريخ البخاري ٢٤٧/٦ ، التاريخ الصغير ٢٤٨/١ ، المعارف ٥٨٩ ، أخبار القضاة ٢٠٨/٢ ، الاكليل ٢٤٨/١ ، وفيات الأعيان ٣/١٠ ، تهذيب الكمال ص ١٥٧٨ ، تاريخ الإسلام ٢٦٦/٤ ، تذكرة الحُفّاظ ١٩٨١ ، العبر ١٢٨/١ ، البداية والنهاية ٢٣١/٩ ، طبقات الحُفّاظ للسيوطي ص ٣٦ ، النجوم الزاهرة ٢٥٢/١ ، شذرات الذهب ١٢٦/١ .

# ٦٤ ـ عبّاد الخوّاص:

عبّاد بن عبّاد الخَوّاص ، أبو عبيدة ، من الزَّهَّاد ، المعروفين بكثرة البكاء

خشية وورعاً . روى عن الأوزاعي حديثاً . كان شديـد الحب لله تعالى يتشوق إلى لقائه ويطلب ذلك .

انظر ترجمته وأخباره في :

صفة الصفوة ٤/ ٢٧٥ (تر ٥٠٠) ، وحلية الأولياء ٢٨٢/٨.

\_عبد الرحمن بن أحمد

را . الدارائي . ـ عبد الرحمن بن صخر

را . أبو هريرة .

\_ عبد الله بن زید

را . أبو قُلابة .

٦٥ \_ عبد الله بن شُبْرُمَة (ت ١٤٤ هـ):

الإمام العلامة، فقيه العراق. أبو شُبْرُمة. قاضي الكوفة. حدّث عن أنس ابن مالك وعامر الشعبي وإبراهيم النخعي والحسن البصوي وأبي زُرعة وطائفة . حـدّث عنه : الشورى وابن المبـارك وسفيــان بن عُيَـيْنَة وخَلْقُ سواهم ، وثقه أحمد بن حنبل وأبو حاتم الرازي وغيرهما . وكان من أئمة الفروع ، وأما الحديث فما هو بالمكثر .

وهو عبد الله بن شبرمة ، بن طفيل ، بن حسان الضبي . كان ابن شبرمـة عفيفاً، صارماً، عاقلًا، خيراً، يشبه النُّسَاك. وكان شاعراً، كريماً، جواداً. وعن ابن شبرمة قال : عجبت للناس يحتمون من الطعـام مخافـة الداء ولا يحتمون من الذنوب مخافة النار .

سير أعلام النبلاء ٣٤٧/٦

## انظر ترجمته واخباره في :

تاريخ خليفة ٣٦١، ٣٦١، طبقات خليفة (١٦٧)، تاريخ البخاري ٥/١١٧ ، التاريخ الصغير ٢/٧٧ ـ ٧٨ ، الجرح والتعديل ٥/٨٨ ، مشاهير الأمصار ١٦٨ ، الكامل في التاريخ ٥/٢٢٨ ، تهذيب الكمال ٦٩٢ ، ميزان الاعتدال ٢ / ٤٣٨ ، تهـذيب التهذيب ٥ / ٢٥٠ \_ ٢٥١ ، شذرات الذهب ١/٥١٦ ـ ٢١٦.

# ٦٦ \_ عبد الله بن عباس (ت ٧٨ هـ).

حبر الأمة وفقيه العصر وإمام التفسير ، أبو العباس عبد الله ، ابن عم رسول

الله محمد بن عبد الله ﷺ . ولد قبل الهجرة بثلاث سنين ، توفي رسول الله ﷺ وهو ابن ثلاث عشرة سنة . وقد صحّ عنه ﷺ أنه دعا له فقال « اللهم فقهه في الدين وعلّمه التأويل » . صحب رسول الله ﷺ نحواً من ثلاثين شهراً ، وحدّث عنه وعن عمر وعلي ومعاذ وغيرهم ، وروى عنه خُلق كثير .

توفي ابن عباس سنة ثمان أو سبع وستين ، وقيل : عاش إحدى وسبعين سنة .

سير أعلام النبلاء ٣٣١/٣

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢/ ٣٦٥، نسب قريش: ٢٦، طبقات خليفة: ت ١٨١، الزهد: ١٨٨، المحبر: ١٦، ٢٤، ٢٩، ٢٨٩، ٢٩٢، ٢٩٢، التاريخ المحبر: ١٦، ٢٤، ١٣٧، أنساب الأشراف ٢٧٨، ٥٥، الكبير ٥/٣، التاريخ الصغير ١/ ٢٦، ٢٩٧، أنساب الأشراف ٢٧/٣، ٥٥، المعرفة والتاريخ ١/ ٢٤١، ٢٩٠، ١٩٣١، الجرح والتعديل ١٦٠٥، المستدرك: ٣/٣٥، الحلية ١/ ٣١٤، الاستيعاب: ٣٣٣، تاريخ بغداد ١/٣٧، الجمع بين رجال الصحيحين ١/ ٢٩٩، جامع الأصول ٢٣٨، أسد الغانة ٣/ ٢٩٠، الحلة السيراء ١/ ٢٠، تهذيب الأسماء واللغات ١/ ٢٧٤، وفيات الأعيان ٣/ ٢٦ تهذيب الكمال: ٢٩٨، تاريخ الإسلام ٣/ ٣٠، تذكرة الحفاظ ١/ ٣٧، العبر ١/ ٢٧، معرفة القراء: ١٤، البداية والنهاية ٨/ ٢٥٥، العقد الثمين ٥/ ١٩، غاية النهاية: ت ١٩٠١، الإصابة ٢/ ٣٣٠، تهذيب التهذيب ٥/ ٢٧٢، النجوم الزاهرة ١/ ١٨٠٠، النجوم الزاهرة ١/ ١٨٠٠،

٦٧ \_ عبد الله بن عمر ( ت ٧٤ هـ ) .

ابن الخطاب بن نُفَيَّل بن عبد العزى . . بن كعب بن لؤي بن غالب ، الإمام القدوة شيخ الإسلام أبو عبد الرحمن القرشي العدوي المكي ثم المدني أسلم وهو صغير ، ثم هاجر مع أبيه وأول غزوة غزاها الخندق ، وهو ممن بايع تحت الشجرة .

روى علماً كثيراً نافعاً عن النبي ﷺ وعن أبيه وأبي بكر وعثمان وعلي وبلال وصهيب وغيرهم ، كما روى عنه خلق كثير .

وقد توفي بمكة سنة أربع ٍ وسبعين وهو ابن أربع وثمانين سنة . سير أعلام النبلاء ٣٠٣/٣

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢/٣٧٣/ و٢٥٤ - ١٨٠، نسب قريش: ٣٥٠ وما بعدها، طبقات خليفة: (ت ١٢٠)، الزهد: ١٨٩، المحبَّر: ٢٤، بعدها، طبقات خليفة: (ت ١٢٠)، التاريخ الصغير ١/١٥١ - ١٥٥، ٢٤٤ التاريخ الصغير ١/١٥٥ - ١٥٥، المعرفة والتاريخ ١/٢٥٦ ، ٩٩، الجرح والتعديل ١٠٧٥، المستدرك ٣/٥٥، الحلية ١/٢٩٦ و ٢/٧، جمهرة أنسباب العرب: ١٥٠ الاستيعاب: ٩٥، تاريخ بغداد ١/١٧١، طبقات الفقهاء: ٤٩، الاستيعاب: ٩٥٠، تاريخ بغداد ١/٢١١، طبقات الفقهاء: ٩٤، الجمع بين رجال الصحيحين ١/٣٨١، جامع الأصول ١/٤٦، أسد الغابة الجمع بين رجال الصحيحين ١/٣٨١، جامع الأصول ١/٤٦، أسد الغابة تهذيب الأسماء واللغات ١/٨٧١، وفيات الأعيان ٣/٨٠، مرآة الجنان ١/٤٥١، البداية والنهاية ١/٤٤، مجمع الزوائد ١/٣٤٦، العقد الخمين ١/١٨١، الإصابة ٢/٧٤٢، تهذيب التهذيب ١/٣٤١، النجوم الزاهرة ١/١٩٢١)، الإصابة ٢/٧٣٢، تهذيب التهذيب التهذيب ١/٣٤٨، النجوم الزاهرة ١/١٩٢١، شذرات الذهب

# ٦٨ ـ عبد الله بن عمرو بن العاص ( ت ٦٣ هـ ) :

الإمام الحبر العابد صاحب رسول الله ﷺ وابن صاحبه أبو محمد ، وقيل أبو عبد الرحمن . وقد أسلم قبل أبيه .

كان كثير العلم، مجتهداً في العبادة وتلاوة القران، وكان أكثر الناس أخذاً للحديث والعلم عن رسول الله على . شهد مع ابيه فتح الشام وتوفي سنة ٦٣ هـ حسب بعض الروايات .

سير أعلام النبلاء ٣/ ٧٩

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٧٣/٢ و ٢٦١/٤ و ٤٩٤/٧ نسب قريش ٤١١ ، طبقات خليفة : ت ١٤٩ ، المحبّر : ٢٩٣ ، التاريخ الكبير ٥/٥ ، المعارف : ٢٨٦ ، المعرفة والتاريخ ٢٥١/١ ، الجرح والتعديل ٥/١٦ ، المستدرك ٣٠٥/٥ ، الحلية ٢٨٣/١ ، جمهرة أنساب العرب : ١٦٣ ، الاستيعاب : ٩٥٦ ، طبقات الشيرازي : ٥٠ ، الجمع

بين رجال الصحيحين ١/ ٢٣٩ ، اسد الغيابة ٣٥١، ٣٤٩ ، ٣٥١ ، الحلّة السيراء ١/٧١ ، تهذيب الأسماء واللغات ١/ ٢٨١ ، تهذيب الكمال : ٧١٧ ، تاريخ الإسلام ٣٧/٣ ، تذكرة الحفاظ ١/ ٣٩ ، مجمع الزوائد ٩/ ٣٥٤ ، العقد الثمين ٥/ ٢٢٣ ، غاية النهاية : ت ١٨٣٥ ، الإصابة ٣٥٤/٣ ، تهذيب التهذيب ٥/ ٣٣٧ ، شذرات الذهب ٧٣/١ .

# ٦٩ - عبد الله بن المبارك (ت ١٨١ هـ):

أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن الواضح الحنظلي ، الإمام المجمع على إمامته وجلالته في كل شيء . وهو من تابعي التابعين . كان ثقة ، مأموناً ، حُجّة ، كثير الحديث . توفي عام ١٨١ هـ وهو عائد من الغزو وهو ابن ثلاث وستين سنة . وصنف التصانيف النافعة الكثيرة .

سير أعلام النبلاء ٢٣٦/٨

## أنظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة: ٣٢٣، تاريخ خليفة: ١٤٦، التاريخ الكبير: ٢١٢/٠٠ التاريخ الصغير: ٢٢٥/٢، المعارف: ١٥١، الجرح والتعديل: ٥/١٧، الولاة والقضاة: ٣٦٨، حلية الأولياء: ١٦٢/٨، تاريخ بغداد: ١٥٢/١، ترتيب المدرك: ١/٠٠٣، خلاصة صفوة الصفوة: ١٩٤، وفيات الأعيان: ٣٢/٣، تهذيب الكمال: ٧٣٠، تذكرة الحفاظ: ١٧٤/١، العبر: ١/٠٨٠، الديباج المذهب: ١٣٠، غاية النهاية: ١/٤٤١، تهذيب التهذيب: ٣٨٢/٥، النجوم الزاهرة: ٢٧٠/١، الطبقات الكبرى للشعراني: ٥٠، شذرات الذهب: ٢٩٥/١.

# ٧٠ عبد الله بن مسعود (ت ٣٢ هـ):

أبو عبد الرحمن ، عبد الله بن مسعود بن غافل ، من كبار الصحابة وساداتهم وفقائهم ومقدّميهم في القرآن والفقه والفتوى . كان من السابقين الأولين ومن النجباء العالمين شهد بدراً وهاجر الهجرتين ، ومناقبه غزيرة ، وروى علماً كثيراً . توفي سنة ٣٢ وقيل ٣٣ هـ في الكوفة .

سير أعلام النبلاء ١/١٦٤

# انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد : ۳۲۲/۱ ، طبقات ابن سعد : ۳۲۲/۳ . طبقات

خليفة: ١٦، ١٦٦، تاريخ خليفة: ١٠١، ١٦٦، التاريخ الصغير: المعارف: ٢٤٩، الجرح والتعديل: ٥/ ١٤٩، مشاهير علماء الأمصار: ت ٢١، حلية الأولياء: ١/١٢٤ ـ ١٣٩، الاستيعاب: الأمصار: ت ٢١، حلية الأولياء: ١٠٤١ ـ ١٣٩، الاستيعاب: ٧٠/٧، تاريخ بغداد: ١/١٤٧، ١٥٠، طبقات الشيرازي: ٣٤، أسد الغابة: ٣/٤٣، تهذيب الأسماء واللغات: ١/٨٨٠ ـ ٢٩، تهذيب الأسماء واللغات: ١/٨٥٠ ـ ٢٩، تهذيب الكمال: ٤٤٠، دول الإسلام: ١/٤٥، تاريخ الإسلام: ٢٤/٢، تنذكرة الحفاظ: ١/١١، العبر: ١/٣٣، طبقات القراء للذهبي: ٣/٨٠، مجمع الزوائد: ٩/٢٨٠ ـ ٢٩١، العقد الثمين: ٥/٣٨٠، ١/٣٤، طبقات العمال: ٢/٧٦ ـ ٢٨، النجوم الزاهرة: ١/٩٨، طبقات الحفاظ: ٥، كنز العمال: ٢٠٩/٠، النجوم الزاهرة: ١/٩٨، طبقات الحفاظ: ٥، كنز العمال: ٢٠٩/٠، ١٠٤٨، شذرات الذهب: ١/٨٨.

\_ عبد الله بن مطيع

را . ابن مطیع .

## ٧١ ـ عطاء بن أبي رباح ( ت ٢١٥ هـ ) :

هـو أبو محمـد عـطاء بن أبي ربـاح القـرشي ، مـولاهم ، المكي ، مفتي الحرم ، ولد بمكة في اثناء خلافة عثمـان ، روى عن عائشـة وأبي هريرة وخلف ، وروى عنه الأوزاعي وابن جريج وأبو حنيفة . توفي سنة ٢١٥ هـعن ثمان وثمانين سنة .

سير أعلام النبلاء ٥/٨٧

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٥/٧٠٥ ، طبقات خليفة : ٢٨٠ ، تاريخ البخاري ٢٣/٦ ، التاريخ الصغير ٢٧٧/١ ، تاريخ الفسوي ٢٠١/١ ، الجرح والتعديل ٢/٣٣٠ ، طبقات الشيرازي : ٦٩ ، وفيات الأعيان ٣٢٠١ ، ٢٦١/٣ ، ميزان الاعتدال تهذيب الكمال : ٣٩٨ ، تاريخ الإسلام ٢٧٨/٤ ، ميزان الاعتدال ٣٠٠/٣ ، العبر ٢/١٤١ ، نكت الهميان : ١٩٩ ، البداية ٣٠٦/٩ ، العقد الثمين ٢/٤٨ ، طبقات القرّاء ٢/٣١٥ ، تهذيب التهذيب ١٩٩٧ ، النجوم الزاهرة ٢/٣١١ ، طبقات الحفاظ : ٣٠٩ ، شذرات الذهب ١٤٧/١ .

### ٧٢ ـ عطاء السلمي:

وقيل: السليمي، بفتح السين وكسر اللام، نسبة إلى سلمة بن مالك، وهم بطن من الازد، زاهد مشهور، ويقال له العبدي وهو من صغار التابعين، روى عن أنس بن مالك، وكان يسكن البصرة وسمع من الحسن البصري وجعفر بن زيد، واشتغل بنفسه عن الرواية. وكان قد أرْعَبه فرط الخوف من الله.

سير أعلام النبلاء ٦٦/٦

أنظر ترجمته وأخباره في :

تاريخ البخاري ٤٧٥/٣ ، حلية الأولياء ٢/١٥٦ ـ ٢٦٦ ، تبصير المنتبه ٧٤٦/٢ .

# ٧٣ ـ علي بن أبي طالب (ت ٤٠ هـ):

أمير المؤمنين ابن عم رسول الله ﷺ ، وزوج ابنته فاطمة الزهـراء ورابع الخلفاء الواشدين .

تولى الخلافة بعد مقتل عثمان بن عفان عام٣٥ هـ/٦٥٦ م ولم يدم حكمه طويلًا ، فقد طعنه ابن ملجم الخارجي طعنة قاتلة عام ٤٠ هـ/٦٦١ م . انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٣/٣ ـ ٣٣ ، تاريخ الطبري ، الكامل في التـــاريخ لابن الأثير تاريخ أبي الفدا ، البداية والنهاية ٢٢٣/٧ .

# ٧٤ - على بن الحسين ( زين العابدين ) :

على بن الحسين ابن الإمام على بن أبي طالب ، السيد الإمام زين العابدين بن يكنى أبا الحسين ، وأمه أم ولد ، اسمها سلافة بنت ملك الفرس يزدجرد . ولد في سنة ثمانية وثلاثين .

وكان مع أبيه الحسين الشهيد يوم كربـلاء وله ثـلاث وعشرون سنـة ، كان ثقة ، مأموناً ، كثير الحديث ، ورعاً .

وقد توفي في سنة ٩٤ هـ .

سير أعلام النبلاء ٤/٣٨٦

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢١١/٥ ، طبقات خليفة ت ٢٠٤٤ ، تــاريخ البخــاري

٦٦٦/٦ ، المعارف ٢١٤ ، المعرفة والتاريخ ٢١/٣ و٤٥٥ ، الحلية ٣٣٠/ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٦٣ ، تهذيب الأسماء واللغات ٢٦٣/١ ، وفيات الأعيان ٢٦٦/٢ ، تهذيب الكمال ص ٩٦٥ ، تاريخ الإسلام ٣٤/٤ ، تذكرة الحفاظ ٢٠٠١ ، العبر ١١١١ ، البداية والنهاية ١٠٣/٩ ، غاية النهاية ت ٢٠٠٢ ، تهذيب التهذيب ٢٠٤/٧ ، النجوم الزاهرة ٢/٢٠١ ، طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٠٠ .

## ٧٥ ـ عمر بن الخطاب (ت ٢٣ هـ):

اتفقوا على تسميته بالفاروق ، وهو أول من سُمِّي أمير المؤمنين . وعمر هو أحد السابقين إلى الإسلام ، وأحد العشرة المبشَّرين بالجنة . وهو ثاني الخلفاء الراشدين ، وأحد أصهار رسول الله ﷺ . تولَّى الخلافة عام ١٣ هـ وبقي فيها حتى عام ٢٣ هـ حيث توفي إثر طعنة وهو ابن ثلاث وستين سنة . انظر ترجمته وأخباره في :

ابن الأثير ١٩/٣، الطبري ١/١٨٧ ـ ٢١٧ ـ و ٨٢/٢، اليعقري المراه و ١٠١/١، المبدء والتاريخ ٥٨/١.

- عمر بن شراحيل انظر: الشعبي .

# ٧٦ \_ عمر بن عبد العزيز (ت ١٠١ ه)

هو الخليفة الأموي ، والإمام العادل ، أبو حفص عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم . أجمعوا على جلالته وعلمه وصلاحه وزهده وورعه وعدله ، وقد اعتبر أحد الخلفاء الراشدين . ومناقبه كثيرة . وقد ولي الخلافة بعد سليمان بن عبد الملك سنة ٩٩ ، وكانت خلافته سنتين وخمسة أشهر .

سير أعلام النبلاء ١١٤/٥

# انظر ترجمته وأخباره في :

سيرة عمر بن عبد العزيز لابن عبد الحكم ، طبقات ابن سعد ٣٣٠/٥، تاريخ تاريخ الفسوي تاريخ خليفة ٣٢١، ٣٢١، التاريخ الكبير ١٧٤/٦، تاريخ الفسوي ١٨٢/٥، الطبري ٥٦٥/٦، ٥٧٣، الجرح والتعديل ١٢٢/٦، طبقات

الشيرازي: ٦٤، سيرة عمر بن عبد العزيز لابن الجوزي، ابن الأثير ٥٨/٥، ٦٦، تهذيب الكمال ١٠١٧، تايخ الإسلام ١٦٤/٤، تذكرة الحفاظ ١١٨/١، العبر ١٠٢١، فوات الوفيات ١٣٣/٣، البداية والنهاية ١٩٢٩، ٢١٩، سيرة عمر بن عبد العزيز للآجري، العقد الثمين ١٣١/٦، طبقات ابن الجزري ١٩٣١، ٥٩٣، تهذيب التهذيب ٤٧٥/٧، النجوم الزاهرة ٢٤٦١، تاريخ الخلفاء ٢٢٨، شذرات الذهب ١١٩١١.

# ٧٧ \_ عَوْن بن عبد الله ( ت ١١٠ هـ ) :

ابن عتبة بن مسعود ، الإمام القدوة العابد أبو عبد الله الهذلي الكوفي أخـو ّ فقيه المدينة عبيد الله .

. حدّث عن أبيه وأخيه وابن المسيّب وابن عباس وغيرهم . وثّقه أحمد وغيره قال الأصمعي : كان من آدب أهل المدينة وأفقههم ، كان مرجئاً ثم تـركه توفي سنة بضع عشرة ومثة .

سير أعلام النبلاء ١٠٣/٥

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٣١٣/٦، التاريخ الكبير للبخاري ١٣/٧، التاريخ الصغير ٢٤٠/١، الجرح والتعديل ٣٨٤/١، حلية الأولياء ٢٤٠/٤، الصغير ١٠٦٧، الجرح والتعديل ٣٨٤/١، تهذيب الأسماء واللغات ٢/١٤، تهذيب الكمال: ١٠٦٧، تاريخ الإسلام ٢٨٧/٤، تهذيب التهذيب ١٧١/٨. شذرات الذهب ١٤٠/١.

# ۷۸ ـ الغزالي (ت٥٠٥ هـ):

حجة الإسلام ، زين الدين أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي ، الشافعي الغزالي ، تفقّه ببلده أولا ، ثم تحوّل إلى نيسابور في مرافقة جماعة من الطلبة فلازم إمام الحرمين ، فبرع في الفقه في مدة قريبة ، ومهر في الكلام والجدل ، حتى صار عين المناظرين ، وشرع في التصنيف . ثم أقبل عليه نظام الملك الوزير ، فولاه تدريس نظامية بغداد ، وسِنّه نحو الثلاثين ، وأخذ في تأليف الأصول والفقه والكلام والحكمة ، وصحب الفقيه نصر بن إبراهيم بدمشق ، وأقام مدة وألف كتاب وصحب الفقيه .

ثم بعد سنوات سار إلى وطنه ، ولما وزر فخر الملك قدم إلى نيسابور ، فدرّس بنظاميتها وغلبه الحال بعد تبحّره في العلوم وتفكر في العاقبة ، وما يبقى في الآخرة ، فابتدأ بصحبة الشيخ أبي على الفارمذي ، فأخذ منه استفتاح الطريقة ، وامتثل ما كان يأمره به من العبادات والنوافل والاذكار والاجتهاد طلباً للنجاة . واتخذ في جوار داره مدرسة للطلبة ، وخانقاه للصوفية ، ووزّع أوقاته على وظائف الحاضرين من ختم القرآن ، ومجالسة ذوي القلوب ، والقعود للتدريس ، وكانت خاتمة أمسره إقبالسه على طلب الحديث ، ومجالسة أهله ، ومطالعة الصحيحين ». قال الذهبي : ما زال العلماء يختلفون ، ويتكلم العالم في مأزور ، وإلى الله ترجع الأمور .

سير أعلام النبلاء ٢٢٢/١٩

## انظر ترجمته وأخباره في :

تبيين كذب المفتري: ٢٩١ - ٣٠٦ ، المنتظم: ١/٦٨ - ١٧٠ ، اللباب: ٢/٩٧ ، الكامل لابن الأثير ٢/١٩٠ ، وفيات الأعيان: ١/٦٨ - ٢١٩ ، ٢٩٠ ، العبر: المختصر في أخبار البشر: ٢/ ٢٣٧ ، دول الإسلام: ٣٤/٢ ، العبر: ١٠/٤ ، العبر: ١٠/٤ ، تتمة المختصر: ٢/٥٣ ، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد: ٣٠ - ٣٨ ، الوافي بالوفيات: ١/٤٧١ - ٢٧٧ مرآة الزمان: ١/٥٨ - ٢٦ ، طبقات الشافعية المسبكي: ١/١٩١ - ٢٨٩ طبقات الاسنوي: ٢/٢١٢ - ٢٤١ ، البداية والنهاية: ٢١ / ١٩٧١ - ١٩٧١ ، وفيات ابن قنفذ: ٢٦٦ - ٢٦٧ ، النجوز الزاهرة: ١٠٣٧ ، الانس الجليل: ١/٥٦ ، مفتاح السعادة: ٢/٢٣٣ - ٣٣٢ ، ١٧٣ مفتاح السعادة: ٢/٢٣٣ - ٣٣٢ كشف الظنون: ٢/٣١ - ٢٥ ، ٢٥ - ٢٦٥ ، أسماء الرجال لابن هداية الله: ٦٤ ، كشف الظنون: ٢/١ - ٣٠ ، روضات الجنات: ١٨٠ - ١٨٠ ، إيضاح السكنون: ٢/١ - ١٠ ، هدية العارفين: ٢/٩٧ - ١٨١ ، بروكلمان: المكنون: ٢/١١ - ١٧١ ، هدية العارفين: ٢/٩٧ - ١٨١ ، بروكلمان:

# ٧٩ ـ فرقد السبخي (ت ١٣١ هـ):

هو أبو يعقوب السبخي ، عابد ، صدوق ، ليّن الحديث ، روى له الترمذي وابن ماجه . توفّي سنة ١٣١ هـ . من تلاميذ الحسن البصري .

### انظر ترجمته في :

١ ـ حلية الأولياء ٣/ص ٤٤ ـ ٥٠ ترجمة رقم ٢٠٥

٢ ـ صفة الصفوة ٢٧١/٣.

٣ ـ طبقات الشعواني ٢ /٣٦ توجمة رقم ٥٢ .

## ٨٠ \_ الفضيل بن عياض (ت ١٨٧ هـ):

أبو على الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشر التميمي اليربوعي الزاهد ، ولد بسمرقند ، ونشأ بأبيورد ، وكتب الحديث بالكوفة ، ثم تحوّل إلى مكة ، فاستوطنها ، حتى توفي سنة ١٨٧ هـ. وقد أجمع العلماء ، على توثيقه والاحتجاج به وصلاحه وزهده وورعه . وكان الفضيل شاطراً بقطع الطريق ثم تاب .

سير أعلام النبلاء ٣٧٢/٨

## انظر ترجمته وأخباره في :

التاريخ الكبير: ١٢٣/٧، التاريخ الصغير: ٢٤١/٢، المعارف: ١٥٠ المعرفة والتاريخ للفسوي: ١٧٩/١، الجرح والتعديل: ٧٣/٧، طبقات الصوفية للسلمي: ٦، ١٤، حلية الأولياء: ٨٤/٨، صفة الصفوة: ٢٣٧/٢، التوّابون للمقدسي: ٢٧، وفيات الأعيان: ٤/٧٤ ـ ٥٠، تهذيب الكمال: ١١٠٤، تذكرة الحفاظ: ١/٥٥٢، العبر: ١٩٨/١، تهذيب ميزان الاعتدال: ٣٦١/٣، روض الرياحين لليافعي: ٤١، تهذيب التهذيب: ٨٤/٨، النجوم الراهرة: ٢١٢١/، ١٤٣، البصائس والذخائر: ١٨٨/٤، شذرات الذهب: ٣١٦١/١.

### ۸۱ ـ قاسا . :

ابن آدم عليه السلام ، وقد ذكر القرآن الكريم قصته مع اخيه هابيل في سورة المائدة في الآيات ٢٧ ـ ٣١ .

# ٨٢ \_ القاسم بن سلام (ت ٢٢٢ هـ ) :

الإمام الحافظ المجتهد ذو الفنون ، أبو عبيد القاسم بن سلام بن عبد الله ، وهو معدود فيمن أخذوا الفقه عن الشافعي ، وكان إماماً بارعاً في علوم كثيرة منها التفسير والقراءة والحديث والفقه واللغة والنحو والتاريخ . توفّي بمكة سنة ٢٢٢هـ، وقد عاش ٦٧ سنة .

وقيل عنه: كان أبو عبيد فاضلاً في دينه وفي علمه ، مفنناً في أصناف علوم الإسلام من القرآن والفقه والعربية والأخبار حسن الرواية ، صحيح النقل لم يطعن عليه أحد شيء من أمره ودينه .

سير أعلام النبلاء ١٠/١٠

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٣٥٥/٧، تاريخ ابن معين : ٤٨٩، ٤٨٩، التاريخ الكبير ١٧٢/٧ ، التاريخ الصغير ٢/٣٥٠ ، المعارف لابن قتيبة : ٤٥٩ ، الجرح والتعديل ١١١/٧ ، مراتب النحويين : ٩٣ ، ٩٤ ، طبقات الزبيدي : ٢١٧ ، ٢٢٨ ، الفهرست لابن النديم : ٧٨ ، تاريخ بغداد ٤١٦ - ٤٠٣/١٢ ، طبقات الشيرازي : ٢٦ ، طبقات الحنابلة ١/٢٥٩، تاريخ ابن عساكر ٨٢/٣٥ ما ١٠٠١ ، نزهة الألباء : ١٣٦ -١٤٢ ، صفة الصفوة ٤/ ١٣٠ ، معجم الادباء ٢٥٤/١٦ \_ ٢٦١ ، الكامل لابن الأثير ٦/٩/٦ ، إنباه الرواة ١٢/٣ ، تهذيب الأسماء واللغات ٢ / ٢٥٧ ـ ٢٥٨ ، وفيات الأعيان ٢ / ٦٠ . ٦٣ ، المختصر في أخبار البشر ٣٤/٢ ، دول الإسلام ١٣٦/١، تذكرة الحُفّاظ ١٧/١، العبر ٣٩٢/١ ، ميزان الاعتدال ٣٧١/٣ ، معرفة القراء ١٤١/١ ١٤٣ ، الكاشف ٢ / ٣٩٠ ، مرآة الجنان ٢ / ٨٣ ـ ٨٦ ، طبقات الشافعية ٢ /١٥٣ ـ ١٦٠ ، البداية والنهاية ١٠/ ٢٩١/١٠ ، العقد الثمين ٢٣/٧ ـ ٣٥ ، غاية النهاية ١٧/٢ ، ١٨ ، تهذيب التهذيب ٨/ ٣١٥ ، النجوم الزاهرة ٢٤١/٢ ، روضات الجنات : ٢٥٦ ، بغية الوعاة ٢٥٣/٢ ، ٢٥٤، المزهر٢١١/٤، ٤١٩ ، ٤٦٤ ، طبقات المفسرين ٢/٣٢ ـ ٣٧ ، شذرات الذهب ٢/٥٥ .

# ٨٣ \_ قتادة السدوسي ( ت ١١٨ هـ ) :

قتادة بن دعامة السدوسي؛ من التابعين . كان عالماً كبيراً ، سمع أنس بن مالك وابن المسيّب وابن سيرين وغيرهم من التابعين ، وروى عنه جماعة من التابعين ومن اتباع التابعين وأجمعوا على توثيقه وحفظه وإتقانه وفضله . توفى سنة ١١٨ هـ وهو ابن ست وخمسين سنة .

سير أعلام النبلاء ٥/٢٦٩

## انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٧٢٩/٧ ، طبقات خليفة : ٢١٣ ، تاريخ خليفة ٢٣٣ ، المعارف : ٣٤٨ ، التاريخ الكبير ١٨٥/٧ ، التاريخ الصغير ٢٨٢/١ ، المعارف : ٤٦٢ ، تاريخ الفسوي ٢٧٧/٢ ، الجرح والتعديل ١٣٣/٧ ، جمهرة الأنساب : ٣١٨ ، طبقات الشيرازي : ٨٩ ، معجم الأدباء ١٧/ ٩ ، ١٠ تهذيب الأسماء واللغات ٢/٧٥ ، وفيات الأعيان ٤/٥٨ ، تهذيب الكمال : ١١٢٢ ، تاريخ الإسلام ٤/ ٢٩٥، تذكرة الحفاظ ١/٢٢١ ، ميزان الاعتدال ٣/ ٣٨٥ ، العبر ١/ ١٤٦١ ، نكت الهميان ٢٣٠ ، البداية والنهاية النجوم ١٢٣٨ ، طبقات القراء ٢/٢٥ تهذيب التهذيب ٨٥١٨ ، النجوم الزاهرة ١/٢٧٦ ، طبقات الحفاظ : ٤٧ ، طبقات المفسرين ٢/٣٤ ، شذرات الذهب ١/٧٦١ .

٨٤ - الكروبيون : هم سادات الملائكة ، وهم الذين حول العرش ، الطائفون به ، لقبوا بذلك لأنهم متصدّعون للدعاء برفع الكرب عن الأمة . وقيل غير ذلك والله أعلم .

# ٨٥ \_ كعب الأحبار (ت \_ ٣٥ هـ):

هو كعب بن مانع الحميري اليماني ، العلامة الحبر ، الذي كان يهودياً فأسلم بعد وفاة النبي ، وقدم المدينة من اليمن في أيام عمر رضي الله عنه ، فجالس أصحاب محمد على فكان يحدّثهم عن الكتب الإسرائيلية ، ويحفظ عجائب ويأخذ السنن عن الصحابة . وكان حسن الإسلام متين الديانة من نبلاء العلماء . وكان خبيراً بكتب اليهود له ذوق في معرفة صحيحها من باطلها في الجملة . وقد توفي بحمص ذاهباً للغزو في أواخر خلافة عثمان رضى الله عنه . لقد كان من أوعية العلم .

سير أعلم النبلاء ٣/ ٤٨٩

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٧/٥٤) ، طبقات خليفة : ت ٢٨٩٥ ، المحبر : ١٣١ ، التاريخ الكبير ٢٢٣٧ ، التاريخ الصغير ٢٢١١ ، المعارف : ٤٣٠ ، الخرب المجديل ١٦١/٧ ، جمهرة أنساب العرب : ٤٣٤ ، أسد الغابة

٤/٧/٤ ، تهذيب الأسماء واللغات ٢٨/٢/١ ، تهذيب الكمال : ٢١٥/ ، تهذيب الكمال : ١١٤٦ ، تذكرة الحفاظ ٢/٩٤ ، العبر ٢/٥٣ ، الإصابة ٣١٥/٣ ، تهذيب التهذيب ٤٣٨/٨ ، النجوم الزاهرة ٢/١٩ ، شذرات الذهب ٤٠/١ .

## ٨٦ - كهمس بن الحسن (ت ١٤٩هـ):

هو كهمس بن الحسن التميمي البصري ، الحنفي العابد ، من كبار الثقات . حدّث عن أبي الطفيل وعبد الله بن شقيق والحسن البصري وجماعة . وحدّث عنه ابن المبارك ووكيع وخلق كثير وذكره أحمد بن حنبل فقال ثقة وزيادة . وقد توفى فى سنة تسع واربعين ومئة .

سير أعلام النبلاء ٢١٦/٦.

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة ٢٢١ تاريخ البخاري: ٢٣٩/٧، التاريخ الصغير ٢٩١٨، ميزان المجرح والتعديل ١٧٤/١، ١٧١، تذكرة الحفاظ ١٧٤/١، ميزان الاعتدال ٢٥٥/٣ ـ ١٩٤، تهذيب التهذيب ٨/٠٤٥، خلاصة تذهيب الكمال ٣٢٢، شذرات الذهب ٢٢٥/١.

### ۸۷ ـ ماروت :

ذكر القرآن الكريم قصته مع هاروت في سورة البقرة الآية ١٠٢ .

# ۸۸ ـ مالك دينار ت ( ۱۳۲ هـ ) :

هـ و أبو يحيى البصـري ، رضي الله عنه ، من مـوالي بني اسامـة بن لؤي القرشي . كان عالماً زاهداً كثير الورع ، قنوعاً لا يأكل إلا من كسبه ، وكان يكتب المصاحف بالأجرة . روي عنه أنه قال : قرأت في التوراة : إن الذي يعمل بيده طوبي لمحياه ومماتـه . وله مناقب عديدة وأثار شهيرة . وقد توفي سنة ١٣٢هـ في البصرة .

سير أعلام النبلاء ٥/٣٦٢ .

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ۲٤٣/۷ ، طبقات : ٢١٦ ، تاريخ خليفة : ٣٩٥، التاريخ الفسوي التاريخ الكبير ٧/ ٣٠٩، ٣٠٩، التاريخ الصغير ٣١٦/١ ، تاريخ الفسوي ٩٦/٢ ، الجرح والتعديل ٢٠٨/٨ ، تهذيب الأسهاء ٢/ ٨١،٨٠، تهذيب

الكمال: ١٢٩٧ ، تاريخ الإسلام ١٢٨/٥ ، ميزان الاعتدال ٤٢٦/٣ ، الكمال الاعتدال ١٧٣/٠ .

# ٨٩ ـ مأمون بن أحمد :

لم نعثر على ترجمته .

## ٩٠ ـ المتنبي (ت ٢٥٤ هـ):

أحمد بن الحسين بن الحسن بن عبد الصمد الجعفي الكوفي الكندي ، أبو الطيب المتنبي ، الشاعر الحكيم الذي بلغ صيته كل مسمع . ولد بالكوفة وإليها انتسب ونشأ بالشام ثم تنقل في البادية ، وقال الشعر صبياً ، وتنبأ في بادية السماوة بين الكوفة والشام وتبعه قوم ، وقبل أن يستفحل أمره خرج إليه لؤلؤ أمير حمص ونائب الاخشيد فأسره وسجنه حتى تاب ورجع عن دعواه . ووفد على سيف الدولة أمير حلب فمدحه وحظي عنده . ومضى إلى مصر فمدح كافور الاخشيدي ثم قصد العراق وفارس . وفي طريق عودته إلى بغداد قتله فاتك الأسدى .

سير أعلام النبلاء ١٦٩/١٦ .

## ۹۱ ـ مجاهد بن جبير (ت ۱۰۱ هـ):

المكّي المخزومي ، وهو تابعي ، إمام ، متفق على جلالته وإمامته . سمع ابن عمر وابن عباس وأبا سعيد وأبا هريرة وعائشة وغيرهم من الصحابة ، وسمع من التابعين طاووساً وابن أبي ليلي وآخرين .

وهو إمام في الفقه والحديث والتفسير . توفي سنة ١٠١ هـ وهو ابن ثلاث وثمانين سنة .

سير أعلام النبلاء ٤/٩١٥

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٠٦٥، عبقات خليفة ت ٢٥٣٥، تاريخ البخاري (٢١١/٧) المعارف ٤٤٤، المعرفة والتاريخ ٢١١/١، الحلية ٣٢٩٧، طبقات الفقهاء للشيرازي ٦٩، تهذيب الأسماء واللغات القسم الأول من المجزء الثاني ٨٣، تهذيب الكمال ص ١٩٠٦ تاريخ الإسلام ١٩٠٤، العقد تذكرة الحُفّاظ ١٩٨١، العبر ١٩٥١، البداية والنهاية ٩٤٢٢، العقد الثمين ١٣٢٧، غاية النهاية ت ٢٦٥٩، تهذيب التهذيب ٢٢٤٠،

طبقات الحفاظ للسيوطي ص ٣٥، خلاصة تـذهيب التهـذيب ٣٦٩، شذرات الذهب ١/٥/١. الإصابة ت ٨٣٦٣.

## ٩٢ \_ المُحاسبي (ت ٢٤٣ هـ):

الزاهد العارف ، شيخ الصوفية أبو عبد الله الحارث بن أسد ، البغدادي المحاسبي ، صاحب التصانيف في التصوف ، ولقب المُحاسبي ( بضم الميم ) لكثرة محاسبة لنفسه .

له كتب كثيرة في الزهد ، وأصول الديانة والردّ على المعتزلة والرافضة . وقد توفي سنة ثلاث واربعين ومئتين .

سير أعلام النبلاء ١١٠/١٢

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية: ٥٦، حلية الأولياء ١٠٩ ٧٣/١٠، الفهرست: ٢٣٦، تاريخ بغداد ٢١١٨، ٢١٦، الرسالة القشيرية: ١٨٧، صفة الصفوة ٢٨/١، ١٠٨، اللباب ٢١١، وفيات الأعيان ٢/٧، تهذيب الصفوة ٢١٠٨، ميزان الاعتدال ٢٠٨، وفيات الأعيان ٢٠٨، تهذيب الكمال: ٢١٥، ميزان الاعتدال ٢/ ٤٣٠، العبر ٢/ ٤٤٠، مرآة الجنان ١٤٢/٢، طبقات الشافعية للسبكي ٢/ ٢٧٥، ١٨٤، تاريخ ابن كثير ١٣٤/١، طبقات الأولياء: ١٧٥ ـ ١٧٠، تهذيب التهذيب ٢١٣١، النجوم الزاهرة ٢/ ٣١٦، خلاصة تذهيب الكمال: ٦٧، طبقات الشعراني ١٦٤/١، شذرات الذهب ١٠٣١، الكواكب الدرية ١٨٢١.

# ٩٣ \_ محمد بن إبراهيم الزجاجي (ت ٣٤٨ هـ):

أبو عمرو محمد بن إبراهيم الزجاجي النيسابوري ، جاور بمكة سنين كثيرة ومات بها ، صحب الجنيد والنوري والخواص ورويماً . مات سنة ٣٤٨هـ. انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات الصوفية ص ٤٣١ - ٤٣٣ ، الحلية ٢٠/١٠ ، المنتظم لابن الجوزى ٣٧٦/٦ .

محمد بن أدريس را . الشافعي .

محمد بن الحسن را . ابن فورك .

محمد بن صابر: من شيوخ الكرامية .

محمد بن صبيح

را . ابن السماك .

## ٩٤ ـ محمد بن واسع :

الإمام الرباني ، القدوة ، أبو بكر الأزدي البصري العابد ، وكان رحمه الله يقول : من زهد في الدنيا فقد ملك الدنيا والآخرة . ويقول أيضاً : من أقبل بقلبه على الله أقبل الله بقلوب العباد إليه . حدّث عن أنس بن مالك ومحمد ابن سيرين وغيرهما . وهو قليل الرواية . مات سنة ثلاث وعشرين ومئة أو سبع وعشرين ومئة كما في رواية أخرى .

سير أعلام النبلاء ٦/١١٩ .

# انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات خليفة ٢١٥، التاريخ الصغير للبخاري ١/٣١٨، ٣١٩، التاريخ الكبير للبخاري ١/٣٥٨، حلية الأولياء للبخاري ٢/٥٥١، حلية الأولياء للبخاري ٣٥٥، ١٥٨٠ ، الجرح والتعديل ١١٣٨، ميزان الاعتدال ٢٥٨/٤ تاريخ الإسلام للذهبي ١٥٩٥- ١٦١، الوافي بالوفيات ٢٧٢/٥ تهذيب التهذيب ٩/٩٥١ - ٥٠٠ ، خلاصة تذهيب الكمال ، ٣٦٢ ، شذرات الذهب ١٦١/١.

# ٥٥ ـ محمد بن يوسف الأصبهاني:

من كبار الزهاد ، كان رجلاً فاضلاً ، لم يذكر الدنيا قط . وكان ابن المبارك معجباً به .

انظر ترجمته في : حلية الأولياء ١٢٥/٨ ت ٤٠٠ .

# ٩٦ ـ المُزَني (ت ٢٦٤ هـ):

الإمام العلامة ، فقيه الملة علم الزهاد أبو إبراهيم إسماعيل بن يحيى ، صاحب الشافعي وهو من أهل مصر ، كان زاهداً عالماً مجتهداً غوّاصاً على المعاني الدقيقة ، وهو إمام الشافعيين واعرفهم بطرقه وفتاويه وما ينقله عنه . صنّف كتباً كثيرة في مذهب الإمام الشافعي الذي قال عنه : المُزني ناصر مذهبي . توفي سنة ٢٦٤هـ في مصر . والعزني ( بضم الميم وفتح الزاي )

# نسبة إلى مُزَينة وهي قبيلة مشهورة .

سير أعلام النبلاء ٢١/١٢ .

# انظر ترجمته وأخباره في :

الجرح والتعديل ٢٠٤/٢ ، طبقات الفقهاء للشيرازي : ٧٩ ، طبقات فقهاء الشافعيين للعبادي ٩ ، وفيات الأعبان ٢١٧/١ ، العبر ٢٨/٢ ، طبقات الشافعية للسبكي ٣٦/١٩ ، اللباب ٢٠٥/٢ ، تاريخ ابن كثير ٢٦/١١ ، النجوم الزاهرة ٣٩/٣ ، مرآة الجنان ٢٧٧/٢ ، شذرات الذهب ١٤٨/٢ ، طبقات الشافعية لابن هداية الله : ٢٠ .

## ٩٧ ـ معاذ بن جبل (ت ١٨ هـ):

أبو عبد الرحمن معاذ بن جبل الأنصاري الخزرجي المدني ، الفقيه الفاضل الصالح ، أسلم وهو ابن ثماني عشرة وشهد بدراً وأُحداً والخندق مع رسول الله على وآخى الرسول على بينه وبين عبد الله بن مسعود . ومعاذ من الصحابة المشهورين وقد توفي بالطاعون عام ١٨ هـ وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة .

سير أعلام النبلاء ١ /٤٤٣ .

## انظر ترجمته وأخباره في :

مسند أحمد: ٥/٢٧٧ - ٢٤٨، طبقات ابن سعد: ٣٤٧/٢ ، طبقات خليفة : ٣٠١ - ٣٠٣ تاريخ خليفة : ٩٥ ، ١٣٨، ١٥٥ ، التاريخ الكبير : ٣٥٩ / ١٥٥ ، ١٠٥ ، التاريخ الصغير: ١٩٥ / ٢٤١ ، ١٥٥ ، ١٠٥ ، المعارف : ٣٥٩ ، ١٠٥ ، الجرح والتعديل : ١٤٤ / ٢٤٠ ، مشاهير علماء الأمصار : ٣٢١ - ١٤١ ، حلية الأولياء : ٢٢٨ - ٢٢٨ ، الإستبصار : ١٣١ - ١٤١ ، حلية الأولياء : ١٨٢١ - ٢٤٤ ، طبقات الشيرازي : ٤٥ ، أسد الغابة : ١٩٤٥ ، تهذيب الأسماء واللغات : ١٩٨٠ - ١٠٠ ، أسد الغابة : ١٩٤٥ ، تهذيب الأسماء واللغات : ١٩٨٠ - ١٠٠ ، تهذيب الكمال ١٣١٧ ، تذكرة الحفاظ : ١٩١١ ، مجمع الزوائد : ١٩١٣ ، طبقات القراء : ٢١/٢ ، تذكرة الحفاظ : ١٩١١ ، مجمع الزوائد : ١٩١٨ ، طبقات القراء : ٢١/٢ ، تذكرة الحفاظ : ٢ ، خلاصة تذهيب الكمال : ١٩١٣ ، كنز العمال : ٢١ / ٢٨ ، شذرات الذهب : ٢١/٢ .

# ٩٨ \_ معاوية بن أبي سفيان :

القرشي الأموي المكي ، مؤسس خلافة بني أمية . قيل : إنه أسلم قبل أبيه وقت عمرة القضاء ولكن ما ظهر إسلامه إلا يوم فتح مكة .

حدّث عن النبي ، وكتب له مرات يسيرة ، وحدّث أيضاً عن اخته أم المؤمنين أم حبيبة وعن أبي بكر وعمر . ولي الخلافة بعد أن تنازل له الحسن ابن علي عنها، وحكم حوالي عشرين سنة من ٤١ هـ حتى ٦٠ هـ سير أعلام النبلاء ١١٩/٣

## انظر ترجمته واخباره في :

طبقات ابن سعد ٣٢/٣ و٧٦/٠ ، نسب قريش: ١٢٤، طبقات خليفة: (ت ٥١ و ٩٦٩ و ٩٦٩، التاريخ الكبير ٣٢٦/٧ ، المعارف: ٣٤٤، المعرفة والتاريخ ١ ٢٠٥، التاريخ الكبير ١٣٦، ١٣٦، الجرح والتعديل المعرفة والتاريخ الطبري ٣٢٣/٥ وما بعدها، مروج الذهب ١٨٨/٨، تاريخ الطبري ١٢٣، وما بعدها، مروج الذهب ١٨١٠، ٢٠٠ ، جمهرة أنساب العرب ١١١، ١١١، الإستيعاب: ١٤١٦، تاريخ ١٢٠٠ ، الجمع بين رجال الصحيحين ٢/٩٤، شذرات الذهب ١٠٥٠ طبقات فقهاء اليمن: ٤٧، جامع الأصول ١٠٧/٩، أشد الغابة ١٥٥، طبقات فقهاء اليمن: ٤٧، جامع الأصول ١٠٧/٩، أشد الغابة ١٥/٢/٢، تهذيب الأسماء واللغات ١٠٨/٢، البداية والنهاية ٨/٠٠ و١١، مجمع الزوائد ١٣١٨، ١٥٥، العقد الثمين ١٣٢٧، غاية النهاية: ت ٢٠٢٠، الإصابة ٣٢٣٠، تهذيب التهذيب الكمال: ٣٢٣، العالية ١٠٨/٢، تاريخ الخلفاء: تهذيب التهذيب الكمال: ٣٢٢، العالية ١٠٨/٤، تاريخ الخلفاء:

# ٩٩ ـ معروف الكرخي ( ت ٢٠٠ هـ ) :

هو أبو محفوظ معروف بن فيروز ، الصالح المشهور ، كان من المشايخ الكبار ، وكان مشهوراً بإجابة الدعاء . وهو أستاذ السري السقطي ، وأخباره ومحاسنه أكثر من أن تحصى . توفي ببغداد سنة ٢٠٠ هـ وقــيـــل ٢٠١ هـ. سير أعلام النبلاء ٩/ ٣٣٩ .

# انظر ترجمته واخباره في :

طبقات الصوفية ٨٣ ـ ٩٠ ، حلية الأولياء ٨/ ٣٦٠، ٣٦٨، تاريخ بغداد

١٩٩/ ١٩٩١، ٢٠٩، الرسالة القشيرية ١/ ٧٩ ، طبقات الحنابلة ١/ ٣٨١، ٩٨ ، همه الصفوة ٢/ ٧٩ ، اللباب ١/ ٩١ ، وفيات الأعيان ١/ ٢٣٠ ، العبر ١/ ٢٣٠ ، دول الإسلام ١/ ٢٦ ، مرآة الجنان ١/ ٤٦٠ ، حبة ٢ ، طبقات الأولياء : ٢٨٠ ، ٥٨٠ ، شذرات الذهب ١/ ٣٦٠ .

# ١٠٠ ـ نصر المقدسي (ت ٤٩٠ هـ):

الشيخ الامام العلامة القدوة المحدّث شيخ الإسلام أبو الفتح نصر بن إبراهيم بن نصر المقدسي ، الإمام الزاهد المجمع على جلالته وفضيلته وله مصنّفات كثيرة في المذهب وغيره . صحبه الغزالي متبرّكاً به حين قدم إلى دمشق . . .

وقد توفي المقدسي سنة ٤٩٠ هـ بدمشق .

سير اعلام النبلاء ١٣٦/١٩

# انظر ترجمته واخباره في :

تاريخ ابن عساكر ٢٦٩/١٧ تبيين كذب المفتري: ٢٨٦ ـ ٢٨٧، معجم ابن الأبار: ١٩٩ تهذيب الاسماء: ٢/١٥/ ـ ١٢٦، دول الإسلام: ١٩/١، العبر: ١٩٩٣، مرآة الجنان: ١٥٢/٣ ، طبقات السبكي: ٥/١٥٣ ـ ٣٥٣، طبقات السبكي: الزاهدة: ٥/١٥٣ ، طبقات ابن هداية الله: الزاهدة: ٥/١٥٠ ، الانس الجليل: ٢٦٤، طبقات ابن هداية الله: ١٨١، كشف الظنون: ٨٥، ٩٨ ، شذرات الذهب: ٣/١٩٥ ـ ٣٩٠، هدية العارفين: ٢/١٥٩ .

# - النهر جوري را . أبو يعقوب النهر جوري .

# ١٠١ ـ نوف البكالي :

نوف بن أبي فضالة البكالي (بالكسر والتخفيف ولام ، نسبة إلى بكال ككتاب ، بطن من حِمْيَر) وهو المرغّب في المحاسبة والمعالي . كان للكتب قارياً ، وإلى المحامد داعياً ، وعن المحاذر ناهياً . تابعي ، شامي ، كان إمام أهل دمشق في عصره ، من رجال الحديث، ورد ذكره في الصحيحين مات في الغزو شهيداً بعد التسعين (نحو ٩٥ هـ)، وكان راوياً للقصص . وهو ابن زوجة كعب الاحبار .

انظر ترجمته واخباره في :

حلية الأولياء ٨/٦] ، تهذيب التهذيب ١٠/١٥ ، الأعلام للزركلي .

### ۱۰۲ ـ هابیل :

ابن آدم عليه السلام ، وقد ذكر القرآن الكريم قصته مع اخيه قابيل في سورة المائدة الآيات ٢٧ ـ ٣١ ، راجع كتب التفسير .

### ۱۰۳ ـ هاروت :

ذكر الله تعالى قصته مع مــاروت في كتابــه العزيــز في ســورة البقــرة الآية ١٠٢ . راجع كتب التفسير .

# ١٠٤ ـ هَرِم بن حيّان العبدي :

أحد الأولياء المشهورين ، وأحد العابدين ، حدّث عن عمر وروى عنه الحسن البصري وغيره . ولي بعض الحروب في أيام عمر وعثمان ببلاد فارس . قال ابن سعد : كان عاملاً لعمر ، وكان ثقة ، له فضل وعبادة . سير أعلام النبلاء ٤/٤٨

## انظر ترجمته وأخباره في :

حلية الأولياء ٢ / ١١٩ / ١٢٢ ( الترجمة رقم ١٦٧ ) وفيها أنّه ولي عملاً لعمر بن الخطاب صفة الصفوة ٢١٣/٣ ، طبقات ابن سعد ١٣١/٧ ، طبقات ابن سعد ١٣١/٧ ، طبقات خليفة ت ١٥٨١ ، تاريخ البخاري ٢٤٣/٨ ، المعارف ص ٤٣٥ ، الحلية ١١٩/٢ ، الإستيعاب ت ٢٦٧٥ ، أسد الغابة ٥٧/٥ ، تاريخ الإسلام ٢١١/٣ ، الإصابة ت ٨٩٤٧ ، النجوم الزاهرة ١٣٢/١ .

# ۱۰۵ \_ هشام بن حسان (ت ۱۶۸ هـ):

قال أبو نعيم في الحلية (٢٦٩/٦): المترقب ذو الاحزان المتيقظ ذو الأشجان ، هشام بن حسان ، لزم أستاذه الحسن بن أبي الحسن هشر سنين . وكان يحدّث فيبكي وتجري الدموع على لحيته . وقد أدرك الأثمة الأعلام ، واقتبس عنهم الاقضية والأحكام . سمع محمد بن سيرين وقتادة وعكرمة وهشام بن عروة وحدّث عنهم . مات سنة ثمان واربعين ومئة . سير أعلام النبلاء ٢٥٥/٦

# انظر ترجمته وأخباره في :

تاريخ خليفة ٤٢٤ ، طبقات خليفة ٢١٩ ، تاريخ البخاري : ١٩٧/٨ ،

التاريخ الصغير ٢/٨٥، الجرح والتعديل ٥٤/٩ ـ ٥٥، الكامل في التاريخ ٥٥/٥، مهذيب الكمال ١٤٣٦، تاريخ الإسلام ١٤٤/٦، تذكرة الحفاظ ١٦٣/١، ميزان الاعتدال ٢٩٥/٤ ـ ٢٩٨، تهذيب التهذيب الحفاظ ٣٠٠٠، خلاصة تلهيب الكمال ٢٠٩، شلورات الذهب ٢١٩/١، حلية الأولياء ٢٦٩/٦.

## ١٠٦ ـ وهب بن منبّه (ت ١١٠ هـ):

تابعي جليل ، من المشهورين بمعرفة الكتب الماضية ، سمع كثيراً من الصحابة ، وروى عنه عمرو بن دينار والمغيرة بن حكيم وآخرون . اتفق العلماء على توثيقه . وقد ولي قضاء صنعاء . وكان زاهداً . توفي عام ١١٦ هـ أو ١١٤ أو ١١٠ على اختلاف الروايات .

سير أعلام النبلاء ٤/٤٥٥

انظر ترجمته وأخباره في: طبقات ابن سعد ٥٤٣/٥ ، الزهد لأحمد بن حنبل ٣٧١ ، طبقات خليفة ت ٢٦٥٢ تاريخ البخاري ١٦٤/٨ ، المعارف ٤٥٩ ، الحلية ٤/٣٧ ، طبقات الفقهاء للشيرازي ٧٤ ، طبقات فقهاء اليمن ٥٧ ، معجم الادباء ٢٥٩/١٩ ، وفيات الأعيان ٢/٣٧ ، تهذيب الكمال ص ١٤٨٤ تاريخ الإسلام ١٤/٥ ، تذكرة الحفاظ ١٩٥/٩ ، العبر ١٤٣١ ، البداية والنهاية ٢/٢٧ ، تهذيب التهذيب مراء ، خلاصة تذهيب التهذيب عبد ١٦٦/١١ ، طبقات الحقاظ للسيوطي ص ٤١ ، خلاصة تذهيب التهذيب التهذيب عبد النهاية ١٥٠/١ ، طبقات الحقاظ المسيوطي ص ٤١ ، خلاصة تذهيب التهذيب التهذيب التهذيب التهذيب التهذيب عبد النهاية ١٥٠/١ ، طبقات الحقائل المسيوطي ص ٤١ ، خلاصة تذهيب التهذيب ١٥٠٨ ، شذرات الذهب ١٥٠/١ .

# ١٠٧ ـ وهب بن الورد (ت ١٥٠ هـ) :

ابن أبي الورد المخزومي ، مولاهم ، المكّي ، ويقال اسمه عبد الوهاب ووهيب لقب له ، وكنيته أبو عثمان ويقال أبو أمية . روى عنه عبد الله بن المبارك وعمارة بن القعقاع . قال يحيى بن معين : هو ثقة ، وقال أبو حاتم : كان من العبّاد . وكانت له أحاديث ومواعظ وزهد . وكان سفيان الثوري إذا حدّث الناس وفرغ قال : قوموا بنا إلى الطبيب يعني وهيباً . وقد توفي عام ١٥٠ ه. .

سير أعلام النبلاء ١٩٨/٧ .

### انظر ترجمته واخباره في :

طبقات ابن سعد: ٥/٨٨، التاريخ الكبير ١٧٧/ ، المعرفة والتاريخ: ١٧٤/١ ، الجرح والتعديل: ٣٤/٩ ، مشاهير علماء الأمصار: ١٤٨ ، حلية الأولياء ١٤٠٨ ـ ١٦١ ، الكامل لابن الأثير: ٥/١٣٠ في أخبار (١٥٤ هـ) تهذيب الأسماء واللغات: ١٤٩/٢ ؛ تاريخ الإسلام: ٢/١٥٦ ، عبر الذهبي: ٢٢٢/١ ، العقد الثمين: ٤١٧/٧ ، تهذيب التهذيب الكمال: ٤١٧/٧ ، شذرات الذهب: ٢٣٦/١ .

## ۱۰۸ ـ يحيى بن معاذ الرازي (ت ۲٥٨ هـ):

هو أبو زكريا الواعظ ، أحد رجال الطريقة . له لسان في الرجاء خصوصاً ، وكلام في المعرفة . خرج إلى بلخ وأقام بها مدة ، ورجع إلى نيسابور ، ومات بها سنة ٢٥٨ هـ .

سير أعلام النبلاء ١٥/١٣.

### انظر ترجمته في :

طبقات الصوفية: ١٠٧ - ١١٤، حلية الأولياء: ١٠/١٥ - ٧٠ ، الفهرست: المقالة الخامسة: الفن الخامس، تاريخ بغداد: الفهرست: المقالة الخامسة: الفن الخامس الكامل لابن الأثير ٢٠٨/١ - ٢٠٢، الكامل لابن الأثير ٢٥٨/٧، وفيات الأعيان ٢/٥١ - ١٦٨، عبر الذهبي: ١٧/٢، البداية والنهاية: ١٣١/١٦، طبقات الأولياء: ٣٢١ - ٣٢٦. شذرات الذهب: ٢٣٨/١ - ١٣٩.

# ١٠٩ ـ يوسف بن اسباط الشيباني ( ت ١٩٠ هـ ) :

أحد الزّهاد ، من سادات المشايخ ، لـه مواعظ وحكم ، وقـد روى عن الثوري وغيره . وقد نزل الثغور مرابطاً ، وثقه ابن معين . وقال أبو حاتم : لا يحتجّ به .

سير أعلام النبلاء ١٦٩/٩

# انظر ترجمته في :

التاريخ لابن معين : ٦٨٤ ، التاريخ الكبير ٣٨٥/٨ ، التاريخ الصغير ٢٦٥/٨ ، مشاهير علماء ٢٦٥/٢ ، مشاهير علماء

الامصار ت ١٤٩٠ ، حلية الأولياء ٢٣٧/٨ ، ميزان الاعتدال ٢٦٢/٤ .

١١٠ \_ يونس بن عبيد الله (ت ١٣٩هـ)

يونس بن عبيد الله ، التابعي الجليل ، اتفقوا على جلالته وتوثيقه . رأى ابن مالك ، وحدّث عن الحسن وابن سيرين وعطاء وعكرمة . وحدّث عنه شعبة وسفيان وخلق كثير . قال ابن سعد : كان ثقة كثير الحديث . سير أعلام النبلاء ٢٨٨/٦ .

انظر ترجمته وأخباره في :

طبقات ابن سعد ٢٦٠/٧ ، تاريخ خليفة ٢٦١ ، ٤١٨ ، طبقات خليفة (٢٦٨ ) ، التاريخ الصغير ٩٤/٢ ، الجرح والتعديل ٢٤٢/٩ ، مشاهير علماء الأمصار (٥٠ ) حلية الأولياء ١٥/٣ ـ ٢٧ ، الكامل في التاريخ ٥٠ / ٤٨٧ ، تهذيب الكمال ١٥٦٧ ، تاريخ الإسلام ١٩/٥ ، تذكرة الحفاظ ١٩/٥ ـ ١٤٦ ، تهذيب التهذيب التهذيب ٢٠٧/١ ، شذرات الذهب ٢٠٧/١ .

# الملحق الثالث

# هوامش التحقيق مرتبة حسب صفحات الكتاب

ص ٤٧ : (وهي الصفحة الأولى من كتاب منهاج العابدين).

(١) زيادة من (د) و (هـ).

(٢) هكذا في (جـ) و (هـ)، وفي الأصل: الأمر.

### ص ٤٨:

(١) في (هـ): وحاصل العبيد الأقوياء ، وبضاعة الأولياء وطريق الأتقياء .

(٢) في الأصل : قسم ، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

(٣) في (ج): نهاية مقاصدها.

(٤) في (ج): فإذا هي طريق عسر، ومكان وعسر، سبيل صعب، كثيرة العقات.

(٥) في (ج) : حفيّة ، بالحاء المهملة ، وفي (هـ) : حقيقة .

(٦) في (ج) و (د) : العزاء، وفي (هـ) : الفراغ.

(٧) ساقطة في الأصل، مثبتة في (ج) و (د) و (هــ).

### : 19 00

(١) سقط شطر البيت هذا من (د) و (هـ) .

(٢) (ج) : وألا يقع .

(٣) زيادة من (ج).

(٤) (ج) : من فهم معانيها.

(°) (ج) و (هـ) : رضوان الله عليهم أجمعين.

## ص ٥١ :

- (١) (د) و(هـ): يتجرد.
- (٢) زيادة من (جـ) و (د) و (هـ).
- (٣) ساقطة من الأصل، مثبتة في (ج) و (د) و (هـ). والإرادة إحدى صفات الله تعالى السبعة، لذلك وجب ذكرها .

### ص ۲۰:

- (١) في الأصل: فتحتاج، والتصحيح من (هـ)، وفي (ج) فيحتاج.
  - (٢) زيادة من (ج)، و ( د ) و (هـ) يقتضيها سياق الكلام .
- (٣) في الأصل: العلم اليقين، والتصحيح يقتضيه السياق وما بعد.
  - (٤) في الأصل: هذا، والتصحيح من باقى النسخ.
    - (٥) (ج): توانِّ.
    - (٦) (ه) : علم اليقين بالغيب.
  - (٧) في الأصل: بعثته، والتصحيح من باقي النسخ.

#### ص ۵۳ :

- (١) زيادة من (د) و (هـ)، ساقطة من (أ) و (ج) وهذه الـزيادة يقتضيهـا سياق الكلام حتى يستقيم المعنى.
  - (٢) زيادة من (د) و (هـ).
  - (٣) (ج) : التوبة الصادقة.
  - (٤) (ج) : منع النفس، (د) و (هـ): قهر للنفس.
    - (٥) زيادة من (ج).

#### ص ٥٤ :

- (١) سقطت من الأصل وهي مثبتة في باقي النسخ.
  - (٢) (ج): حسن توفيقه.
- (٣) زيادة من (د) و (هـ). وفي (ج): كسلانة فاترة.

### ص ٥٥ :

- (١) في (ج) و ( د ) و (هــ) : له .
- (٢) في الأصل: الذكرين، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

(٣) (ج) : الصالحين.

### ص ٥٦ :

- (١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).
  - (٢) (ج) : تأمّل.
- (٣) في (أ) و (ج) حالة بالمفرد، والتصحيح من (د) و (هـ).
  - (٤) في (ج) و (د) و (هـ) البريد.
  - (٥) ساقطة من (ج) و (د) و (هـ).
- (٦) في (ج) نعيماً مقيماً وملكاً كبيراً. و (د) و (هـ) نعيماً مقيماً وملكاً كبيراً عظيماً.

### ص ۷٥ :

- (١) زيادة من (د) و (هـ).
- (٢) في الأصل: الخامس، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

#### ص ۲۰

- (١) ساقطة من الأصل مثبتة من (ج) و (د) و (هـ).
- (٢) في (ج) العبارة هي كالتالي: والعبادة بمنزلة ثمرتها والشجرة أشرف إذ هي الأصل.
  - (٣) عبارة ساقطة من (ج) و (د).
- (٤) يضرَّ وتضرَّ جاء هذان الفعلان في الأصل بصيغة الجمع والتصحيح من (د) و (هـ).

## ص ٦١ :

- (١) في الأصل: صفات نعته، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).
- (٢) (ج) : وربما يعرض لك أمر مشكل، وأنت لا تجد من تسأله.
  - (٣) ساقطة من جميع النسخ مثبتة في (ج).

#### ص ٦٢ :

- (١) (ج): أو نوم وغير ذلك وأنت تبتغي القربة.
  - (٢) (ج) و (د) و (هـ) أسر الأمل.
- (٣) في الأصل: وجه، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

#### ص ٦٣ :

- (١) (د) و (هـ) : الكدر.
  - (٢) (ج) لا يقبل.
- (٣) (ج) أنباء، (د) و (هـ) : سائر، ومعنى أفناء كما هي في الأصل الناس الذين فنوا وماتوا.

#### : 78,00

- (١) زيادة من (د) و (هـ).
  - (٢) زيادة من (ج).
- (٣) في الأصل: الحدث، والتصحيح من النسخ الباقية.

#### ص ۱۰:

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٢) ساقطة من الأصل مثبتة في باقى النسخ.
- (٣) ساقطة من الأصل: مثبتة في (د) و (هـ).

### ص ۲٦ :

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.
- (٢) في الأصل: المقصود والمطلوب والتصحيح من باقى النسخ.

#### ص ۲۷:

(١) سقط هذا الحديث من الأصل ومن (ج) وأثبته نسختا (د) و (هـ).

### ص ۲۸ :

(١) زيادة من (ج).

### ص ۷۱ :

- (١) زيادة من (ج).
- (٢) في الأصل ورد هذا الحديث بهذا النص: «إذا كذب العبد تنحى الملكان عن نتن ما يخرج من فيه». والرواية التي أثبتناها، وردت في (ج) و (د) و (هـ).

### ص ۷۳ :

(١) في الأصل: على، والتصحيح تقتضيه اللغة.

```
(٢) زيادة من (د) و (هـ).
```

ص ۷۵ .

(١) زيادة من (د) و (هـ).

ص ۷٦:

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).

ص ۷۷ :

(١) في الأصل: الأمر، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ).

(٢) (ج) و (د) و (هـ) بين يدي.

(٣) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).

ص ۷۸ :

(١) زيادة يقتضيها السياق.

(٢) زيادة من (د) و (هـ) (٢٤) يقتضيها سياق الكلام.

ص ٧٩ :

(١) زيادة من (ج).

(٢) زيادة من (ج) و (د) و (هـ).

ص ۸۰:

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

ص ۸۱ :

(١) في الأصل: عليها، والتصحيح من (ج) .

ص ۸۲ :

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

ص ۸۳ :

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

(٢) زيادة من (ج).

ص ٨٤ :

(١) في الأصل: بالإرادة، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

- (٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٣) ساقطة من الأصل ومن (ج) مثبتة في (د) و (هـ) وبها يستقيم المعنى .

### ص ۸۵ :

(١) في الأصل: كأن، والتصحيح من باقي النسخ.

### ص ۸٦ :

(١) في الأصل وفي (ج) أخذه ، والتصحيح من (د) و (هـ) .

### ص ۸۸ :

- (١) في الأصل: ضمَّه، وفي (ج) طبخه والتصحيح من (د) و (هـ) .
- (٢) في الأصل بآفته، وفي (ج) لما فيه والتصحيح من (د) و (هـ) .

### ص ۸۹:

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

### ص ۹۰:

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل عنه، والتصحيح من باقى النسخ.

### ص ۹۲:

- (١) هذا البيت ساقط من الأصل، مثبت في باقي النسخ .
  - (٢) (ج) (د) و (هــ) : غَيْرٌ .

### : 97 00

- (١) هكذا في الأصل، وفي بـاقي النسخ: التخلُّص.
- (٢) ورد صدر هذا البيت في (ج) كالتالي: «فما ساء في إلا الذين عرفتهم».

### ص ٩٥ :

- (١) ساقطة من الأصل، ومن (ج) مثبتة في (د) و (هـ) .
  - (٢) هذا البيت زيادة من (د) و (هـ) .

### ص ۹٦ :

(١) في (ج) : إن الخلق في هذا الزمان.

### ص ۹۸ :

- (١) في الأصل: ذلك، ولفظة الاعتزال من باقى النسخ.
- (٢) في الأصل: المحتاج إليه في باب الدين، والإضافة من (د) ، و (هـ) .

### ص ۹۹ :

- (١) في الأصل: قدرهم، وهكذا في (د) و (هـ) و (ج) قدمهم.
  - (٢) في (د) و (هـ) تنتحبك .
    - (٣) (د) و (هـ) : مانع .

#### : ١٠٠ ٠٠

- (١) في (ج) نعم فالشخص معهم ما أبعده عنهم.
  - (٢) زيادة من (ج)

#### : ۱۰۱ ...

- (١) زيادة من (د) و (هـ) .
  - ص ۲۰۲:
- (١) هكذا في (أ) و (ب) وفي باقي النسخ: كمال.
- (٢) هكذا في الأصل؛ وفي (ب) بركات ونظر من الله بالرحمة و (ج) من بركات ونظر من الله عزّ وجلّ بالرحمة. وهكذا في (د) و (هـ).
  - (٣) في الأصل: فيسكن، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

#### ص ۱۰۳ :

(١) سقط هذا البيت من (ب) و (ج).

### : ١٠٤ ص

(١) ساقطة في الأصل مثبتة في باقي النسخ.

### ص ۱۰۵:

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

#### : 1.4

- (١) سقطت من الأصل وثبتت في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: فاذن متى عانقت العبادة حقها . وفي الحاشية : فأنت إذا أعطيت العبادة . وهكذا ورد في النسخ الأخرى المخطوطة ، وقد فضلنا الصيغة التي أثبتناها .
  - (٣) في الأصل:

اتـخـذ الله صاحباً ودع الـنـاس جـانـبـاً وقـد أثبتناهـا مـا ورد في نسخـة (د) و (هـ) لـورود بيتين زيـادة على مـا في الأصل.

(٤) زيادة من (د) و (هـ) .

ص ۱۰۸ :

(١) هكذا في الأصل، وفي (ب) أما في (ج) و (د) و (هـ) : وإبقاء عليك .

(٢) في الأصَّل: ثنا كده، والتصحيح من الحاشية ومن باقي النسخ .

: ١١٠٠ ص

(١) زيادة يقتضيها السياق.

: 111 :

(١) زيادة من (ج) يقتضيها سياق الكلام.

: ۱۱۲ -

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .

(٢) ساقطة في الأصل مثبتة في باقي النسخ.

ص ۱۱۳:

(١) زيادة من (ج) و (د) وهي موضحة لسياق الكلام وتتفق مع ما سبق .

ص ۱۱٤:

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ .

(٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

ص ۱۱۵ :

(١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ .

(٢) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ .

: 117 00

(١) في (ج) في فعل الطاعات .

ص ۱۱۹:

(١) في الأصل: أصعب، والتصحيح من باقي النسخ.

(٢) زيادة من (ج) .

(٣) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۱۲۰ :

- (١) في الأصل: ولقوا أولادهما، والتصحيح من (د) و (هـ)، وكذلك الأفعال المتعلقة بآدم وحواء وجاءت في الأصل بالمفرد والتصحيح من (د) و (هـ) وهذا يتفق مع منطق اللغة.
  - (٢) زيادة من ( د ) و (هـ) .

### ص ۱۲۱ :

- (١) زيادة من (د) و (هـ) وفي (ج): في أمرهما.
- (٢) في الأصل: تربية وتقوية، والتصحيح من باقي النسخ.

### : ١٧٤ :

(١) في الأصل: وهكذا كل خير ، والعبارة المثبتة من (د) و (هـ) .

## ص ۱۲۶:

- (١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) .
- (٢) في الأصل: بالحلال، والتصحيح من باقي النسخ.

## ص ۱۲۷:

- (١) زيادة من المحقق.
- (٢) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۱۳۰ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۱۳۱ :

- (١) في الأصل، وهو، والتصحيح من (د) و (هـ).
- (٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في (ب) و (د) و (هـ) .
- (٣) في الأصل: باجتناب والتصحيح من (ب) و (د) و (هـ) .
  - (٤) في الأصل من ، والتصحيح من باقي النسخ .
    - (٥) زيادة من (ب) و (ج) .
  - (٦) في الأصل طويل، والتصحيح من باقي النسخ.

#### ص ۱۳٤ :

(١) سقط هذا البيت من جميع النسخ ما عدا الأصل.

## ص ۱۳۵ :

(١) سقط هذا البيت من جميع النسخ ما عدا الأصل.

#### ن ۱۳۳

- (١) في الأصل الوسواس، والتصحيح من باقي النسخ.
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## ص ۱۳۷ :

- (١) في الأصل: يقع والتصحيح من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: بالمفرد، وفي باقي النسخ بالجمع.

## ص ۱۳۹ :

(١) عبارة مثبتة من (ج) ساقطة من باقي النسخ.

## ص ۱٤٣ :

- (١) في الأصل: أحدها، والتصويب من (د) و (هـ) وهذا يتفق مع ما سيأتي.
  - (٥) في الأصل: منظر والتصويب من باقي النسخ.

## ص ١٤٤ :

- (١) في الأصل: كل جوهر للعبد خطر وكل معني نفيس والتصويب من باقي النيخ
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## ص ۱٤٥ :

(١) في الأصل: تقطر، والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۱٤٧ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ١٤٩ :

(١) في الأصل: يحسبوا، والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۱۵۰ :

(١) في الأصل: مصيرة، والتصويب من باقى النسخ.

```
ص ۱۵۷ :
```

(١) زيادة من (د) و (هـ) وفي (ب) بنقص الأمل وفي (ج) : بقصر الأمل

## : 109,00

- (١) زيادة يقتضيها سياق الكلام .
- (٢) زيادة يقتضيها سياق الكلام.

: 171 0

(١) في الأصل: بالدنيّ ، والتصويب من باقي النسخ.

ص ۱۹۳ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

: 177 00

- (١) عبارة ساقطة من الأصل ومن (ب) مثبتة في (ج) و (د) و (هـ) .
  - (۲) زیادة من (ج) و (د) و (هـ) .

## ص ۱۹۸ :

- (١) في الأصل: مما، والتصحيح من (ب) و (د) و (هـ) .
- (٢) في الأصل: السلطان بالمفرد، والتصحيح من باقي النسخ.

## : 179 00

- (١) الغالب، والتصحيح من باقي النسخ.
- (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

ص ۱۷٤ :

(١) في الأصل : عن جاره ، والتصحيح في باقي النسخ .

ص ۱۷۵ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ.

ص ۱۷۸ :

- (١) في الأصل: في زوال، والتصحيح من باقي النسخ .
  - (۲) زيادة من (د) و (هـ) .
- (٣) الأبيات الثلاثة الأخيرة ساقطة من جميع النسخ ، مثبتة في الأصل.

: ۱۸۲ ...

(١) في الأصل: العدة، وهكذا في (ب)، والتصحيح من (ج) و (د) و (هـ) .

وهذا يتفق مع الحديث النبوي: «الصلاة عماد الدين».

## ص ۱۸۵ :

- (١) هكذا في الأصل وفي (ب) وفي باقي النسخ رأس مالك .
- (٢) البيتان الأول والثالث ساقطان من جميع النسخ مثبتان في الأصل فقط.

## ص ۱۸٦ :

(١) في الأصل: صيام، ولعلَّ الأصح ما أثبتناه وهو ما ورد في باقي النسخ .

## ص ۱۸۷ :

(١) زيادة يقتضيها تنسيق الكلام .

### ص ۱۹۲ :

- (١) في الأصل: ويرقون ، وفي (ب) و (ج) : يفرّون ، وفي (د) و (هـ) :
   ينفرون .
- (٢) في (ب) يفرون من موارد البلى والردى وفي الحاشية : مرارة الدواء . وكذلك يفرقون أي يخافون.

### : 19400

- (١) الأبيات: ١ + ٢ وردت في الأصل.
- والأبيات: ٣ + ٤ زيادة من (ب) و (جـ) .
  - والأبيات: ٥ + ٦ زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۱۹۷ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

## : ١٩٩ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## ص ۲۰۲ :

- (١) هكذا في الأصل، وفي باقي النسخ: حكمة .
  - ص ۲۰۳ :
- (١) هكذا في الأصل وفي باقي النسخ: والإياس.

ص ۲۰۶:

(١) في الأصل: كفي، والتصحيح من باقى النسخ.

ص ۲۰۶:

- (١) في الأصل أنهم، وفي الحاشبة أهل القرى والتصويب من باقى النسخ.
  - (٢) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ الأخرى.

## ص ۲۰۷ :

- (١) في (ج) : مُذَهِّب الرأي.
- (٢) في هذا البيت الرابع لم يرد في غير الأصل، وهو مقحم في الحاشية، ولعله سقط أو لعله أقحم .
  - وروي: ما الأرزاق، وإضافة الفاء من المحقق للوزن الشعري.
    - (٣) في (ب) و (ج) : فإن قيل. . . . فاعلم.
    - وفي ( د ) و (هـ) : فإن قلت . . . . فاعلم .

### ص ۲۰۸ :

(١) في الأصل حطامها والتصويب من باقي النسخ.

ص ۲۰۹ :

- (١) في الأصل: بميل، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: قيل، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٣) في (ب) : مقصودها .

## ص ۲۱۰:

- (١) في هذه الأبيات زيادة من (د) و (هـ) .
- (٢) هذا البيت الأول لم يرد في جميع النسخ وقد ورد في هامش الأصل، وكأن من راجع هذا الأصل أضافه

## ص ۲۱۳ :

(١) في الأصل: التي، والتصويب من باقي النسخ.

### : ٢١٤ :

(١) في الأصل وفي (ب) و (ج) يصح ، والتصويب من (د) و (هـ) .

## ص ۲۱۷ :

(١) في (ب) :: اختلج.

(٢) في (ب) : اختلج.

## ص ۲۱۸ :

(١) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ، وفي (د) و (هـ) : وإظهار النعمة عليه، وأظنه خطأ وقع فيه الناسخ .

## ص ۲۱۹ :

- (١) في الأصل: فكذلك ها هنا. وفي (ب) و (ج) وكذلك الرضا بالقضاء. وما أثبتناه هو من (د) و (هـ) ولعله الأصح لأن الكلام ليس على القضاء بل على المقضى.
  - (٢) لفظة ساقطة في الأصل مثبتة في باقي النسخ.
  - (٣) هكذا في الأصل، وفي باقي النسخ: ألوصول.

## ص ۲۲۰ :

- (١) في الأصل: والوعد عليه، وما أثبتناه ورد في باقي النسخ ولعله أوضح.
- (٢) في (د) و (هـ) العلماء ، راجع تخريج هذا الحديث وانظر إلى رواياته المتعددة .

### : ۲۲۱ ...

(١) هكذا في الأصل وفي (ب)، وفي (ج) و (د) و (هـ): باتقاء، وما أثبتناه هـو الأصح كما تبينت من سياق الكلام الآتي .

### : 440 ...

(١) هكذا في الأصل: وفي الهامش، أعظمها وأغلظها وكذلك في (ب) وفي (ج): أعظمها وأعضلها وكذلك في (و) و (هـ) .

### ص ۲۳۰ :

(١) لم يرد هذا البيت في النسختين (ب) و (ج) وورد في هامش الأصل: وروايته تختلف عن رواية (د) و (هـ) ففيهما: لم تقرأ بدل لم تقنع ، ومباينا بدل مزابنا .

## ص ۲۳۳ :

- (١) في الأصل: على، والتصويب من باقى النسخ.
- (٢) البيت الأول ورد في الأصل فقط ، وسقط في باقي النسخ.
- (٣) هكذا في الأصل، وفي هامش عقدهم، وهكذا في باقي النسخ.

## ص ۲۳۵ :

(١) في الأصل: عن الله تعالى، والتصويب من (د) و (هـ) والعبارة مضطربة في النسخ الأخرى .

## ص ۲۳۷ :

(١) هـذا البيت الثاني ساقط من الأصل، مثبت في بـاقي النسخ. وفي (د) و (هـ) : وتتحققني ، وفي (ج) : وتيقّني أن الذي هو كائن .

#### : ۲۳۸,00

(١) في الأصل: كريهة مباركة، وفي (ج) شربة كريهة إلا أنها ساركة كريمة، وهذا ما أثبتناه إيضاحاً للمعنى المراد من العبارة .

### : Y2. , po

- (١) لفظة ساقطة من الأصل، ومثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: فلا يخفى عليه مكانك بشيء وما أثبتناه ورد في باقي النسخ.

### ص ۲٤١ :

(١) زيادة من (ج) و (د) و (هـ) يقتضيها سياق الكلام.

### ص ۲٤٢ :

(١) هكذا في الأصل، وفي (ب): وصبرت عن ذكر العلائق، وفي (ج): وأضربت عن ذكر، وكذلك في (د) و(هـ).

## ص ۲٤٣ :

- (١) هكذا في الأصل وفي (ج) و (د) و (هـ) وفي (ب) : من لعل ومن عسى .
  - (۲) هذان البيتان ساقطان من (ج) و (د) و (هـ) .

## ص ۲٤٤ :

- (١) لفظة ساقطة من الأصل مثبتة في (ب) و (ج) وهي في (د) و (هـ) ألا .
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ.

(٣) هذا البيت ساقط من الأصل، ومن (ب) و (ج) ومثبت في (د) و (هـ) .

### : YEV ...

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۲٤۸ :

- (١) هكذا في الأصل، وفي باقى النسخ (معمل).
- (٢) في الأصل: الزهاد والتصحيح من باقي النسخ.

#### : Yo. ...

- (١) في الأصل: فنودوا، والتصويب من باقى النسخ.
  - (٢) هكذا في الأصل: وفي سائر النسخ، مسكنه.
- (٣) في الأصل: على النار، وهمو كذلك في (ب) و (ج) والتصويب من (د) و (هـ). وهذا يتفق مع عروض البحر البسيط التي أتت فعلن ولم تأتِ فعلن.
  - (٤) في الأصل: في العبادة، والتصحيح من باقي النسخ.

## ص ۲۵۱ :

- (١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.
- (٢) في الأصل: في ، والتصويب من باقي النسخ .
  - (٣) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

### : YOV ...

- (١) في الأصل: الرحيم والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: تخاف والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۲٦١ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

#### : Y77 ...

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

### ص ۲۲۹ .

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

ص ۲۷۰ :

(١) في الأصل: إذ لوكان على حال، والتصويب من باقى النسخ.

ص ۲۷۱ :

(١) في الأصل: له والتصويب من باقي النسخ.

ص ۲۷۳ :

(١) سقط هذا البيت من الأصل ، ومن (ب) و (ج) وورد في نسخة ( د ) ونسخة (هـ) فقط .

(٢) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

ص ۲۷۷:

(١) لفظة ساقطة من الأصل مثبتة في باقي النسخ.

(٢) زيادة من المحقق، يقتضيها حسن ترتيب الكلام.

(٣) لفظة ساقطة من الأصل مثبتة في باقي النسخ.

ص ۲۷۹ :

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

(٢) زيادة يقتضيها سياق الكلام، وهي مثبتةً في (د) و (هـ) فقط.

(٣) جملة ساقطة من (أ) و (ب) و (ج)، مثبتة في (و) و (هـ)، وهي لازمة لاستكمال الكلام.

(٤) في الأصل: نوسع، والتصويب من باقى النسخ.

(٥) في الأصل: قال، والتصويب من باقى النسخ.

ص ۲۸۰ :

(١) جملة من المحقق، أضيفت لاستقامة ترتيب الكلام.

: ۲۸۳ ...

(١) زيادة يقتضيها سياق الكلام ساقطة من الأصل، مثبتة في (ب) و (ج) .

(۲) فإنما زيادة من (د) و (هـ) .

ص ۲۸۵ :

(١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## : ٢٨٩ :

- (١) في الأصل وفي (ب): الشيء، والتصويب من باقي النسخ. وهذا التصويب
   يتفق أيضاً مع ما سيأتي من كلام.
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في ساقي النسخ.

## ص ۲۹۰ :

(١) في الأصل: وكذلك مكان، والتصويب من باقي النسخ.

## : Y9Y -

(١) في الأصل عامة والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۲۹٤ :

- (١) في الأصل: استهانك والتصويب من باقي النسخ .
- (٢) في الأصل: وقصدت به سعيك، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٣) في الأصل: القلوب، والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۲۹۸ :

- (١) في الأصل: والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: قرياني، نسبة إلى قرية، ولم نجد هذه النسبة في ما بين أيدينا من كتب اللغة. والتصويب من باقي النسخ.

## : Y99 œ

- (١) في الأصل: ضرايبهم، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## ص ۲۰۱:

(١) جملة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## : ٣٠٤ ...

- (١) في الأصل: والآخر، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) زيادة في باقي النسخ، وهي ساقطة من الأصل.

### : ٣.٧,00

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.

## ص ۲۰۸:

(١) ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.

## ص ۳۱۲:

(١) في الأصل، بالبكاء، والتصويب من باقي النسخ.

## : ٣١٣ ...

(١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في (ج) و (د) .

## ص ۲۲۰:

- (١) في الأصل: ما هو والتصويب يقتضي إضافة الفاء الواقعة في جواب الشرط.
  - (٢) في الأصل: أحوال، والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۳۲۱ :

(١) في الأصل: بالمفرد ( ) وفي باقي النسخ بالجمع.

## ص ۳۲۳ :

- (١) في الأصل العبر، والتصويب من باقى النسخ.
- (٢) سَاقطة من الأصل، مثبتة في (د) و (هـ) وفي (ب) و (ج): لها. ولعلَّ الأصح ما أثبتناه.

## ص ۳۲٤ :

(١) هكذا في الأصل، وفي (ب) و (د) و (هـ): العنصر.

## ص ۳۲۵ :

- (١) لفظة ساقطة من الأصل ومن (ب) و (ج) ومثبتة في (د) و (هـ) وأثبتناها لضرورة توافقها مع ما بعدها.
  - (٢) في الأصل: هدية، والتصويب من باقي النسخ.
  - (٣) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في (ج) و (د) و (هـ).

### ص ۲۲۷ :

- (١) في الأصل: لم تحرم خيراً أنت قط تتمناه.
- (٢) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في جميع النسخ.
  - (٣) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۳۳۰ :

- (١) لفظة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقي النسخ.
- (٢) في الأصل وفي (ب)، موسى عليه السلام وبالإضافة من (د) و (هــ). وهي تتفق مع سياق الكلام.

## ص ۳۳۱ :

(١) في الأصل بأسرارها، والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۳۳۲ :

- (١) زيادة يقتضيها سياق الكلام.
  - (۲) زیادة من (د) و (هـ) .

## ص ۲۳۵ :

(١) جملة ساقطة من الأصل مثبتة في باقى النسخ.

## ص ۳۳۸ :

- (١) عبارة ساقطة من الأصل، مثبتة في باقى النسخ.
- (٢) في الأصل: كان، والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۲۶۲ :

- (١) في الأصل: الخلائق، والتصويب من باقى النسخ.
  - (٢) لفَظة ساقطة من الأصل، مثبتة في (د) و (هــ) .

### ص ۶۶۴ :

(١) في الأصل: وظنّ بأنا لاحقين بقيصرا، وهكذا في (ب) وفي النسخ الأخرى كما أثبتنا. وهذا يتفق مع رواية الديوان.

### ص ٥٤٥ :

- (١) في الأصل بالمفرد، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) هكذا في الأصل، وفي (ج) و (د) و (هـ): (وبال) .

### ص ۳٤٦ :

(١) هكذا في الأصل وفي (ب) أما في (ج) و (د) و (هـ) فهي الألباء .

# ص ۳٤٧ :

(١) زيادة من (د) و (هـ) .

## ص ۳٤۸ :

(١) وفي (ج) و (د) و (هـ) الجلوة.

# ص ۳۵۹ :

- (١) في الأصل بالمفرد والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: وهمي والتصويب من باقي النسخ.

## ص ۳۵۳ :

- (١) في الأصل كتاب، والتصويب من باقي النسخ.
- (٢) في الأصل: عملناه، والتصويب من باقي النسخ.

فهرس الأحاديث

| مكان   | رقم     |                      | مكان   | رقم     |                         |
|--------|---------|----------------------|--------|---------|-------------------------|
| الورود | التخريج | الحديث               | الورود | التخريج | الحديث                  |
|        |         | اقطع لسانك عن حملة   |        |         | t                       |
| 181    | ٤٠      | القرآن               | 1.1    | 77      | الأبدال يكونون بالشام   |
|        |         | أكثروا من معرفة      | 191    | 74"     | احفظ الله تجده          |
|        | ۲١.     | المؤمنين             | 189    | ٤٣      | أخوف ما أخاف عِليكم     |
|        |         | _                    | 137    | ٧٩.     | إذا أحبّ الله قوماً     |
| ٦٠.    | ٦       | الا أدلَّكم على أشرف | 91     | ١٨      | إذا رأيتم الناس         |
| ٨3     | ۲       | ألا وإن الجنَّة      | 4٧     | 77      | إذا ظهرت البدع          |
| 1.1    | 77      | إلزم بيتك            | 779    | ۸۹      | إذا كان يوم القيامة     |
|        |         | الم يوسع لك في       | ٧١     | 14      | إذا كذب العبد           |
| YVA    | 94      | المجالس              | 111    | 41      | إذا ولد لابن آدم        |
| 719    | ٧١ .    | اللهم بارك لنا فيه   | 4.1    | 79      | اربعة قد فرغ منهن       |
| 10.    | £ £     | أما تعجبون من أسامة  | 137    | ۸٠      | اشد الناس بلاء          |
| 777    | 9.7     | أنا أغنى الأغنياء    | ***    | ٧٢      | أشد الناس بلاء          |
|        |         | أنا عند المنكسرة     | ۱۸۳    | 77      | أصل كل دواء الحمية      |
| 777    | ۹٠      | قلوبهم               | 177    | ٥٥      | أصل كل داء البردة       |
| 91     | ٧,      | إنَّ يدفع عن عمرك    | ٦٧     | 14      | إطلعت ليلة المعراج      |
| 179    | ۳۷      | إنّ ابن آدم          | 797    | ۱۰۳     | أعددت لعبادي الصائمين   |
| ٣٠٨    | 1.7     | إن الله تبارك وتعالى | 177    | ۸o      | ا أعوذ بعفوك            |
| 198    | 1.4     | إن الله ليعطى الدنيا | 177    | ۸۳      | أفلا أكون عبداً شكوراً. |

| مكان<br>الورود | رقم<br>التخريج | الحديث                     | مكان<br>الورود | رقم<br>التخريج | الحديث                              |
|----------------|----------------|----------------------------|----------------|----------------|-------------------------------------|
|                |                | ب ـ ت ـ ث                  |                |                | إن الله تعالى لا                    |
| 171            | ٥٨             | بعثت بالحنيفية السمحة      | 127            | ٤١             | ينظر إلى صوركم                      |
| 141            | 1              | تقول: ربّي الله            | 779            |                | إن أول من يدعى يوم                  |
| TAA            | 1.1            | ثلاث مهلكات                | £A             | ۹۸             | القيامة<br>إن الجنّة حفت بالمكاره   |
|                |                | さ- こ- ま                    | 444            | 97             | ان الجنة تكلمت                      |
| 107            | ٤٦             | الحسد يأكل الحسنات         | 108            | ξV             | إن ديننا هذا متين                   |
| 777            | 1.4            | الحمد لله على ما ساء وسرّ  |                |                | ا إنَّ ذكر الله في جنب              |
| 170            | 0 &            | الحلال لا يأتيك إلاً قوتاً | 11.            | ٣٠             | الشيطان                             |
| 174            | ٦.             | حلالها حساب                | 1.1            | 70             | إن الشيطان مع الفذّ                 |
| 70.            | 117            | خلق فيها ما لا عين رأت     | 1.1            | 48             | إن الشيطان ذئب الإنسان              |
| ۸۰             | 10             | خیارکم کل متفتن تواب       | ٦٠             | ٤              | إن فضل العالم على العابد            |
| 1              |                | د-د-ر-ز                    | 188            | 73             | إن في الجسد مضغة                    |
|                | ٥٧             | الدنيا حلالها حساب         | ۳۱۷            | 1.4            | إن للنعم أوابد                      |
| 91             | 19             | ذلك أيام الهرج             | 772            | ۸۸             | إن لله مائة رحمة                    |
| YVA            | 9.5            | ردّوه إلى سجّين            |                |                | إن المراثي يوم القيامة              |
| 7.5            | ٦٧             | الرزق مقسوم                | 777            | 90             | اینادي                              |
| ٨٤             | 17             | ركعتان من رجل عالم         | 44.            | 99             | ا إن النار وأهلها يعجُّون           |
| 1.4            | 7.7            | رهبائية أمتي               | 150            | ٤٥             | إن النظر إلى محاسن<br>المرأة        |
| 1.7            | 79             | زُرْ غَبّاً تزدد حبّاً     | 01             | 7              | ا امراه<br>  إن النور إذا دخل القلب |
|                |                | س ــ ش                     | 74             | ٨              | إن نوماً على علم                    |
| 101            | ٤٥             | ستة يدخلون النار           |                |                | إنك لتحمد الله على نعمة             |
| 177            | AY             | شيبتني هود وأخواتها        | 771            | 11.            | عظيمة                               |
| 401            | 115            | شيبتني هود واخواتها        | 179            | ٣٤             | إنما سمّي المتقون متقين             |
|                | 114            | ص - ض - ط - ظ              | ٦٣             | ٩              | إنّه يلهمه السعداء                  |
| ٦٤             | ١٠.            | طلب العلم فريضة            | 75.            | ٧٧             | إني لأذود أوليائي                   |
|                |                | خ- ي                       | 717            | ٧٠             | إياكم والطمع                        |
| 117            | 44             | العجلة من الشيطان          | TVA            | 97             | اين الذين كانوا يعبدون              |

| مكان   | رقم<br>التخريج | الحديث                      | مكان   | رقم     | الحديث                     |
|--------|----------------|-----------------------------|--------|---------|----------------------------|
| الورود | التحريج        | •                           | الورود | التخريج |                            |
|        |                | -٢-                         | ٦٠     | ٧       | العلم إمام العمل           |
| 777    | ٧٣             | ما أعطي أحد من عطاء         | 1.1    | 77      | عليكم بالجماعة             |
| 170    | ٥٣             | ما فضلكم أبو بكر            |        |         | ف ـ ق                      |
| 74.    | ٧٤             | مكتوب على ظهر الحوت         | ۱۳۸    | ۳٦      | قل ربي الله ثم استقم       |
| ٨٤     | ١٦             | من أحبّ دنياه               |        |         | -4-                        |
| 197    | ٦٤             | من سرّه أن يكون             | 107    | ٤٨      | الكبرياء ردائي             |
| 178    | ٦١             | من طلب الدنيا               | 177    | ٥٠      | كل لحم نبت من سحت          |
|        |                | من طلب الدنيا حلالاً        | 174    | ٥١      | كم من قائم ليس له          |
| ١٧٣    | ०९             | مباهيأ                      | 777    | 91      | الكيس من دان نفسه          |
| ٦٧     | 11             | من طلب العلم ليفاخر به      | 199    | ٦٥      | كيف بك إذا بقيت            |
| 18.    | ۳۸             | من كثر لغطه                 |        |         | J                          |
| 747    | ٧٦             | من لم يرضَ بقضائي           | 111    | ٣٢      | للشيطان لَمَّة بابن آدم    |
|        |                | - ù <b>-</b>                | 137    | У۸      | لله أرحم بعبده المؤمن      |
| ¥      | 18             | الندم توبة                  | 775    | ۸٧      | لله أرحم بالعبد من الوالدة |
| ٦٠     | ٥              | نظرة إلى العالم             | 788    | ۸۱      | لو أُخِذْنا أنا وعيسى      |
|        |                | - 1/2                       | ۳۳۰    | 1.9     | لو أشاء أن أزينكما         |
| 4.1    | 1 * 8          | لا أحصي ثناء عليك           | 771    | ٨٤      | لو أني وعيسى               |
| 177    | ٥٦             | لا انقص من آخرتك شيئاً      | 774    | ۸٦      | لو تعلمون ما أعلم          |
| ٦٦٣    | ٥٢             | لاتميتوا القلب بكثرة الطعام | 7.1    | 77      | لو توكلتم على الله         |
| 109    | ٤٩             | لا حسد إلا في اثنتين        | 737    | 111     | لو علمتم ما أعلم           |
|        |                | هـ ـ و ـ ي                  | 4.1    | 1.0     | ليس احد يدخل الجنة         |
| 7.7    | ٦٨             | هاك، لو لم تأتها لأتتك      | 747    | ٧٥      | لِيَقِلُّ مَمَك            |
|        |                |                             | 181    | 44      | ليلة أُسريَ بي             |

0 0 0

# فهرس الأعلام

## الألف

\_إبراهيم بن أدهم ص ٩٥، ١٠٤، ١٨٦ 777, 777, 777, P77. \_ إبراهيم التيمي ص ٢٣٢ . - إبراهيم الخواص ص ١٩٨. - إبراهيم بن على: را. أبو إسحاق الشيرازي. \_ إبراهيم بن محمد را. أبو إسحاق الاسفراييني - إبراهيم النخعي ص ١٨٨، ٣٠٤. - ابن السماك ص ١٥٢، ٢٤٨. - ابن شبرمة ص ٢٦٥. ۔ ابن عباس: را. عبد الله بن عباس ـ ابن فورك ص ٩٨، ٣٣٣، ٢٦٦. ـ ابن مسعود: را. عبد الله بن مسعود.

- أبو إسحاق الاسفراييني ص ٧٨، ٩٨، - أبو الطيب الطبري ص ٢٣٣.

- ابن المطيع ص ١٤١.

. 177 . 177 . 777 .

\_ أبو إسحاق الشيرازي ص ٢٣٣.

\_أبو بكر الصديق ص ١٦٥، ١٧١، ٣٤٣.

\_ أبو بكر الطرطوشي ص ٧٢.

ـ أبسو بكر السوراق ص ٨٦، ٩٥، ١٢٨،

.01, 7.7, 317, 1.7, 917.

ـ أبوجعفر الحداد ص ١٦٤.

ـ أبو حازم ص ١٩٢.

\_ أبو حامد الاسفراييني ص ٢٣٣

\_ أبو حامد الغزالي

را . الغزالي .

\_ أبو الدرداء ص ٨٣، ٨٧.

ـ أبو ذرّ الغفاري ص ١٤٩، ١٥٠.

\_ أبو سعيد الخدري ص ١٣٩.

- أبو سعيد الخراز ص ٢٣٢.

\_ أبو سعيد الصوفي ص ٢٣٣.

- ألو سليمان الكوفي:

را ، الأعمش.

\_ أبو عبيدة الجراح ص ٣٤٢.

## باتات

- ـ بلعام بن باعـوراء ص ۷۸، ۲۰۹، ۳۳۲، ۳۳۳.
  - ـ ثوبان بن إبراهيم.

#### جا۔ حا۔ خا

- ـ جعفر الضُّبَعي ص ٢٧٣، ٢٧٤.
  - ـ جندب بن جنادة:
  - را . ذو النون المصري
  - ـ الجنيد ص ٢٠٣، ٢٨١.
- ـ الجـويني ص ۲۰۷، ۲۱۱، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۶۶.
- \_حاتم الأصم ص ٩٠، ١٤٠، ١٥٣، ١٥٣، ٢٥٣.
  - الحارث بن أسد المحاسبي ص ٢٣٤.
    - الحارث بن عميرة ص ٩١.
      - \_ حرملة ص ٢٣٤ .
    - \_حــان بن أبي سنان ص ١٣٩.
- الحسن البصري ص ۲۰، ۱۲۰، ۱۷۲، ۲۷۰، ۲۷۸، ۲۷۰، ۲۷۸، ۲۷۰، ۲۷۰، ۲۹۵، ۲۹۵، ۲۹۵، ۲۹۵، ۲۹۵،
  - ـ خالد بن معدان ص ۳۰۸، ۳۱۲.
    - خالد بن الوليد ص ١٦٧.
      - ـ الخواص ص ۲۰۳.
    - د-ذ-ر-ز
    - ـ الداراني ص ١٦٤، ١٦٥.
    - ـ داود (عليه السلام) ص ٦٧.
    - ـ داود الطائي ص ٩٤، ١٤٨.
- ـ ذو النون المصرى ص ١٣٤، ٣٣٢، ٣٥١.
  - \_رابعة العدوية ص ٣٠٧، ٣٣٩.

- \_ أبو عبيدة القاسم بن سلام ص ٩٤.
  - ــ أبو العتاهية ص ١٢٧ . ـ
  - \_ أبو عمر (شيخ الغزالي):
  - را . محم بن إبراهيم.
    - \_أبو قلابة ص ١٤١.
- ـ أبو محمد (شيخ الغزالي) ص ١٩٦.
  - ـ أبو مطيع البلخي ص ١٩٨.
    - ـ أبو المعالى الجويني:
      - را . الجويني .
  - \_ أبو معاوية الأسود ص ٢٣٢ .
  - \_ أبو ميسرة العابد ص ٢٧٣ .
- \_أبو هريرة ص ٧٩، ١٠٦، ١٦٩، ٢٨٠.
- \_ أبو يزيد البسطامي ص ٦٧، ١٨٧، ٢٠٠٠. ٣٠٧.
  - .. أبو يعقوب النهرجوري ص ١٥٣.
    - .. احمد بن أي طاهر:
    - را . أبو حامد الاسفراييني
  - \_ أحمد بن أرقم البلخي ص ١٨٠ .
    - \_ أحمد بن عيسى البغدادي:
    - را . أبو سعيد الخراز .
    - \_أسامة بن زيد ص ١٥٠ .
      - \_ إسحاق بن محمد:
    - را. أبو يعقوب النهرجوري.
      - \_ إسماعيل بن يحيى:
        - را. الْمُزَني.
      - ـ الأعمش ص ٢٣٢.
        - \_ إمام الحرمين:
        - را. الجويني.
      - ـ امرؤ ألقيس ص ٢٤٤.
  - ـ أويس القرني ص ٩٥، ١٩٩.

را. أبو الطيب الطبري. ـ طيفور بن عيسي: را. البسطامي. ع - غ -\_ عائشة بنت أبي بكر ص ١٢٥ . \_عامر بن زید: رل أبو الدرداء. \_عامر بن عبد قيس (أبو بردة) ص ١٢٦. ـ عباد الخواص ص ٩٢. \_ عبدان (من مشايخ الكرامية) ص ٢٨٣. \_عبد الرحن بن أحد: را. الداراني. را. أبو هريرة. ر عبد الله بن زيد: را. أبو قلابة. \_ عبد الله بن شبرمة: را. ابن شبرمة. \_عبد الله بن عباس ص ١٦٩، ١٨٢، . 414 . 74. - عبد الله بن عمر ص ١٦٩، ١٩٩، ٣٢١. \_عبد الله بن عمرو بن العاص ص ٩٠. - عبد الله بن المبارك ص ١٤٠، ١٤١،

. ٢ . . . ٢ . . .

- عبد الله بن مطيع:

را. ابن المطيع.

ـ عطاء بن أبي رباح ص ١٨٨ .

. 141

ـ عبد الله بن مسعود ص ٩١، ١٠٠، ٢٣٦،

الرازى: را. پیسی بن معاذ. ـ رويم ص ۲۰۳ . - الزجاجي: را. محمد بن إبراهيم. ـ زرارة بن أوفي ص ١٥١. - زين العابدين ص ٤٩. س .. ش السجزي (الإسلامي) ص ۲۱۲. ـ سعد بن مالك الأنصاري را . أبو سعيد الخدري ـ سفيان بن عبد الله ص ١٣٨. ـ سفيان بن عبينة ص ٩٢، ٩٣، ١٦٥. ـ سفيــان الـشــوري ص ٩٢، ٩٤، ١٠٦، | عبد الرحمن بن صخر السدوسي: 701, AA1, 777, P37, VFT, 177, 707, 777, 777. ـ سلمان القارسي ص ٨٤. \_ سلمة بن دينار: را. أبو حازم. ـ سليمان الخواص ص ٩٥، ١٩٨. ـ سهل التستري ص ١٨٦. \_ الشافعي : را. عمد بن إدريس. ـ الشعبي ص ٢٦٥ . ـ شقيف البلخي ص ٢٠٥، ٢١٧.

ص ـ ض ـ ط ـ ظ

- ضياء الدين عبد الملك: را. الجويني . ـ طاهرين عبد الله:

- ـ المتنبي ص ١٩٣.
- ا ـ مجاهد بن جبير ص ١٢٨.
  - \_ المحاسبي ص ٢٣٤ .
- \_ محمد بن إبراهيم الزجاجي (أبنو عمر) ص 717, 717, 717.
  - - \_ محمد بن الحسن:
    - را. ابن فورك.
    - \_ محمد بن سابق ص ۲۰۷.
    - \_ محمد بن صابر ص ٢٨٩.
      - \_ محمد بن صبيح:
      - را. ابن السماك.
    - \_ محمد بن واسع ص ٣٠٧.
  - محمد بن يوسف الأصبهاني ص ٣٣٣.
    - ـ المُزَنِي ص ٢٣٤ .
  - ـ معاذ بن جبل ص ١٤١، ٣٠٨، ٣١٢.
    - ـ معاوية بن أبي سفيان ص ١٩٦.
      - ـ معروف الكوخي ص ١٨٥.

- ـ نصر المقدسي ص ٢٣٣.
  - ـ النهرجوري:
  - را. أبو يعقوب.
  - ـ النوري ص ۲۰۳.
- ـ نوف البكالي ص ٢٧٦.

هـ ـ و ـ ي

- ـ هاروت ص ٣٤٣.
- ـ هارون الرشيد ص ٢٢٦.
- ـ هرم بن حيان العبدي ص ٩٥، ٢٠٠.
  - ـ هشام بن حسان ص ۲٦٨ .

- \_عطاء السلمي ص ٣٠٢، ٣٤٢.
- \_ على بن أبي طالب ص ٦٧، ١٤٩، ١٦٩، 311, 277, 317, 777.
  - ـ على بن الحسين:
  - را. (زين العابدين).
- ـ عمر بن الخطاب ص ٧٣، ٨٣، ٩٩، | عمد بن إدريس الشافعي ص ٢٣٤. . TET , TTT , 13T.
  - \_عمر بن شراحيل:
    - را. الشعبي.
  - ـ عمر بن عبد العزيز ص ٢٦٧ ، ٢٦٨ .
    - عون بن عبد الله ص ١٥٠ .
      - \_ عويمر بن زيد :
      - را. أبو الدرداء.
        - ـ الغزالي:
      - را. أبو حامد.

ف ـ ق ـ ك ـ ل

- ـ فرقد السبخي ص ١٨٩.
- ـ الفضيل بن عياض ص ٩٣، ١٠٦، ١٨٨، 177, 057, 147, 737.
  - \_ القاسم بن سلام:
    - را. أبو عبيد.
  - ـ قتادة السدوسي ص ١٢٦ .
  - ـ الكرامية ص ٢٣٣ ، ٢٨٣ .
    - كعب الأحبار ص ٩١.
  - ـ كهمس بن الحسن ص ٧٩.

- ـ ماروت ص ٣٤٣.
- ـ مالك بن دينار ص ۱۸۸، ۲۲۲، ۳۰۷.
  - \_ مأمون بن أحمد ص ٩٨.

\_وهب بن منبه ص ١٥٢، ٣٤٤، ٣٠٤. - يوسف بن اسباط الشيباني ص ٩١، ٢٧١. - يوسف بن اسباط الشيباني ص ٩١، ٢٧١. - يونس بن عبيد الله ص ١٣٨، ٢٦١. - يونس بن عبيد الله ص ١٣٨، ٢٦١.

|  | • |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

# فهرس أسماء الكتب الواردة في منهاج العابدين

الكتاب المؤلف مكان وروده

١ - إحياء علوم الدين الغزالي ص : ٤٩، ٦١، ٧٨، ١٣١،

٢ ـ أخلاق الأبرار الغزالى ص : ٩٤

٣ \_ أسرار معاملات الدين الغزالي ص: ٤٩، ١٤٢، ١٤٤، ١٤٧،

VOI , AFT , YVI , TAY .

٤ ـ تلبيس إبليس الغزالي ص: ١١١

٥ ـ تنبيه الغافلين الغزالي ص: ٢٥٥.

٦ ـ الجامع للجليّ والخفيّ أبو إسحاق

الاسفراييني ص: ٩٨

٧ ـ الغاية القصوى الغزالي ص: ٤٩، ٧٨.

٨ ـ القربة إلى الله الغزالي ص: ٤٩، ١٧٧ المربة إلى الله

# فهرس القوافي والأشعار

| الصفحة    | الشاعر                  | البحر       | القافية  |
|-----------|-------------------------|-------------|----------|
|           | قافية الباء             |             |          |
| ۸٠        | _                       | المتقارب    | يتوب     |
| 1.5       | الغزالي                 | الخفيف      | الأحباب  |
| 1.4       | مزوء    أبو بكر الورّاق | الخفيف المج | جانبا    |
| 1977      | -                       | المتقارب    | المشتبه  |
| 337       | _                       | الوافر      | قريب     |
| Y7V       | _                       | المتقارب    | يلعبُ    |
|           | قافية التاء             |             |          |
| 198       | <u> </u>                | الطويل      | فاستمرّت |
|           | قافية الجيم             |             | , ,      |
| ***       |                         | البسيط      | فرجا     |
|           | قافية الحاء             |             |          |
| 140       |                         | السريع      | الرابحُ  |
| 110 , 179 | _                       | الخفيف      | مستريحا  |
| 191       | _                       | الوافر      | مزاحه    |
|           | قافية المدال            |             |          |
| 9.4       | _                       | البسيط      | مسعود    |

| الصفحة | الشاعر              | البحر          | القافية               |
|--------|---------------------|----------------|-----------------------|
| 191    | _                   | مجزوء الرجز    | أحدا                  |
| 74.5   | _                   | الطويل         | عهدا                  |
| 777    | سفيان الثوري        | الطويل         | سعيد                  |
|        | فية الراء           | قا             |                       |
| ٧٩     | _                   | الكامل         | كثير                  |
| 371    | _                   | الطويل         | المناظر               |
| 131    | ابن المطيع          | الوافر         | إغارة                 |
| 731    | -                   | البسيط         | أطواره                |
| 777    | -                   | الطويل         | الصبر                 |
| 777    | -                   | الكامل         | يقدر                  |
| 7 5 5  | _                   | مجزوء الوافر   | برځ                   |
| 70.    | _                   | البسيط         | وامتار                |
| 444    | -                   | البسيط         | القدر                 |
| 447    | -                   | الطويل         | بضائر                 |
| 488    | امرؤ القيس          | الطويل         | بقيصرا                |
|        | فية السّين          | قاة            |                       |
| 777    | عبد الله بن المبارك | البسيط         | اليبس                 |
|        | فية الضاد           | قا             |                       |
| ٢٣٦    | _                   | البسيط         | عوض                   |
|        | افية العين          | ة              |                       |
| 99     | الغزالي             | الطويل         | الوقائع               |
| 119    | _                   | الوافر         | ۔ ے<br>أوجاع <i>ي</i> |
| 170    | _                   | الخفيف المجزوء | دعي                   |

| الصفحة | بحر الشاعر                                | القافية الب              |
|--------|-------------------------------------------|--------------------------|
| 140    | طويل ـــ                                  | بالمدامع ال              |
| ۱۷۸    | كامل                                      | يَخدعُ ال                |
| 197    | كامل ـــ                                  | تقتنع ال                 |
| 777    | طويل إبراهيم بن أدهم                      | تقتنع ال<br>نُرَقِّعُ ال |
| 414    | کامـل ــ                                  |                          |
| 444    | جزوء الكامل                               | وقغ م                    |
|        | قافية الغين                               |                          |
| ١.٧    | كامــل ــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الفارغُ الآ              |
| ٩٣     | طويل ـــ                                  | واكشُّفُ الد             |
| ٩٣     | ب.<br>طويل ـــ                            |                          |
| Y•V    | سيط محمد بن سابق                          |                          |
|        | قافية القاف                               |                          |
| 170    | سريع                                      | الشقي ال                 |
| 18.    | كامل                                      | بالمنطَّقِ ال            |
| ١٨٠    | جزوء البسيط                               | نهق م                    |
| 444    | جزوء الكامل                               | وقـعْ مـ                 |
|        | قافية اللام                               |                          |
| 108    | سيط _                                     | الزلل الب                |
| ۱۷۸    | وافر ـــ                                  | زوال ِ الو               |
| 198    | طويل المتنبّي                             | تتحمّـلُ الع             |
| 790    | جزوء البسيط _                             | مُحالًا م                |
| ۸۰۳    | كامل                                      | الأمال ال                |

| الصفحة | الشاعر          | البحر            | القافية             |
|--------|-----------------|------------------|---------------------|
|        | ·               |                  | •                   |
|        | قافية الميم     |                  |                     |
| 90     | _               | السريع           | الحاكم              |
| 177    | أبو العتاهية    | الطويل           | العدم               |
| 194    | _               | المتقارب         | لمولاهم             |
| Y & V  | _               | مجزوء الكامل     | الملامة             |
| ٣٣٩    | الغزالي         | الكامل           | عمى                 |
|        | قافية النون     |                  |                     |
| ٤٩     | زين العابدين    | البسيط           | فيفتننا             |
| 1.4.1  | _               | البسيط           |                     |
| 114    | ذو النون        | الوافر           | _                   |
| 779    | على بن أبي طالب | الطويل<br>الطويل | آمنا                |
| 754    | _               | ريان<br>الكامل   |                     |
| 727    | _               | الخفيف           | رو-<br>تكونُ        |
|        | قافية الهاء     |                  | -                   |
| 181    | ابن المبارك     | المتقارب         | قتلِهِ              |
| ۲۱۰    | <b>-</b>        | ر .<br>الخفيف    | المكروه             |
|        | قافية الــواو   |                  | <i>y</i> - <b>3</b> |
| 777    | _               | مجزوء البسيط     | يكون                |
| 737    | _               | برو<br>الكامل    | يارد<br>لو          |
|        | قافية الياء     | _                | <b>3</b>            |
|        | مش شو           |                  |                     |
| 119    | _               | الطويل           | راضيا               |
| 71.    | _               | الوافر           | منيّه               |

# فهرس أهم مصادر التحقيق

- ١ ـ ابن الجوزي: جمال الدين أبو الفرج، صفة الصفوة، دار المعرفة ـ بيروت ط ٣ ـ ١٩٨٥ م .
- ٢ ـ ابن الجوزي: زاد المسير في علم التفسير، المكتب الإسلامي، ط ١،
   ١٣٨٤ هـ/ ١٩٦٤ م.
- ٣ ـ ابن الجوزي: الموضوعات، المدينة الصنورة، ط ١ ، ١٣٨٦ هـ/ ١٩٦٦ م.
- ٤ ـ ابن الجزري: شمس الدين أبي الخير محمد بن محمد بن الجزري، غاية
   النهاية في طبقات القراء، ط ١، ١٣٥٢ هـ ١٩٣٣ م.
- ٥ ابن حجر: العسقلاني، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي، لسان
   الميزان، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت، ط، ١٩٧١م.
- 7 ـ ابن حجر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، تحقيق محمد سيد جاد الحق، ط ٢، ١٣٨٥ هـ ـ ١٩٦٦ م، دار الكتب الحديثة ـ القاهرة.
- ٧ ابن حجر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى دار المعرفة بيروت (د، ت).
- ٨ ابن حجر: الإصابة تمييز الصحابة، مطبعة السعادة ـ القاهرة، ط١،
   ١٣٢٨ هـ ـ ١٩١٩ م وبهامشه الإستيعاب لابن عبد البر.
- ٩ ـ ابن حجر: تهذیب التهذیب، ط۱، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامیة
   في الهند (د. ت).

- ١٠ ـ ابن حجر: تقريب التهذيب، ط ٢، ١٩٧٥ م، دار المعرفة .
- 11 ـ ابن حِبَّان: محمد بن حبان التميمي البستي: صحيح ابن حبّان، تحقيق شعيب الأرنؤوط بيروت ط ١، ١٤٠٤ هـ ـ ١٩٨٤ م.
- ۱۲ ـ ابن حنبل، أحمد: مسند الإمام أحمد بن حنبل، دار صادر ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- 17 \_ أبو حيان الأندلسي: محمد بن يوسف الشهير بأبي حبان الأندلسي. البحر المحيط. ط ٢ دار الفكر (د. ت).
- ۱٤ ـ ابن خَلِّكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد. وفيات الأعيان تحقيق د. إحسان عباس، دار صادر ـ بيروت ١٩٦٨ م .
- ۱۵ ـ ابن خزيمة: أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة: صحيح ابن خزيمة، تحقيق محمد مصطفى، المكتب ـ بيروت ط ۱، ۱۳۹۹ هـ ـ ۱۹۷۹ م.
- 17 \_ أبو داود: سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، سنن أبي داود، إعداد وتعليق: عزت الدعاس، نشر وتوزيع: محمد علي السيد \_ حمص
- ۱۷ \_ ابن سعد: محمد بن سعد، أبو عبد الله، الطبقات الكبرى، تحقيق إحسان عباس، دار صادر ـ بيروت ۱۳۸۰ هـ ـ ۱۹۲۰ م.
- ١٨ ـ ابن عربي، محي الدين: محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار في الأدبيات والنوادر والأخبار (١ + ٢) دار اليقظة العربية ١٩٦٨ م .
- ١٩ ـ ابن عساكر، الإمام الحافظة ثقة الدين أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة
   الله الشافعي: تهذيب تاريخ دمشق، دار المسيرة ـ بيروت ط ٢، ١٩٧٩.
- ٢٠ ابن العماد، الحنبلي، أبو الفلاح عبد الحي: شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار الأفاق الجديدة بيروت (د، ط، د. ت).
- ٢١ ـ ابن كثير، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية مكتبة
   المعارف ـ بيروت ط ٢ ، ١٩٧٧ م .
- ٢٢ ـ ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني: سنن ابن ماجه تحقيق
   وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة ١٩٥٢م.

- ٢٣ ـ ابن الملقّن، سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد المصري:
   طبقات الأولياء، تحقيق نور الدين شريبة مكتبة الخانجي ـ القاهرة ط ١،
   ١٩٧٣ م .
- ۲۶ \_ ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور: لسان العرب دار صادر \_ بيروت (د. ت).
- ٢٥ ـ أبو نعيم، أحمد بن عبد الله الأصبهاني: حلية الأولياء وطبقات الأصفياء
   مكتبة الخانجي ـ القاهرة، ط ١ ، ١٩٣٢ م .
- ٢٦ \_ ابن الأثير، لعز الدين ابن الأثير الجزري: اللباب في تهذيب الأنساب دار صادر ـ بيروت، ١٤٠٠ هـ ـ ١٩٨٠ م.
- ٢٧ ـ الألباني: محمد ناصر الدين: ضعيف الجامع الصغير وزياداته: المكتب
   الإسلامي ـ بيروت، ط ٢، ١٩٧٩ م .
- ٢٨ \_ الألباني: صحيح المجامع الصغير، المكتب الإسلامي \_ بيروت (د، ت).
- ٢٩ ـ البخاري: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري: الصحيح، عالم الكتب ـ بيروت، ط ٢ بيروت ١٩٨٢ م.
  - ٣٠ ـ بدوي ، د. عبد الرحمن، مؤلفات الغزالي، الكويت ط ٢، ١٩٧٧ م .
- ٣١ ـ البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي الخطيب: تاريخ بغداد، دار الكتاب العربي ـ بيروت (د. ت).
- ٣٢ ـ البيهقي: أحمد بن الحسين بن علي: السنن الكبرى، حيدر أباد ط ١، ٣٢ ـ البيهقي : 1٣٥٥ م.
- ٣٣ ـ الترمذي: أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، السنن. وهو الجامع الصحيح، دار الفكر ـ بيروت (د. ت).
- ٣٤ الجوهري: إسماعيل بن حماد الجوهري. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، دار العلم للملايين. بيروت (د، ت).
- ٣٥ ـ حاجي خليفة: مصطفى بن عبد الله الشهير بحاجي خليفة. كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون، مكتبة المثنى، بغداد (د، ت).

- ٣٦ ـ الحاكم، أبو عبد الله محمد بن عبد الله، النيسابوري: المُسْتَدُّرَكُ على الصحيحيْن، دار الكتب العلمية \_ بيروت، (د. ط، د. ت).
  - ٣٧ ـ الخرائطى: فضيلة الشكر لله على نعمه، دار الفكر، دمشق.
- ٣٨ ـ الخطابي: حمد بن محمد، أبو سليمان البستي، معالم الستن، دار المعرفة ـ بيروت، ١٤٠٠ هـ ـ ١٩٨٠ م.
- ٣٩ ـ الدارمي، أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بهرام: سُنَن الدارمي، باعتناء: محمد أحمد دهمان، نشرته: دار إحياء السنّة النبوية (د. ط، د. ت).
- ٤٠ الدارقطني، علي بن عمر: سُنن الدارقطني، باعتناء ونشر السيد عبد الله هاشم يماني المدني، المدينة المنورة ـ ١٩٦٦م.
- ٤١ ـ الذَّهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان: ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: على محمد البجاوي، دار المعرفة ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- ٤٢ ـ الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد: تلخيص المستدرك على الصحيحين، دار الكتب العلمية ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- ٤٣ ـ الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان: سِير أعلام النبلاء،
   مؤسسة الرسالة ـ بيروت ـ الطبعة الأولى ـ ١٩٨١ م .
- ٤٤ ـ الذهبي: تذكرة الحفاظ، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت ـ الـطبعة الرابعة ١٣٧٤ هـ ـ ١٩٥٤ م.
- ٥٥ ـ السرازي: محمد بن أبي بكسر بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح، دمشق ١٣٩٨ هـ ـ ١٩٧٨ م .
- ٤٦ ـ الـزركلي، خير المدين: الأعلام، دار العلم للمالايين ـ بيروت الطبعة
   السادسة ـ ١٩٨٤ م.
- ٤٧ ـ السبكي: تباج الدين أبي نصر عبد البوهاب ابن تقي البدين السبكي،
   طبقات الشافعية الكبرى، دار المعرفة ـ بيروت ـ الطبعة الثانية.

- ٤٨ السّخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن: المقاصد الحسنة، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٩٧٩ م.
- ٤٩ ـ السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي، الضوء
   اللامع لأهل القرن التاسع، مكتبة الحياة ـ بيروت (د، ت).
- ٥٠ السَّلَمي، أبو عبد الرحمن: طبقات الصوفية، تحقيق: نور الدين شريبة،
   مكتبة الخانجي ـ القاهرة ـ الطبعة الثانية ـ ١٩٦٩ م .
- ١٥ ـ السيوطي: جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، اللآليء المصنوعة في
   الأحاديث الموضوعة، بيروت ـ دار المعرفة طبعة ١٩٨٣.
  - ٥٢ ـ السيوطي، جلال الدين: الجامع الصغير.
- ٥٣ ـ السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، الجامع الصغير من حديث البشير النذير ( ١ + ٢ ) حققه محمد محيي الدين عبد الحميد ط ١ ـ المكتبة التجارية \_ مصر \_ ١٣٥٢ هـ.
- ٥٥ السيوطي، جلال الدين: تنوير الحوالك شرح موطأ الإمام مالك، مصطفى البابي الحلبي مصر ١٩٥١ م .
- ٥٥ ـ الشعراني، أبو المواهب عبد الوهاب بن أحمد بن علي الأنصاري، الطبقات الكبري، (لواقع الأنوار في طبقات الأخبار) مصطفى البابي الحلبي ـ مصر ـ الطبعة الأولى ـ ١٩٥٤ م.
  - ٥٦ الشهرستاني، العِلَل والنُّحل، المطبعة التجارية مصر.
- ٥٧ ـ الشوكاني، محمد بن علي: الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة،
   جدة ـ الطبعة الثانية ـ ١٣٩٢ هـ.
- ٥٨ ـ الشيباني: أبو بكر عمرو بن أبي عاصم الضحّاك بن أبي مخلّد الشيباني،
   كتاب السنة، المكتب الإسلامي ـ الطبعة الأولى، ١٤٠٠ هـ ـ ١٩٨٠ م.
- ٥٩ ـ شيخ الأرض، تيسير: الغزالي، دار الشرق الجديد ـ بيروت سلسلة أعلام.
   الفكر العربي (٦) ط ١ ـ ١٩٦٠ م .
- ٠٦ الصُّفَدي، صلاح الدين خليل بن أيبك: الوافي بالوفيات، نشر: جمعية

- المستشرقين الألمانية الجزء الأول ـ الطبعة الثانية ١٩٦٢ م.
- 11 الطبراني، أبو القاسم، سليمان بن أحمد: المعجم الصغير، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م.
- ٦٢ ـ الطبراني: المعجم الكبير، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي ـ بغداد ـ ١٣٩٨ هـ ـ ١٩٧٨ م.
- ٦٣ ـ الطيالسي: سليمان بن داود، أبو داود. مسئد أبي داود الطيالسي، الهند ـ ٦٣ ـ حيدر أباد، ١٣٢١ هـ ـ ١٩٠٣ م.
- ٦٤ عبد الباقي: محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن
   الكريم، مطابع الشعب القاهرة.
- 70 ـ العجلوني، إسماعيل بن محمد: كشف الخفاء ومُزيل الإلباس، مؤسسة الرسالة ـ بيروت، الطبعة الثالثة ـ ١٩٨٣م .
- 77 ـ عبد الرزاق: أبو بكر بن همام الصنعاني، المصنف، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي الهندط ١ ـ ١٩٣٢ هـ ـ ١٩٧٢ م.
- ٦٧ العَزَّوزي، محمد العربي: الجمع بين الصحيحين، منشورات مطبعة الإنصاف ـ بيروت ١٩٦٠ م .
- ٦٨ الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد: إحياء علوم الدين، دار المعرفة بيروت، (د. ط، د. ت).
- 79 ـ الفيروز آبادي: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة ـ بيروت، ١٩٨٦ م ·
- ٧٠ القُضاعي، أبو عبد الله محمد بن سلامة: مُسْنَد الشَّهاب، مؤسسة الرسالة
   ـ بيروت ـ الطبعة الأولى، ١٩٨٥ م .
- ٧١ كارادُوڤو، البارون: الغزالي، نقله إلى العربية: عادل زعيتر، دار إحياء
   الكتب العربية ـ القاهرة، ١٩٥٩ م.
- ٧٢ ـ الكُتُبي، محمد بن شاكر: فوات الوفيات، تحقيق: د. إحسان عباس، دار صادر ـ بيروت، ١٩٧٣ م .

- ٧٣ ـ كحالة، عمر رضا: معجم المؤلفين، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، ١٩٥٧ م .
- ٧٤ ـ مالك بن أنس، الإمام: مُوطًا الإمام مالك، مصطفى البابي الحلبي ـ القاهرة، ١٩٥١ م .
- ٧٥ مرتضى الزبيدي، السيد محمد بن الحسيني: إتحاف السادة المتّقين بشرح أسرار إحياء علوم الدين.
- ٧٦ المزي: جمال الدين، أبو الحجاج يوسف بن الزكي، تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف، الهند، ١٣٩٦ هـ ١٩٧٦ م.
- ۷۷ ـ مُسْلِم بن الحَجَّاج القشيري النيسابوري: صحيح مسلم، باعتناء: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٩٥٦ م .
- ٧٨ ـ المكي، أبو طالب محمد بن أبي الحسن علي بن عباس: قوت القلوب،
   دار صادر ـ بيروت (د. ط، د. ت).
- ٧٩ المناوي، عبد الرؤوف: فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار المعرفة بيروت الطبعة الثانية، ١٩٧٢ م .
- ٨٠ المنذري: عبد العظيم بن عبد القوي، الترغيب والترهيب، دار الفكر ـ
   بيروت ـ ١٤٠١ هـ ـ ١٩٨١ م.
- ١٨ المنوفي، الحسيني، السيد محمود أبو الفيض: جمهرة الأولياء وأعلام أهل التصوف، مؤسسة الحلبي وشركاه القاهرة الطبعة الأولى، ١٩٦٧ م.
- ٨٢ النسائي: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي بن بحر النسائي، السنن، المكتبة العلمية، بيروت.
- ٨٣ ـ الهيثمي: الحافظ نور الدين علي بن أبي بكر، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، دار الكتاب العربي ـ بيروت، ط ٢ ـ ١٣٨٧ هـ ـ ١٩٦٧ م.
- ٨٤ ـ الهيشمي: موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان، دار الكتب العلمية ـ بيروت. (ب، ت).

٨٥ ـ وِنْسِنْك، أ. ي: المهجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوي، مكتبة بريل \_ ليدن، ١٩٣٦ م.

٨٦ ـ ياقوت، الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله: معجم البلدان، دار صادر ـ بيروت ١٩٧٧ م .

# فهرس محتوى الكتاب

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الموضوع                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| ٤٥_٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مقدمة التحقيق              |
| ν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أولًا : الكاتب             |
| ١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| ٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                            |
| ٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ـ تقديم                    |
| العلم ٥٩ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | '                          |
| لتوية ٰ ٧١ ـ ٨٢ ـ ٨٢ ـ ٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - العقبة الثانية : عقبة اا |
| لعواثق ۸۳ ۸۳ ۱۹۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _ العقبة الثالثة : عقبة اا |
| الدنيا ٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |
| الخلقالخلق المخلق المخلق المخلق المخلق المخلق المخلق المحتمد الم |                            |
| الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| النفس النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _ العائق الرابع:           |
| \ <b>'''</b> :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _                          |
| العين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                            |
| الأذن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ـ الفصل الثاني:            |
| اللسان ١٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - الفصا الثالث·            |

| الصفحة                                                    | الموضوع        |
|-----------------------------------------------------------|----------------|
| سل الرابع: القلب القلب القلب المرابع: القلب المرابع       | ـ الفص         |
| سل الخامس: البطن وحفظه                                    | _ الفص         |
| : في معالجة الدنيا والخلق والشيطان والنفس ١٧٧             |                |
| : في رعاية الأعضاء الأربعة ١٨٤                            |                |
| : في السُّبُل المؤدية إلى الزهد                           | فصل            |
| عة: عقبة العوارض ١٩٥ ـ ٢٤٦                                | ـ العقبة الراب |
| : في الرزق وتدبيره                                        | فصل            |
| : نصائح في التوكّل على الله في تدبير الرزق ٢٢٩            | فصل            |
| : في الرضا بترك التدبير إلى الله تعالى                    | فصل            |
| امسة : عقبة البواعث ٢٤٧                                   | _ العقبة الخا  |
| : ضرورة الاحتياط عند قطع عقبة البواعث ٢٥٣                 | فصل            |
| £ طريق الخوف والرجاء: ٢٥٥                                 | أصول سلوا      |
| ل الأوّل: أقواله سبحانه                                   | الأصا          |
| ل الثاني: في أفعاله ومعاملاته                             | الأصا          |
| ل الثالث: في ذكر ما وعد وأوعد في المعاد                   | الأصا          |
| : خلاصة العقبة الخامسة ٢٧٥ :                              | فصل            |
| دسة: عقبة القوادح ٢٧٧ . ٢١٦ ـ ٣١٦                         | ـ العقبة السا  |
| ح الأوّل: عدم الإخلاص ٢٧٧                                 |                |
| ح الثاني: العجب ٢٨٨                                       | القاد-         |
| : في الرياء والمعجب وخطرهما ٢٩٢                           |                |
| : في من يعجب بعمله وينسى فضل الله عليه                    | فصل            |
| : في الدعوة إلى التيقظ من الغفلة لاجتياز عقبة القوادح ٣٠٢ | فصل            |
| : في الإخلاص لله بالطاعة ٢١٣                              | فصل            |

| الصفحة                | الموضوع                                |
|-----------------------|----------------------------------------|
| TOT_TIV               | ـ العقبة السابعة: عقبة الحمد والشكر    |
| ٣٢٤                   | فصل: في وجوب الحمد والشكر .            |
| عالی ۳۳۵              | فصل: في وجوب التضرّع إلى الله ت        |
| تسلكه القلوب ٣٤١      | فصل: في أن طريق الآخرة روحاني          |
| ٣٥٥                   | الملاحق والفهارس العامة                |
| TOV                   | ١ ـ الملحق الأول: تخريج الأحاديث       |
| ٤٠٩                   | ٢ ـ الملحق الثاني: تراجم الأعلام       |
| 277                   | ٣ ـ الملحق الثالث: هوامش التحقيق       |
| ٤٨٥                   | ١ ـ الفهرس الأول: فهرس الأحاديث        |
| ٤٨٩                   | ٢ ـ الفهرس الثاني: فهرس الأعلام        |
| الواردة في المنهاج 89 | ٣ ـ الفهرس الثالث: فهرس أسماء الكتب    |
| مار ۲۹۷               | ٤ ـ الفهرس الرابع: فهرس القوافي والأشه |
| التحقيق               | ٥ ـ الفهرس الخامس: فهرس أهم مصادر      |
| ناب                   | 7 - الفهرس السادس: فهرس محتوى الكت     |